DER MECHANISCHE BUDDHIST
DIE VERFALSCHTE PRAXIS

IST DER TIBETISCHE BUDDHISMUS EIN HOHLER BAUM?

WAS KANN DER TIBETISCHE BUDDHISMUS VON HEUTE
BEWIRKEN?

Dies wird anhand folgender Kriterien Uberpruift:

Rechte Absichten
Geheimnis von Tibet
Weltlichkei

Mahayana exklusiv
Zeremonien, Rituale
Mechanik ersetzt Bewult-Werden
Sprachliches Diktat

Irrige Eklusivitat

Verlust der Kernmethodik
Gleicher Ursprung
Wirkungsarme Meditation
Verwirrende Anpassungen
Unvermdogen

Vorweg zum gemeinsamen Verstandnis:

1. Der Buddhismus als geistiges Entwicklungssystem

kann Menschen generell eine echte Alternative zum enttduschenden Materialismus
und "abgenutztem" Christentum geben indem er Rezepte zur Anderung der
Lebensweise im Emotionalen und Mentalen gibt, was das Begreifen von Realitaten
und Einfugen neuer Qualitdten im eigenen Wesen ermdglicht und das individulle
Karma verbessert, das wiederum die Voraussetzung fir weitere spirituelle Stufen
ist.

2. So wie der tibetische Buddhismus derzeit mit Lamrim

und Ngondro propagiert wird, kann der potentielle Buddha-Zustand im eigenen
Wesen sich nicht realisieren. Leider werden Menschen mit Lamrim-Ngdndro zu
einem "mechanischen Buddhisten" umgeformt, dem das Rustzeug der "aktiven
Unterscheidungskraft" fehlt. Wenn jemand mit Lamrim-Ngondro die "Mitte"
(Zustand der Devas) erreicht, dann ist das schon ein groRer Erfolg. Lamrim bildet
eine 3-Klassen-Schilerschaft, wobei o6ffentlich nur fir die unterste Stufe gelehrt
wird. Flr diese ist das "Hohere Wachsein" abstrakt, zu weit vom allgemeinen
Daseins-bewulRtsein entfernt und daher nicht erstrebenswert, also sind sie mit
Zeremonien und Ritualen zufrieden, mit etwas was die Augen und Ohren beein-
druckt. Belehrungen der mittleren Stufe sind grundlos "exklusiv" und kostspielig.
Wer sich nach dem "Hoheren Wachsein" sehnt, der mull das Mechanische
aufgeben und dieses Wachsein als ein Bewult-Werden durch konstanter
Achtsamkeit in sein Wesen zwingen.



Das wird in den folgenden 14 Punkten naher beleuchtet und begrundet.

Auch Skeptiker werden bei unvorgeingenommener Sicht jene Realitdten beob-
achten kénnen, welche hier aufgezeigt werden. Naturlich werden einige gemaf
ihres geistigen Entwicklugsstandes so manches "ganz anders sehen wollen". Es ist
ihr gutes Recht, aber hat sie das Bisherige in das "H6here Wachsein" versetzt?
Dieser Artikel setzt ein gewisses Abstraktionsvermogen oder eine "Panoramasicht"
voraus und ist primar an langer Praktizierende gerichtet.

Fangen wir an:

Beobachtung 1 "Weltlichkeit":

Der Buddhismus ist eine Organisation zur Verbreitung der aufgezeichneten Lehre
Buddhas und unterliegt weltlichen Kritierien (spiritueller Materialimus) wie jede
andere Organisation. Buddha selbst hat von seinen Schilern Nicht-Haften und
Besitzlosigkeit verlangt, was Jahrhunderte spater pervertiert wurde. Wie in anderen
Religionen auch unterhalten buddhistischen Traditionen Tempel und Kléster Gold,
Edelsteinen, kostbaren Teppichen, Figuren, Bildern und Schriften. Sie haben
Wirdentrager in Seide, mit kostenbaren Mitzen oder Kronen in prunkvoller Umgeb-
ung. Wirde mir das den Buddha-Zustand geben, ich wurde das sofort kaufen.
Buddha Gautamo selbst war immer unauffallig und schlicht gekleidet, besal} kein
Haus, keinen Tempel und verbat sich, angebetet zu werden. Die Traditionen haben
Hierarchien, beanspruchen ein Lehrhoheit und vergeben dazu Berechtigungen.

Beobachtung 2 "Mahayana exklusiv" (Mahayana only):

Der tibetische Buddhismus ist primar auf die edlen Ziele des Mahayana
ausgerichtet, den Ubrigens auch Systeme wie Yoga und die Mystik verfolgen. Er
lehrt dessen Ziele und Anforderungen Uberintensiv in der Vorbereitungsphase und
vergil’t dabei die profane Notwendigkeit der Selbstiberwindung durch direkten
Eingriff im taglichen Leben.

Beobachtung 3 "Zeremonien, Rituale":

Der zeremonienhafte tibetische Buddhismus wurde erst 1500 Jahre nach Buddha
erfunden und hat dabei Elemente aus dem Hinduismus Ubernommen. Der
Buddhismus verlangt zwar keinen Glauben an Gott, daflr verlangt einen festen
Glauben an die Wirksamkeit von Zeremonien, an die Schriften und an das Gesagte
eines Lama, auch wenn es unlogisch oder unbewiesen ist. Das ist Neo-
Buddhismus! In der Praxis wird die Sangha an die Tradition des vortragenden Lama
"geistig gekettet" und verlangt eine Art "bedingungsloser" Gefolgschaft, will man
dieser beitreten. Das fihrt leicht zum Sektensyndrom und nicht zur Sprengung der
geistigen Mauern.

Beobachtung 4 "Mechanik statt BewuRt-Werden":

Tibetische Mantras und Texte, in Zeremonien immer wiederholt mit abwechselnder
Geschwindigkeit sind eine rein "mechanische” Aktivitat" mit exotischer Faszi-
nation, jedoch ist dabei die "bewulite Intelligenz" abwesend. Das "je schneller
desto bester" ist eine irrige Ansicht und triebhaft. Das x-fache Wiederholen tauscht
einen geistigen Fortschritt vor und ist Ursache zur Wiedergeburt. Langweilige Vor-
trage, weil schon oft gehért, sowie die Mechanik in den Zeremonien flihren dazu,
wie wiederholt beobachtet, dall Anwesende wahrenddessen sich mit dem
Smartphone oder Notebook beschaftigen oder gegenseitig flisternd unterhalten.

Feststellung 5 "Sprachliches Diktat":

Das Festhalten an der tibetischen Sprache im Westen kann als "spirituelle
Arroganz" eingestuft werden, wie das Latein bei den Christen. Das Nicht-Lernen der
nationalen Landessprache wo gelehrt wird, ist geistige Faulheit und bewirkt immer

2/8



Ubersetzungsfehler. Die "magische" Wirkung von Texten nur in tibetisch mufd erst
noch bewiesen werden. Der Zwang zur tibetischen Sprache in den Zeremonien im
Westen ist inakzeptabel, denn der Mensch formuliert seine Motivationen in seiner
eigenen Sprache und nur so versteht sein Geist seine Absichten.

Feststellung 6 "Irrige Eklusivitat":

Der Theravada-Buddhismus wird mit Hinayana gleichgesetzt, dabei muf} der
Hinayana als Weg zur personlichen geistigen Vollkommenheit und der Anfangspunkt
des Mahayana in der Praxis verstanden werden. Hinayana wird véllig zu Unrecht als
"minderwertig" abgetan. Die Integration des Tantra Yoga in den tibetischen
Buddhismus ist moglich, jedoch diese Lehre ist dann lupenreiner Yoga, insoferne
war Buddha Gautamo ein Yogi.

Beobachtung 7 "Verlust der Kernmethodik":

Das Herzstick der Lehre Buddhas ist die methodische Entwicklung der
Achtsamkeit und Selbst-BewuBt-Werdens bis hin zum Buddha-Zustand. Buddha
hat diese Methodik entwickelt, weil sie fir alle Menschen méglich ist. Die ganze
moralische Veredelung, Bodhicitta und die Konzentrationsfahigkeit basieren darauf.
Die Achtsamkeit ist schnell erklart aber schwierig auszufuhren, weil ungemein
lastig. Die Achtsamkeit benutzt die Grundfunktion des Bewultseins und fuhrt voll
entwickelt zum "Vollkommenen Erwachen". Dies ist ein "persdnlicher Weg" und darf
nicht durch die Gewohnheiten einer Sangha ersetzt werden, wenn man das
"Hohere Wachsein" entwickeln will. Wer das begriffen hat und in rechter Weise
anwendet, kann bis zur Vollendungsphase ohne Lama oder Guru auskommen, was
schon oft bewiesen wurde.

Beobachtung 8 "Geheimnis Tibets":

Was macht die echte tibetische Lehre besonders? Sie ist eine hdchst effiziente
Mischung von Methoden aus Yoga, aus der Mystik und der Lehre Buddhas, wobei
Techniken aus den diversen Yogas Uberwiegen und setzt einen echten Meister
voraus. Besser ware die Bezeichnung "THE TIBETAN TEACHINGS OF GREAT
LIBERATION" - das ist werteneutral.

Beobachtung 9 "Gleicher Ursprung":

Jeder Buddha, jeder Yogi oder Mystiker mit gleichem geistigen Ergebnis ist eine
Emanation des Absoluten. Das Absolute ist nicht die Leerheit sondern das, was
dahinter ist bzw. in ihr versteckt ist, die ultimative Realitat. Die Leerheit alleine setzt
keine Ursache fir ein Weltzeitalter. Im Hinduismus wird das Absolute personifiziert
als Shiva dargestellt, im tibetischen Buddhismus als Adi-Buddha.

Beobachtung 10 "Wirkungsarme Meditation":

Die allgemein gelehrte buddhistische Methode der Atembeobachtung erzeugt
keinen wirklichen Fortschritt, fihrt nicht ins Hohere Wachsein und kann u.U. zur
"geistigen Lethargie" fihren. Weltweit meditieren ca. 300 Milionen Menschen, wiirde
1 aus 1 Million alles richtig machen, dann hatten wir 300 Buddhas und die Barbarei
auf allen Ebenen hatte ein Ende auf diesem Planeten.

Beobachtung 11 "Verwirrende Anpassungen™:

Es kann ein Begriffs- und Definitions-Wirrwarr in den vorgebrachten Darlegungen
einzelner Lamas geben, wenn sie miteinander verglichen werden. Typische
Beispiele von Unklarheiten zu: Bewultsein, Geist, Denkorgan (mind) und Gedan-
ken. Jeder "terminus technicus" kdnnte eindeutig erklart werden, wenn der Lama
Uber die "Weisheit aus der Leere" verflige. So einer weicht auch keiner Frage aus.
Die tibetische Traditionen berufen sich auf ihre Grinder, deren Art der Darlegung
der Lehre und auf die Schriften der Tradition, die ja alles aus dem indischen

3/8



Ubernommen oder daraus neu konstruiert wurden. Die Traditionen haben keine
einheitliche Sicht auf die Lehre Buddhas und deren Weitergabe - ware es so, es
gabe keine Verschiedenheiten und keine Abgrenzungen. Jeder Traditionsbegrinder
hat die Lehre Buddhas nach seiner eigenen Realitatserfahrung neu "geformt", was
als manipulativer Eingriff aufgefal3t werden kann. Besucht man eine Tradition und
erwahnt die eigene andere Tradition, dann wird betont, man vertraue nur dem
eigenen Lama und dessen "Vajrayana". Wolle man aktiv teiinehmen, misse man
alles annehmen, was dort gelehrt und praktiziert wird.

Beobachtung 12 "Unvermégen™:

Einen echten Lama, also der wirklich etwas kann, gibt es dann, wenn er zum
Vortrag einen "hoheren, Uberweltlichen Zustand" induzieren kann, sodal} die
Menschen "fuhlen", wonach sie jetzt streben missen. Wenn der Lama keine Fragen
zula oder gleich verschwindet, dann ist dies ein "falscher" Lama, das ist nicht
Mahayana. Wenn das akzeptiert wird, so ist dies eine "geistige Lethargie" der
Zuhorer, die nicht wirklich nach Lésungen streben sondern "socializing" bevorzugen.

Beobachtung 13 "Rechte Absichten":

Ist eigentlich eine Frage, die da lautet: Ist der tibetische Buddhismus mit seinen
vielen Filialen und Ablegern im Westen generell in seiner Verbreitung am "geistigen
Fortschritt seiner "Kunden" interessiert oder eher am monetaren Zuflul zum
Unterhalt der Lamas und an der Ausgestaltung der Meditationszentren? Wie wir
sehen, sind sie wie andere Sekten darin erfolgreich.

Beobachtung 14: Die moégliche Lésung fiir Menschen im Westen:

Wer auf Zermonien nicht verzichten will, der soll dabei bleiben. Wer geistiges
Wachstum sucht, findet es nur in der Uberwindung der egoistischen Tendenzen,
also der Personlichkeit. Dies fordern besonders die tibetischn Meister. Wer beten
will, soll das Metta-Mantra benutzen oder eines mit gleichwertiger Motivation
benutzen. Das konstante Uben der Achtsamkeit schlieRt durch BewuRtwerdung die
edle Moral, Bodhicitta und die Stimmungsdisziplin automatisch mit ein und all das
wirkt sich in der Meditation aus. Der Fortschritt ist also zeremonienlos und steigt mit
"leisen Pfoten" innerlich auf.

4/8



THE MECHANICAL BUDDHIST

The Distorted Practice
IS TIBETAN BUDDHISM A HOLLOW TREE?

WHAT CAN TIBETAN BUDDHISM ACHIEVE TODAY?

This will be examined using the following criteria:

Right intentions

Mystery of Tibet
Worldliness

Mahayana exclusivity
Ceremonies, rituals
Mechanics replace awareness
Linguistic dictate
Erroneous exclusivity
Loss of core methodology
Same origin

Ineffective meditation
Confusing adaptations
Incompetence

Preliminary points for common understanding:

1. Buddhism, as a spiritual development system, can generally offer people a
genuine alternative to disappointing materialism and "worn-out" Christianity by
providing strategies for changing one's emotional and mental way of life. This
enables the understanding of realities and the integration of new qualities into one's
being, thus improving individual karma, which in turn is the prerequisite for further
spiritual stages.

2. As Tibetan Buddhism is currently being propagated with Lamrim-Ngondro, the
potential Buddha-state cannot be realized within one's own being. Unfortunately,
Lamrim-Ngondro transforms people into "mechanical Buddhists" who lack the tools
of "active discernment." If someone achieves the "middle ground" (the state of the
Devas) with Lamrim-Ngoéndro, that is already a great success. Lamrim establishes a
three-tiered student body, with instruction provided for the lowest level for the public.
For this level, "Higher Awakening" is abstract, too far removed from general
existential consciousness, and therefore not desirable; thus, they are content with
ceremonies and rituals which impress the senses of the eyes and ears. Teachings
for the middle level are unjustifiably "exclusive" and expensive. Those who yearn for
"Higher Awakening" must relinquish the mechanical and enforce this awakening, as
a process of becoming conscious through constant mindfulness, into their very
being.

This will be further explored and explained in the following 14 points.

Even skeptics, with an open mind, will be able to observe the realities presented
here. Of course, some, depending on their level of spiritual development, will want

5/8



to see things "quite differently." That is their right, but has their previous
understanding truly elevated them to a higher state of awareness?

This lecture/video presupposes a certain capacity for abstraction or a "panoramic
perspective" and is primarily aimed at those with a longer-term practice.

Let's begin:

Observation 1: "Worldliness":

Buddhism is an organization for disseminating the recorded teachings of the
Buddha and is subject to worldly criteria (spiritual materialism) like any other
organization. The Buddha himself demanded non-attachment and the absence of
possessions from his disciples, a principle that was perverted centuries later. As in
other religions, Buddhist traditions maintain temples and monasteries with gold,
precious stones, valuable carpets, statues, paintings, and scriptures. They have
dignitaries dressed in silk, with costly caps or crowns. If that would give me the
Buddha-like state, | would buy it immediately. Buddha Gautama himself always
dressed inconspicuously and simply. The traditions have hierarchies and claim a
teaching authority, granting entitlements accordingly.

Observation 2 "Mahayana Exclusive" (Mahayana only):

Tibetan Buddhism is primarily focused on the noble aims of Mahayana, teaching its
goals and requirements excessively during the preparatory phase, while neglecting
the mundane necessity of self-improvement through direct intervention in daily life.

Observation 3 "Ceremonies, Rituals":

Ceremonial Tibetan Buddhism was invented only 1500 years after Buddha and
adopted elements from Hinduism. While Buddhism doesn't require belief in God, it
does demand a firm belief in the efficacy of ceremonies, in the scriptures, and in
what a lama says, even if it is illogical or unproven. That is Neo-Buddhism. In
practice, the Sangha becomes "spiritually chained" to the tradition of the lecturing
lama and demands a kind of "unconditional" allegiance for those wishing to join.
This easily leads to cult-like syndrome rather than the dismantling of spiritual
barriers.

Observation 4: "Mechanics instead of becoming conscious™:

Tibetan mantras and texts, repeated endlessly in ceremonies at varying speeds, are
a purely "mechanical" activity with an exotic fascination, but "conscious intelligence"
is absent. The "the faster, the better" is a misguided and instinctual notion.
Repeated repetition creates the illusion of spiritual progress and is a cause of
rebirth. Boring lectures, because they have been heard so often, as well as the
mechanical nature of the ceremonies, lead, as has been repeatedly observed, to
attendees using their smartphones or laptops or whispering amongst themselves.

Observation 5 "Linguistic Dictatorship™:

The adherence to the Tibetan language in the West can be classified as "spiritual
arrogance," like Latin among Christians. Not learning the local language where
teaching takes place is intellectual laziness and invariably leads to translation errors.
The "magical" effect of texts only in Tibetan remains to be proven.The requirement
to use the Tibetan language in ceremonies in the West is unacceptable, because
humans formulate their motivations in their own language, and only in this way can
their minds understand their intentions.

6/8



Observation 6 "Erroneous Exclusivity":

Theravada Buddhism is equated with Hinayana, whereas Hinayana must be
understood as the path to personal spiritual perfection and the starting point of
Mahayana in practice. Hinayana is completely unjustly dismissed as "inferior."

Observation 7 "Loss of Core Methodology™:

The heart of the Buddha's teachings is the methodical development of mindfulness
and self-awareness leading to the Buddha-state. The Buddha developed this
methodology because it is accessible to all people. All moral refinement, bodhicitta,
and the ability to concentrate are based on this. Mindfulness is easily explained but
difficult to practice because it is incredibly bothersome. Mindfulness utilizes the
fundamental function of consciousness and, when fully developed, leads to "perfect
awakening." Those who have grasped this and apply it correctly can reach the stage
of completion without a lama or guru, as has been proven many times.

Observation 8 "The Secret of Tibet":

What makes the genuine Tibetan teachings special? They are a highly efficient
blend of methods from yoga, mysticism, and the teachings of the Buddha, with
techniques from the various yogas predominating, and they require a true master. A
better title would be "THE TIBETAN TEACHINGS OF GREAT LIBERATION."

Statement 9 "Same Origin™:

Every Buddha, every yogi, or mystic with the same spiritual outcome is an
emanation of the Absolute. The Absolute is not emptiness but rather that which lies
behind it or is hidden within it. Emptiness alone does not give rise to a world age. In
Hinduism, the Absolute is personified as Shiva, and in Tibetan Buddhism as Adi
Buddha.

Observation 10 "Ineffective Meditation":

The commonly taught Buddhist method of breath observation does not produce any
real progress, does not lead to higher wakefulness, and can potentially lead to
"mental lethargy." Approximately 300 million people worldwide meditate; if just one
in a million did everything correctly, we would have 300 Buddhas, and barbarity on
all levels would end.

Observation 11 "Confusing Adaptations™:

There can be a confusion of terms and definitions in the explanations presented by
individual lamas when they are compared. Every technical term could be clearly
explained if the lama possessed "wisdom from emptiness." Such a lama would
never evade a question. The Tibetan traditions refer to their founders, their method
of presenting the teachings, and the scriptures of the tradition, which were all
adopted from or newly constructed from Indian sources. The traditions do not share
a unified view of the Buddha's teachings and their transmission—if they did, there
would be no differences or distinctions. When visiting a tradition and mentioning
one's own, it is emphasized that one trusts only the local lama or the unattainable
spiritual leader. If one wishes to participate actively, one must accept everything
practiced there.

Observation 12, "Incompetence™:

A true lama, one who is truly capable, exists when he can induce a higher,
transcendent state during his lecture, so that people "feel" what they must now
strive for. If the lama does not allow questions or simply disappears, then this is a
"false" lama; this is not Mahayana. If this is accepted, it reflects a "spiritual lethargy"
on the part of the listeners, who are not truly seeking.

7/8



Observation 13 "Right Intentions™:

This is essentially a question that goes like this: Is Tibetan Buddhism, with its many
branches and offshoots in the West, generally interested in its spread through the
spiritual progress of its "clients" or rather in the monetary inflow to support the lamas
and to develop the meditation centers? As we can see, they are just as successful in
this as the others.

Observation 14: The solution for people in the West:

Those who don't want to forgo ceremonies should continue to do so. They don't truly
want spiritual growth, because that only occurs through overcoming egoistic
tendencies, that is, the personality. Those who want to pray should use the Metta
mantra or one with an equivalent motivation. The constant practice of mindfulness
through awareness automatically includes noble morality, bodhicitta, and emotional
discipline, and all of this continues in fruitful meditation. All of this is without
ceremony, as true spiritual masters teach.

8/8



