
DER MECHANISCHE BUDDHIST

DIE VERFÄLSCHTE PRAXIS

IST DER TIBETISCHE BUDDHISMUS EIN HOHLER BAUM?

WAS KANN DER TIBETISCHE BUDDHISMUS VON HEUTE 
BEWIRKEN?

Dies wird anhand folgender Kriterien überprüft:

Rechte Absichten
Geheimnis von Tibet
Weltlichkei
Mahayana exklusiv
Zeremonien, Rituale
Mechanik ersetzt Bewußt-Werden
Sprachliches Diktat
Irrige Eklusivität
Verlust der Kernmethodik
Gleicher Ursprung
Wirkungsarme Meditation
Verwirrende Anpassungen
Unvermögen

Vorweg zum gemeinsamen Verständnis:

1. Der Buddhismus als geistiges Entwicklungssystem
kann Menschen generell  eine echte Alternative zum enttäuschenden Materialismus 
und  "abgenutztem"  Christentum  geben  indem  er  Rezepte  zur  Änderung  der 
Lebensweise im Emotionalen und Mentalen gibt, was das Begreifen von Realitäten 
und Einfügen neuer Qualitäten im eigenen Wesen ermöglicht und das individulle 
Karma verbessert, das wiederum die Voraussetzung für weitere spirituelle Stufen 
ist. 

2. So wie der tibetische Buddhismus derzeit mit Lamrim
und  Ngöndro  propagiert  wird,  kann  der  potentielle  Buddha-Zustand  im  eigenen 
Wesen  sich  nicht  realisieren.  Leider  werden  Menschen  mit  Lamrim-Ngöndro  zu 
einem "mechanischen Buddhisten" umgeformt, dem das Rüstzeug der "aktiven 
Unterscheidungskraft"  fehlt.  Wenn  jemand  mit  Lamrim-Ngöndro  die  "Mitte" 
(Zustand der Devas) erreicht, dann ist das schon ein großer Erfolg. Lamrim bildet 
eine  3-Klassen-Schülerschaft,  wobei  öffentlich  nur  für  die  unterste  Stufe  gelehrt 
wird.  Für  diese  ist  das  "Höhere  Wachsein"  abstrakt,  zu  weit  vom  allgemeinen 
Daseins-bewußtsein  entfernt  und  daher  nicht  erstrebenswert,  also  sind  sie  mit 
Zeremonien und Ritualen zufrieden, mit  etwas was die Augen und Ohren beein-
druckt.  Belehrungen der  mittleren Stufe sind grundlos "exklusiv"  und kostspielig. 
Wer  sich  nach  dem  "Höheren  Wachsein"  sehnt,  der  muß  das  Mechanische 
aufgeben  und  dieses  Wachsein  als  ein  Bewußt-Werden  durch  konstanter 
Achtsamkeit in sein Wesen zwingen. 

1 / 8



Das wird in den folgenden 14 Punkten näher beleuchtet und begründet.
Auch  Skeptiker  werden  bei  unvorgeingenommener  Sicht  jene  Realitäten  beob-
achten  können,  welche  hier  aufgezeigt  werden.  Natürlich  werden  einige  gemäß 
ihres geistigen Entwicklugsstandes so manches "ganz anders sehen wollen". Es ist 
ihr gutes Recht, aber hat sie das Bisherige in das "Höhere Wachsein" versetzt?
Dieser Artikel setzt ein gewisses Abstraktionsvermögen oder eine "Panoramasicht" 
voraus und ist primär an länger Praktizierende gerichtet.

Fangen wir an:  

Beobachtung 1 "Weltlichkeit": 
Der Buddhismus ist eine Organisation zur Verbreitung der aufgezeichneten Lehre 
Buddhas  und  unterliegt  weltlichen  Kritierien  (spiritueller  Materialimus)  wie  jede 
andere  Organisation.  Buddha  selbst  hat  von  seinen  Schülern  Nicht-Haften  und 
Besitzlosigkeit verlangt, was Jahrhunderte später pervertiert wurde. Wie in anderen 
Religionen auch unterhalten buddhistischen Traditionen Tempel und Klöster Gold, 
Edelsteinen,  kostbaren  Teppichen,  Figuren,  Bildern  und  Schriften.  Sie  haben 
Würdenträger in Seide, mit kostenbaren Mützen oder Kronen in prunkvoller Umgeb-
ung.  Würde  mir  das  den  Buddha-Zustand  geben,  ich  würde  das  sofort  kaufen. 
Buddha Gautamo selbst war immer unauffällig und schlicht gekleidet, besaß kein 
Haus, keinen Tempel und verbat sich, angebetet zu werden. Die Traditionen haben 
Hierarchien, beanspruchen ein Lehrhoheit und vergeben dazu Berechtigungen.

Beobachtung 2 "Mahayana exklusiv" (Mahayana only): 
Der  tibetische  Buddhismus  ist  primär  auf  die  edlen  Ziele  des  Mahayana 
ausgerichtet,  den übrigens auch Systeme wie Yoga und die Mystik verfolgen. Er 
lehrt dessen Ziele und Anforderungen überintensiv in der Vorbereitungsphase und 
vergißt  dabei  die  profane Notwendigkeit der  Selbstüberwindung durch direkten 
Eingriff im täglichen Leben.

Beobachtung 3 "Zeremonien, Rituale": 
Der zeremonienhafte tibetische Buddhismus wurde erst 1500 Jahre nach Buddha 
erfunden  und  hat  dabei  Elemente  aus  dem  Hinduismus  übernommen.  Der 
Buddhismus verlangt  zwar  keinen Glauben an  Gott,  dafür  verlangt  einen festen 
Glauben an die Wirksamkeit von Zeremonien, an die Schriften und an das Gesagte 
eines  Lama,  auch  wenn  es  unlogisch  oder  unbewiesen  ist.  Das  ist  Neo-
Buddhismus! In der Praxis wird die Sangha an die Tradition des vortragenden Lama 
"geistig  gekettet"  und verlangt  eine Art  "bedingungsloser"  Gefolgschaft,  will  man 
dieser beitreten. Das führt leicht zum Sektensyndrom und nicht zur Sprengung der 
geistigen Mauern.

Beobachtung 4 "Mechanik statt Bewußt-Werden": 
Tibetische Mantras und Texte, in Zeremonien immer wiederholt mit abwechselnder 
Geschwindigkeit  sind  eine  rein  "mechanische"  Aktivität" mit  exotischer  Faszi-
nation, jedoch ist  dabei  die "bewußte Intelligenz" abwesend.  Das "je schneller 
desto bester" ist eine irrige Ansicht und triebhaft. Das x-fache Wiederholen täuscht 
einen geistigen Fortschritt vor und ist Ursache zur Wiedergeburt. Langweilige Vor-
träge, weil schon oft gehört, sowie die Mechanik in den Zeremonien führen dazu, 
wie  wiederholt  beobachtet,  daß  Anwesende  währenddessen  sich  mit  dem 
Smartphone oder Notebook beschäftigen oder gegenseitig flüsternd unterhalten.

Feststellung 5 "Sprachliches Diktat": 
Das  Festhalten  an  der  tibetischen  Sprache  im  Westen  kann  als  "spirituelle 
Arroganz" eingestuft werden, wie das Latein bei den Christen. Das Nicht-Lernen der 
nationalen Landessprache wo gelehrt wird, ist geistige Faulheit und bewirkt immer 

2 / 8



Übersetzungsfehler. Die "magische" Wirkung von Texten nur in tibetisch muß erst 
noch bewiesen werden. Der Zwang zur tibetischen Sprache in den Zeremonien im 
Westen ist inakzeptabel, denn der Mensch formuliert seine Motivationen in seiner 
eigenen Sprache und nur so versteht sein Geist seine Absichten.

Feststellung 6 "Irrige Eklusivität": 
Der  Theravada-Buddhismus  wird  mit  Hinayana  gleichgesetzt,  dabei  muß  der 
Hinayana als Weg zur persönlichen geistigen Vollkommenheit und der Anfangspunkt 
des Mahayana in der Praxis verstanden werden. Hinayana wird völlig zu Unrecht als 
"minderwertig"  abgetan.  Die  Integration  des  Tantra  Yoga in  den  tibetischen 
Buddhismus ist möglich, jedoch diese Lehre ist dann lupenreiner Yoga, insoferne 
war Buddha Gautamo ein Yogi.

Beobachtung 7 "Verlust der Kernmethodik": 
Das  Herzstück  der  Lehre  Buddhas  ist  die  methodische  Entwicklung  der 
Achtsamkeit und Selbst-Bewußt-Werdens bis hin zum Buddha-Zustand. Buddha 
hat diese Methodik entwickelt,  weil sie für alle Menschen möglich ist.  Die ganze 
moralische Veredelung, Bodhicitta und die Konzentrationsfähigkeit basieren darauf. 
Die  Achtsamkeit  ist  schnell  erklärt  aber  schwierig  auszuführen,  weil  ungemein 
lästig. Die Achtsamkeit benutzt die Grundfunktion des Bewußtseins und führt voll 
entwickelt zum "Vollkommenen Erwachen". Dies ist ein "persönlicher Weg" und darf 
nicht  durch  die  Gewohnheiten  einer  Sangha  ersetzt  werden,  wenn  man  das 
"Höhere Wachsein"  entwickeln will.  Wer das begriffen hat und in rechter Weise 
anwendet, kann bis zur Vollendungsphase ohne Lama oder Guru auskommen, was 
schon oft bewiesen wurde.

Beobachtung 8 "Geheimnis Tibets": 
Was macht  die  echte  tibetische Lehre besonders? Sie  ist  eine höchst  effiziente 
Mischung von Methoden aus Yoga, aus der Mystik und der Lehre Buddhas, wobei 
Techniken  aus  den  diversen  Yogas  überwiegen  und  setzt  einen  echten  Meister 
voraus.  Besser  wäre die  Bezeichnung  "THE TIBETAN TEACHINGS OF GREAT 
LIBERATION" - das ist werteneutral.

Beobachtung 9 "Gleicher Ursprung": 
Jeder Buddha, jeder Yogi oder Mystiker mit  gleichem geistigen Ergebnis ist eine 
Emanation des Absoluten. Das Absolute ist nicht die Leerheit sondern das, was 
dahinter ist bzw. in ihr versteckt ist, die ultimative Realität. Die Leerheit alleine setzt 
keine Ursache für ein Weltzeitalter. Im Hinduismus wird das Absolute personifiziert 
als Shiva dargestellt, im tibetischen Buddhismus als Adi-Buddha. 

Beobachtung 10 "Wirkungsarme Meditation": 
Die  allgemein  gelehrte  buddhistische  Methode  der  Atembeobachtung  erzeugt 
keinen wirklichen Fortschritt,  führt  nicht ins Höhere Wachsein und kann u.U. zur 
"geistigen Lethargie" führen. Weltweit meditieren ca. 300 Milionen Menschen, würde 
1 aus 1 Million alles richtig machen, dann hätten wir 300 Buddhas und die Barbarei 
auf allen Ebenen hätte ein Ende auf diesem Planeten.

Beobachtung 11 "Verwirrende Anpassungen": 
Es kann ein Begriffs- und Definitions-Wirrwarr in den vorgebrachten Darlegungen 
einzelner  Lamas  geben,  wenn  sie  miteinander  verglichen  werden.  Typische 
Beispiele von Unklarheiten zu: Bewußtsein, Geist, Denkorgan (mind) und Gedan-
ken. Jeder "terminus technicus" könnte eindeutig erklärt werden, wenn der Lama 
über die "Weisheit aus der Leere" verfüge. So einer weicht auch keiner Frage aus. 
Die tibetische Traditionen berufen sich auf ihre Gründer, deren Art der Darlegung 
der  Lehre  und  auf  die  Schriften  der  Tradition,  die  ja  alles  aus  dem  indischen 

3 / 8



übernommen  oder  daraus  neu  konstruiert  wurden.  Die  Traditionen  haben  keine 
einheitliche Sicht auf die Lehre Buddhas und deren Weitergabe - wäre es so, es 
gäbe keine Verschiedenheiten und keine Abgrenzungen. Jeder Traditionsbegründer 
hat die Lehre Buddhas nach seiner eigenen Realitätserfahrung neu "geformt", was 
als manipulativer Eingriff aufgefaßt werden kann. Besucht man eine Tradition und 
erwähnt  die  eigene  andere  Tradition,  dann  wird  betont,  man  vertraue  nur  dem 
eigenen Lama und dessen "Vajrayana". Wolle man aktiv teilnehmen, müsse man 
alles annehmen, was dort gelehrt und praktiziert wird.

Beobachtung 12 "Unvermögen": 
Einen  echten  Lama,  also  der  wirklich  etwas  kann,  gibt  es  dann,  wenn  er  zum 
Vortrag  einen  "höheren,  überweltlichen  Zustand"  induzieren kann,  sodaß  die 
Menschen "fühlen", wonach sie jetzt streben müssen. Wenn der Lama keine Fragen 
zuläß oder  gleich  verschwindet,  dann ist  dies  ein  "falscher"  Lama,  das ist  nicht 
Mahayana.  Wenn  das  akzeptiert  wird,  so  ist  dies  eine  "geistige  Lethargie"  der 
Zuhörer, die nicht wirklich nach Lösungen streben sondern "socializing" bevorzugen.

Beobachtung 13 "Rechte Absichten": 
Ist eigentlich eine Frage, die da lautet:  Ist der tibetische Buddhismus mit  seinen 
vielen Filialen und Ablegern im Westen generell in seiner Verbreitung am "geistigen 
Fortschritt  seiner  "Kunden"  interessiert  oder  eher  am  monetären  Zufluß  zum 
Unterhalt  der Lamas und an der Ausgestaltung der Meditationszentren? Wie wir 
sehen, sind sie wie andere Sekten darin erfolgreich.

Beobachtung 14: Die mögliche Lösung für Menschen im Westen:
Wer  auf  Zermonien  nicht  verzichten  will,  der  soll  dabei  bleiben.  Wer  geistiges 
Wachstum sucht,  findet es nur in der Überwindung der egoistischen Tendenzen, 
also der Persönlichkeit. Dies fordern besonders die tibetischn Meister. Wer beten 
will,  soll  das  Metta-Mantra  benutzen  oder  eines  mit  gleichwertiger  Motivation 
benutzen. Das konstante Üben der Achtsamkeit schließt durch Bewußtwerdung die 
edle Moral, Bodhicitta und die Stimmungsdisziplin automatisch mit ein und all das 
wirkt sich in der Meditation aus. Der Fortschritt ist also zeremonienlos und steigt mit 
"leisen Pfoten" innerlich auf.

4 / 8



THE MECHANICAL BUDDHIST

The Distorted Practice

IS TIBETAN BUDDHISM A HOLLOW TREE?

WHAT CAN TIBETAN BUDDHISM ACHIEVE TODAY?

This will be examined using the following criteria:

Right intentions
Mystery of Tibet
Worldliness
Mahayana exclusivity
Ceremonies, rituals
Mechanics replace awareness
Linguistic dictate
Erroneous exclusivity
Loss of core methodology
Same origin
Ineffective meditation
Confusing adaptations
Incompetence

Preliminary points for common understanding:

1.  Buddhism,  as  a  spiritual  development  system,  can  generally  offer  people  a 
genuine  alternative  to  disappointing  materialism  and  "worn-out"  Christianity  by 
providing  strategies  for  changing  one's  emotional  and  mental  way  of  life.  This 
enables the understanding of realities and the integration of new qualities into one's 
being, thus improving individual karma, which in turn is the prerequisite for further 
spiritual stages.

2. As Tibetan Buddhism is currently being propagated with Lamrim-Ngöndro, the 
potential  Buddha-state cannot be realized within one's own being.  Unfortunately, 
Lamrim-Ngöndro transforms people into "mechanical Buddhists" who lack the tools 
of "active discernment." If someone achieves the "middle ground" (the state of the 
Devas) with Lamrim-Ngöndro, that is already a great success. Lamrim establishes a 
three-tiered student body, with instruction provided for the lowest level for the public. 
For  this  level,  "Higher  Awakening"  is  abstract,  too  far  removed  from  general 
existential consciousness, and therefore not desirable; thus, they are content with 
ceremonies and rituals which impress the senses of the eyes and ears. Teachings 
for the middle level are unjustifiably "exclusive" and expensive. Those who yearn for 
"Higher Awakening" must relinquish the mechanical and enforce this awakening, as 
a  process  of  becoming  conscious  through  constant  mindfulness,  into  their  very 
being.

This will be further explored and explained in the following 14 points.
Even skeptics, with an open mind, will be able to observe the realities presented 
here. Of course, some, depending on their level of spiritual development, will want 

5 / 8



to  see  things  "quite  differently."  That  is  their  right,  but  has  their  previous 
understanding truly elevated them to a higher state of awareness?
This lecture/video presupposes a certain capacity for abstraction or a "panoramic 
perspective" and is primarily aimed at those with a longer-term practice.

Let's begin:

Observation 1: "Worldliness": 
Buddhism  is  an  organization  for  disseminating  the  recorded  teachings  of  the 
Buddha  and  is  subject  to  worldly  criteria  (spiritual  materialism)  like  any  other 
organization. The Buddha himself demanded non-attachment and the absence of 
possessions from his disciples, a principle that was perverted centuries later. As in 
other  religions,  Buddhist  traditions  maintain  temples  and monasteries  with  gold, 
precious  stones,  valuable  carpets,  statues,  paintings,  and scriptures.  They have 
dignitaries dressed in silk,  with costly caps or crowns. If  that would give me the 
Buddha-like  state,  I  would  buy  it  immediately.  Buddha Gautama himself  always 
dressed inconspicuously and simply. The traditions have hierarchies and claim a 
teaching authority, granting entitlements accordingly.

Observation 2 "Mahayana Exclusive" (Mahayana only): 
Tibetan Buddhism is primarily focused on the noble aims of Mahayana, teaching its 
goals and requirements excessively during the preparatory phase, while neglecting 
the mundane necessity of self-improvement through direct intervention in daily life.

Observation 3 "Ceremonies, Rituals": 
Ceremonial  Tibetan  Buddhism was  invented  only  1500  years  after  Buddha  and 
adopted elements from Hinduism. While Buddhism doesn't require belief in God, it 
does demand a firm belief in the efficacy of ceremonies, in the scriptures, and in 
what  a  lama says,  even if  it  is  illogical  or  unproven.  That  is  Neo-Buddhism.  In 
practice, the Sangha becomes "spiritually chained" to the tradition of the lecturing 
lama and demands a kind of "unconditional" allegiance for those wishing to join. 
This  easily  leads  to  cult-like  syndrome  rather  than  the  dismantling  of  spiritual 
barriers.

Observation 4: "Mechanics instead of becoming conscious": 
Tibetan mantras and texts, repeated endlessly in ceremonies at varying speeds, are 
a purely "mechanical" activity with an exotic fascination, but "conscious intelligence" 
is  absent.  The  "the  faster,  the  better"  is  a  misguided  and  instinctual  notion. 
Repeated  repetition  creates  the  illusion  of  spiritual  progress  and  is  a  cause  of 
rebirth.  Boring lectures, because they have been heard so often, as well  as the 
mechanical nature of the ceremonies, lead, as has been repeatedly observed, to 
attendees using their smartphones or laptops or whispering amongst themselves.

Observation 5 "Linguistic Dictatorship": 
The adherence to the Tibetan language in the West can be classified as "spiritual 
arrogance,"  like  Latin  among  Christians.  Not  learning  the  local  language  where 
teaching takes place is intellectual laziness and invariably leads to translation errors. 
The "magical" effect of texts only in Tibetan remains to be proven.The requirement 
to use the Tibetan language in ceremonies in the West is unacceptable, because 
humans formulate their motivations in their own language, and only in this way can 
their minds understand their intentions. 

6 / 8



Observation 6 "Erroneous Exclusivity": 
Theravada  Buddhism  is  equated  with  Hinayana,  whereas  Hinayana  must  be 
understood as the path to  personal  spiritual  perfection and the starting point  of 
Mahayana in practice. Hinayana is completely unjustly dismissed as "inferior."

Observation 7 "Loss of Core Methodology": 
The heart of the Buddha's teachings is the methodical development of mindfulness 
and  self-awareness  leading  to  the  Buddha-state.  The  Buddha  developed  this 
methodology because it is accessible to all people. All moral refinement, bodhicitta, 
and the ability to concentrate are based on this. Mindfulness is easily explained but 
difficult  to  practice  because  it  is  incredibly  bothersome.  Mindfulness  utilizes  the 
fundamental function of consciousness and, when fully developed, leads to "perfect 
awakening." Those who have grasped this and apply it correctly can reach the stage 
of completion without a lama or guru, as has been proven many times.

Observation 8 "The Secret of Tibet": 
What  makes the genuine Tibetan teachings special?  They are  a highly  efficient 
blend of  methods from yoga,  mysticism,  and the teachings of  the Buddha,  with 
techniques from the various yogas predominating, and they require a true master. A 
better title would be "THE TIBETAN TEACHINGS OF GREAT LIBERATION."

Statement 9 "Same Origin": 
Every  Buddha,  every  yogi,  or  mystic  with  the  same  spiritual  outcome  is  an 
emanation of the Absolute. The Absolute is not emptiness but rather that which lies 
behind it or is hidden within it. Emptiness alone does not give rise to a world age. In 
Hinduism, the Absolute is personified as Shiva, and in Tibetan Buddhism as Adi 
Buddha.

Observation 10 "Ineffective Meditation": 
The commonly taught Buddhist method of breath observation does not produce any 
real  progress,  does not  lead to  higher  wakefulness,  and can potentially  lead to 
"mental lethargy." Approximately 300 million people worldwide meditate; if just one 
in a million did everything correctly, we would have 300 Buddhas, and barbarity on 
all levels would end.

Observation 11 "Confusing Adaptations": 
There can be a confusion of terms and definitions in the explanations presented by 
individual lamas when they are compared. Every technical term could be clearly 
explained if  the  lama possessed "wisdom from emptiness."  Such a  lama would 
never evade a question. The Tibetan traditions refer to their founders, their method 
of  presenting  the  teachings,  and  the  scriptures  of  the  tradition,  which  were  all 
adopted from or newly constructed from Indian sources. The traditions do not share 
a unified view of the Buddha's teachings and their transmission—if they did, there 
would be no differences or distinctions. When visiting a tradition and mentioning 
one's own, it is emphasized that one trusts only the local lama or the unattainable 
spiritual  leader.  If  one wishes to participate actively,  one must accept everything 
practiced there.

Observation 12, "Incompetence": 
A true  lama,  one  who  is  truly  capable,  exists  when  he  can  induce  a  higher, 
transcendent  state  during his  lecture,  so that  people "feel"  what  they must  now 
strive for. If the lama does not allow questions or simply disappears, then this is a 
"false" lama; this is not Mahayana. If this is accepted, it reflects a "spiritual lethargy" 
on the part of the listeners, who are not truly seeking.

7 / 8



Observation 13 "Right Intentions": 
This is essentially a question that goes like this: Is Tibetan Buddhism, with its many 
branches and offshoots in the West, generally interested in its spread through the 
spiritual progress of its "clients" or rather in the monetary inflow to support the lamas 
and to develop the meditation centers? As we can see, they are just as successful in 
this as the others.

Observation 14: The solution for people in the West:
Those who don't want to forgo ceremonies should continue to do so. They don't truly 
want  spiritual  growth,  because  that  only  occurs  through  overcoming  egoistic 
tendencies, that is, the personality. Those who want to pray should use the Metta 
mantra or one with an equivalent motivation. The constant practice of mindfulness 
through awareness automatically includes noble morality, bodhicitta, and emotional 
discipline,  and  all  of  this  continues  in  fruitful  meditation.  All  of  this  is  without 
ceremony, as true spiritual masters teach.

8 / 8


