Chenrezi Tapopa

Y ~
e~

BUDDHA WERDEN

Die zeitgemdRe Praxis der
Lehre Buddhas 2500 Jahre danach

Alles in einem Buch




Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Angaben zum Buch

Autor: Chenrezi Tapopa

Titel: Buddha Werden

Untertitel: Die zeitgemaBe Praxis der Lehre Buddhas 2500 Jahre
danach

Dieses Buch ersetzt das bereits erschienene Buch mit dem Haupttitel:
Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas
Neben der Titelanderung wurden neue Kapitel eingefiigt.

1. Auflage 2024
Verlag Kindle Direct Publishing, Vertrieb Amazon
Format A5+ Taschenbuch

Email: tapopa4@gmail.com
Webseite: https://vajrabuddhismus.de
(Moglicherweise ab 2028 nicht mehr existent)

Das Werk, einschlieBlich aller seiner Texte ist urheberrechtlich
geschutzt, einschliellich eingefligter Texte Dritter. Jede Verwertung
aulerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages bzw. des Autors unzuldssig und strafbar.
Dies gilt insbesondere fiir Vervielfaltigungen, Ubersetzungen, Mikro-
verflmungen und die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Verwendung von Textpassagen unter Verweis auf diese Quelle hier
sind erlaubt.

Abbildungen: Aus dem Internet, Urheber nicht ermittelbar

© Tapopa 2023/2024
ISBN auf der Umschlag-Ruckseite

17397


http://vajrabuddhismus.de/

Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

PRAAMBEL

Dank all denen, die den Weg zur Seligkeit, zum héchsten
Intellekt, zur Geistesklarheit weg von Kummer und Leid
neu entdeckt haben und lehren.

Dank all denen, die die Macht der Einweihung haben
und so die Himmelsleiter lebendig erhalten.
Mogen sie dieses Werk beschiitzen, sodaR Maro niemals darauf
einwirken kann.

Das Buch beruht auf verschiedenen Quellen der Weisheit (siehe
Kapitel ,Literatur allgemein® am Buchende®) und des geistigen Erbes
der Menschheit aus dem Osten.

Die meisten Quellen sind &ffentlich zugénglich und nur ein kleiner Teil
wurde in engerem Kreise aufgezeichnet bekannt als miindliche
Ubertragung und daher relativ unbekannt, aber nicht minder wichtig.
Der Autor hat nur das geordnet und zusammengetragen, was durch
eigene Empirik gedeckt ist bzw. darauf aufbauend als wahr und zeitlos
glltig erkannt wurde.

Das Buch soll nebenbei eine Licke im Wissen zu sich selbst schlief3en
und zu einer erfolgreichen Praxis verhelfen, denn in den verschiedenen
Traditionen wird die Lehre unterschiedlich dargelegt und praktiziert.
Wirde ein neuer Buddha hier im Westen erscheinen, er wirde
gleichweise seine Lehre passend zum heutigen Mentalzustand der
Menschen psychologisch darlegen.

Moge die geistige Essenz dieses Buches solange im Raum
schwingen bis alle Wesen erl6st sind.

2/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Mal so dahingesagt

In den Zeiten der Digitalisierung und Globalisierung ist der Mensch
standig Reizen und Beinflullungen ausgesetzt, die sein Inneres
aufwihlen und mit Unheilbringendem flllen. Die gesellschaftliche
Erziehung bringt konsumorientierte Menschen hervor, das sie nicht
innerlich anhalten 1Rt und die Ursache standiger Unzufriedenheit ist.
All das hat Auswirkungen auf das tagliche Leben, erzeugt
unerwinschte Denkinhalte und vermehrt die psychischen Defekte.

Daher ist es hochst wertvoll, daf? eine Lehre wie die des Buddha
existiert, wodurch der Mensch seine héheren Potentiale erkennen, in
ihnen leben und trotzdem einen Beruf austiben kann.

Der Gang der Welt ist nicht zu &ndern, der eigene geistige Aufstieg hat
Prioritat und ist eine Verpflichtung.

Das Finden des tiefen inneren Ruhepunktes bewirkt eine
Unantastbarkeit durch die Welt und das Erkennen weiterer Realitaten,
auch jener, die entscheidenden Anteil am eigenen Schicksal haben.

Weil der Mensch durch Unwissenheit die héheren Lebenswerte und
seine inneren Potentiale ignoriert und lieber im Materialismus und
Damonischem verharrt, erkauft er sich Leid, Ungemach und den Tod.
Erst durch Umkehrung kommt der Mensch wieder dem n&her, wonach
er sich wirklich dauerhaft sehnt:
innere Ruhe, innere Freude und innere Zufriedenheit.

Nur solche Qualitaten bringen glinstige Bedingungen hervor.
Leider ist der Wiederaufstieg in lichtere Qualitaten schwieriger als das
Verweilen in innerer Passivitat, aber es lohnt sich immer.

Die tiefe Kluft zwischen schnellem technischem Fortschritt mit seinen
Mdoglichkeiten und dem undisziplinierten Denken erzeugt einen
Schicksalstrom, dessen Folgen dem Menschen egal sind, aber gerade
diesen begegnet er spater als Riesen in seiner nachsten Existenz
wieder.

Diese Diskrepanz ist das Hauptproblem der jetzigen Menschheit.
Das Bdse und das Gute entspringen nicht einer Laune Gottes.

3/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Zum Inhalt

Dieses Buch richtet sich vorwiegend an Praktizierende, also an jene,
die bereits eine sporadische oder kontinuierliche Praxis einer geistige
Entwicklung mithilfe der Lehre Buddhas ausflihren und intensivieren
wollen. Aber auch Einsteiger, Atheisten und Nicht-Buddhisten kon-
nen davon profitieren und finden so Zugang zu seinem System, das
eindeutig wissenschafltiche Zuge aufweist.

1. Der Leser findet hier alles fir eine solide Praxis vor.

2. Die zeitgemaRe Darlegung der Praxis der Geistlehre Buddhas ist
ideal fiir alle Buddhisten (egal welcher Tradition oder Schule), denn
im Fokus stehen die psychisch-transzendenten Komponenten und nicht
die mentale Auffassungsgabe des Menschen.

3. Der Leser wird bis zum 4. buddhistischen Jhana herangeflihrt.

4. Als weitere Edelsteine werden dem Leser 2 erganzende Wege ange-
boten wie "Wach-Werden" und "Der Weg zur Vollkommenheit" und
die Abhandlungen "Sublimation vs Animalitat”, "Mystik und Sexual-
itdt" und "Die hochste Paramita™ suchen ihresgleichen !

5. Alles Uiber das BewuBtsein, das Allerkostbarste im Universum.

6. Weiteres Unverzichtbares, begleitendes Wissen rundet alles ab.

Die Praxis zum Fortschritt in der Entwicklung hat hier absolute
Prioritat. Aus der Sicht erreichbarer Ergebnisse und unter Einbezieh-
ung diverser Schriften und Abhandlungen als Leitplanken ist dieses
Buch entstanden. Alle Erklarungen hierin sind traditions-neutral.

Die tibetische Praxis von Lamrim und Ngéndro wurde von Buddha nicht
gelehrt, jedoch wie man dasselbe erreichen kann, ist hier dargelegt. Die
Qualitdt und Art der Lehrvermittlung (Traditionen) wird beleuchtet. Der
Grundpfeiler Vipassana-Meditation-Konzentration ist aufgrund seiner
Bedeutung zur Vermeidung negativer Ergebnisse ausfihrlich erklart.
Der Leser wird zahlreiche Tips und wertvolle Hinweise vorfinden.

Wissensgrundlage zur Lehre Buddhas in diesem Buch sind die Dar-
legungen a) "Worte des Buddha" (Komprimat), “Der Weg zur Reinheit”
(Visuddha-Magga), “Weg der Freiheit” (Vimutti-Magga) als indisch-
asiatisches Verstandnis, b) im “Jewel Ornament of Liberation” und "The
Tibetan Book of Great Liberation™ aus tibetischer Sicht, c) unveréffent-
lichte Texte zum Vajrayana und d) diverse Sutras aus dem Pali-Kanon
und e) Darlegungen eines Bodhisattvas der Jetzt-Zeit. Texte des
Kangyur und Tengyur wurden nicht verwendet.

4/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Buddhismus?

Dem sachkundigen Leser braucht dies nicht extra erklart zu werden,
doch fir diejenigen, die sich das erste Mal dafiir interessieren, sei es
hier eingefugt.

1. Buddhismus ist die organisierte Verbreitung und Vermittlung
der Lehre des historischen Buddha Gautamo (oder Shakyamuni).

2. Die Lehre Buddhas ist ein geistiges Entwicklungssystem, wel-
ches weder theistisch noch dualistisch ist, noch einen Glauben
verlangt.

Der Name ist abgeleitet vom Zustand der geistigen Vollkommenheit
(Bodhi) der Person des Siddharta Gautamo, der vor ca. 2500 Jahren
lebte. Buddha lehrte mehrere grundlegende BemuUhungen, die Gber die
methodischen Analyse des eigenen Wesens hinaus zur Entdeckung
der allerletzten Realitat hinter allen Phdnomena fiihren. Damit ist die
Umwandlung des eigenen Wesens und das Erreichen des Endes aller
Wissenschaften verbunden (kein Geheimnis mehr). Seine Lehre ist un-
widerlegbar, absolut und kulturlos. Beriihmt sind die 4 Edlen Wahrheit-
en mit der Darlegung der Bedingtheit, der Ursachen, der Kausalketten
und deren Beendigung (L6sung).

Durch die (spater erfolgte) schriftliche Aufzeichnung seiner Lehrreden
(Sutren), durch die Grindung von Kldstern und deren Vermittlung (Ver-
kiindigung) in die Breite und entstand das, was man Religion nennt.
Buddhas Unterweisungen sind auch als Dharma bekannt. Gewisse
Anforderungen im Buddhismus sind gleich mit anderen Religionen.

Die gesamten Lehrreden Buddhas, einschlieRlich der Ordensregeln,
wurde im Tipitaka (Pali-Kanon) vollstandig von Buddhaghosa im 5. Jh.
AC dargelegt, wahrend im 2. Jh. AC Nagarjuna den "Mittleren Weg" for-
muliert hat. Das Dhammapada ist eine Anthologie von Ausspriichen
des historischen Buddha. Die Pali-Aufzeichnungen passierten mehrere
Konzile und Reformen, die Authenzitat diverser Lehrreden ist damit
nicht immer gewabhrleistet. Die Tibeter haben ein Gegenstick dazu im
Kangyur und Tengyur, deren 84000 Teile derzeit (2024) ins Englische
Ubersetzt werden.

5/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Inhaltsverzeichnis

EINLEITENDES
40| o T [ o] o =1 | SRR
Was ist BUAANISMUS?........eeiiiiiiiiiieeeeeeeeeeee et a e e e e

Uber die ZIlSEtZUNG.........cueveeeeeeeeeeeeteee ettt es
Buddhistische Wahrheiten...............coooiiiiiiiiiiieeeee e
[y g1 (=TT =Y o TR

3 SYStEME 3 WEGE.....ceiiiiiii i
Zerfledderung und DiffuSioN...........cueeiiiiiiiiiiie e

BUCH | - DIE ZEITGEMASSE PRAXIS...........cocoviviieieieieieeeee e
ADBSOIUTNEIL. ... e
AllgeMEINES ZUF PraXiS........cooiiiiiiiiiiie et ea e
Sektensyndrom und spiritueller EQOIiSMUS...........ccoociiiiieiiniee e
Wozu Kldster oder Meditationszentren?..........cccovveeeiiiiiiiec e
ANwendungShOriZONt..........uiiiii e
Unterschiede in der Lehrvermittlung...........occoeiiiiiiiinii e
Einen wahren Meister finden............ccccoiiiiiiiii i
Wahrer Meister und guter SChiler...........cccooviiiiiiiiii e
Die Bedeutung der Achtsamkeit...................cccooiiiiiii
Analyse der Achtsamkeit.......... .o
Die Praxis der Achtsamkeit...................ccooiiiiii e,
Das kurze Satipatthana Sutra............cccooiiiiiiiii e
Die Praxis der Ursachlosen Freude...............c.cccccooiiiiiniiiiiiiiccee s
Die Grof3en FreUdeN.........cocuieiiiiiiiiie et
Das Rufen der Hoheren Seele............ccccooiiiiiiiiiiiiiee e
Die Praxis der liebevollen Giite (Bodhicitta)....................ccccoviinenninn.
Die Praxis der Moral..............ccoooiiiiiii e
Das Problem der Sexualitat...........coooiiiiiiiiii e
Die Praxis der Meditation & Konzentration...........................coccooe

Alles zur Meditation...........coouiiii e 1
Alles zur Konzentration...........c.ccooouiiiiio i 1
Extensive (transformative) Konzentration............ccccocoveeiiiiiiiiinniinenn. 1
Glaube, Wissen, Gebet, Nicht-Zweifeln.............cccooiviviieeeii e 1
Lamrim und NQONAIoO...........oocoiiiiiieeiiee e 1
Prifkriterien FOrtSChritt...........coooviiirii e 1
Die groRen und kleinen Fallen.............coooiiiiiii e 1
Warum ist Lachen gui?...........oi e 1
Mahamudra............coooo s 1

FazZit ZUF PraxiS......c..ooiiiiiiieei ettt e 1
BemUhUNG iM AR .........oeeiieeeeeee e a e 1

6 /397

.5

47

36
38



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BUCH Il - BEWUSSTSEIN: DAS ALLERKOSTBARSTE................ccvveennnn. 150
Das Geheimnis des BEWURLSEINS..........cccccuviiiiiiiiiiiiie e 151
Was ist das BEWURESEIN?..........ooeiiiiiiiiei e 162
Was ist das DenKPriNZID?.......ceeieieiiiiiiiiee e 165
Das Denkprinzip und Tantra-Yoga..........coeouiiiiiieeiiiiiiiiiee e 168
Was ist das Unterbewutsein?.........ooovvviiiiiiiiiiiieeeeeeee 170
Was ist der THED ... 172
Was ist der Buddha-Zustand?.............ccooeiiiiiiiiiiee e 174

BUCH IIl - SCHLUSSELINSTRUKTIONEN

Maha-Satipatthana-Sutra komplett............cccoeeiiiiiiiie e, 178

Prajna-Paramita-Sutra...........ccoooereiiiieiie e 195

BUCH IV - WEITERE EDELSTEINE

WaCh-WEIAEN. ...ttt e e e e e e e e e e e e e eeaaeaaans 197
Der Weg zur VollKommENEIit..........coooiiiiiiiiie e 201
Das grofte HINAEINIS........ccoiuiiiiiiiiie e 215
Sublimation vs. Animalitat..............cccooo 226
Die Mystik und die Sexualitat.............coviiiiiii e 237
Die hochste Paramita..............uueoeiiiiiiiiecce e 246
BUCH V - DAS BEGLEITENDE WISSEN..............ccviiiiiiiieee e 253
Klarheit in Begriffen...........oooiiii e 254
Die Analyse des 8-fachen Pfades...........ccccviiiiiiiiinciiiecc e 258
Was ist das wichtigste ReqUISIt?...........oooeeeiiiiiiii e 262
Was ist der MENSCN?.......cooeeeieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 264
Was ist die PersOnliChKeit?..........cccovuveieieeeieieieie e 267
Zu 1osende ProbIeme............oooeeeiiiieeeee e 272
Das mentale Problem und seine LOSUNG.......cccooiiiiiiiiiiiiiiiiee e 277
Geflhle UNd TastSINN..........eeeeiiiie e 279
Was SiNd JNANAS?.........ooo o 284
Das Anupada-Sutra (JNanas)..........coouueiiiiiiiieiiiiie e 290
Tibetischer Tantra...........coooociiiiiiee e 296
Die Erbfolge der LeNre...........cocuveviiiiiiiie et 299
Karma VEIStENEN..........ooeeeeee e 300
Karma: Wirkungen von Taten..........ccuuuiiiiiiiiii e 305
Was ist das SAmSaAro?.........coovvuiiiiee e 308
Was passiert im TOA?.......cooiiiiiiie e 311
Was ist das BardO?...........ueoeeiiiiiiieeeeeee e 314
Karmische Krafte im Bardo.............ccceeeiiiiiiiiiiiieeee e 317
NICht-HAMtEN ... 322
Unscheinbar aber bedeutsam.................ccccceiiiiiiiiiiiiiiiecccce e, 325
Alleine oder GEMEINSAM?.......ccooieieieieee e 326
Wie wirkt Satipatthana?...........ccccooooiiiiii e 330
Wozu hat der Mensch ein BeWuRtSein?...........ooooevvieeeiiiiiiiiceeeeeeeeeeeeeee 332
Wieso gibt es Uberhaupt das Universum?...........cccccovvieeeininienniiec e 333
Was ist das Kali-YugaT?........ccoiiiiii e 334
Die innere MechaniK.............coooiiiiiiiiiiee e 338
Was ist Konzentrationsfahigkeit?...........cccoouiviiiiiiii e 342

71397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der TrHKaya?........ooeiiiiii e 348
AT E R T 1Y, =1 o X ROt 350
Was ist €IN GEAANKE?........uueeeieeeeeeeeeeeeeeeee et e e 351
Wie ist der Kosmos Strukturiert?...........ooooeeevvevvieieeeeeeeeeeeee e 357
Was ist ein Schulgelehrter?......... .o 359
Was ist Mystik und die mystischen Elemente?............cccccoeiiiniiiieeene 362
Was ist Vajrayana?.........ocoeiiiiii e 367
Was ist SUKhayana?........ccoooiiii e 369
Was ist der "innere Schweinehund"?...........cccoooviiiiiiiieieiieeeeeeeeeeeeeeeeee e, 372
Was ist Kundalini?..........oooooiiiiii 373
Mehr zur transformativen Konzentration............ccccvvvvevieeeeeeeeeeiiieeeeeciees 380
(1] oT A=Y o 1 o 383
WaS ISt FOQAT... e 386
Ein Wort zu Hatha-Yoga.........cccooriiiiiiiii e 388
ABSCHLIESSENDES
[ F=Te] 01717 o S 391
] €= 1415 {1 USRS 392
Schriften und QUEIIEN..........oooeeeeee e 394
Literatur allgemein. ... ... 396

8 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Aufmerken!

Eine Analyse und eine Motivation zur einer geistigen Entwicklung
und zur Aufhebung vorhandener Beschrankungen

Der Mensch verspurt seine Begrenzung oder Einengung im Bewul(3t-
sein nicht. Er registriert nur, dal} er vieles nicht erkldren und nicht
beeinfluBen kann. Er registriert wohl seine Machtlosigkeit gegeniber
unbefriedigenden Lebensumstanden, gegeniber dem Einflul anderer
und gegenulber den Naturkraften. Die Unvorhersehbarkeit von heran-
rollenden Veranderungsprozessen im eigenen Schicksal und bei den
anderen stort ihn nicht. Er lernt aus der Geschichte und den Erfahr-
ungen anderer nicht. Er registriert nicht, da® er standig vorwarts getrie-
ben wird, standig etwas will und keine dauerhafte innere Ruhe findet.
Er glaubt, das Auf und Ab der inneren Stimmungen (Euphorie bis De-
pression) von externen Dingen bestimmt wird. Er sucht sein Heil und
Trost im Materialismus, in der Sinnesbefriedigung und im Erlangen der
weltlichen Macht. Er ist sich nicht bewul3t, dal® er zum Erleben sich in
einem Hamsterrad der standigen Wiederholungen (nach Sinnesgenul})
und des Wollens befindet. Hauptsache Leben und Erleben, egal wie! Er
ist sich nicht bewul}t, dal® er sein Denken weder stoppen noch quali-
tativ beinfluBen kann. Er will nicht wissen, dall er selbst der Verur-
sacher seiner Lebensumstande ist und daf die Loésung zum Ende aller
Probleme in ihm selbst liegt. Mit ein Grund flr all das ist das ,mindset"
des Kali-Yuga (siehe gleichnamiges Kapitel und das Nachwort am
Buchende).

Der Mensch ist damit zufrieden, dal® er mithilfe der Moglichkeiten des
Materialismus seine korperliche Existenz verbessern kann und verwen-
det deshalb dazu seine ganze psychische Kraft und Fahigkeiten, wozu
ihn die Gesellschaft erzieht. Durch seine Reflexivitat ist er buchstablich
der Sklave seiner Sinne. Es kimmert ihn nicht, da® er nur 4-5 % seiner
Gehirnmasse benutzt. Es kimmert ihn nicht, dal® seine derzeitigen
Sinne nur 0,1 % des universellen Frequenzspektrums (sichtbares Licht)
wahrnehmen kénnen. Er ist der irrigen Uberzeugung, dal die Welt
durch die wahrgenommenen Fakten der Sinnesorgane die einzige ist,
so erlebt er die Freuden der Welt und ist sich dessen nicht bewuf3t und
will es nicht wissen, dal} er wie alle anderen vor dem grofRen Gleich-
macher Tod stehen wird, dal® er alles zuriicklassen muf3 und daf} alle
erlebten SinnesgeniiRe ihn nicht helfen werden sondern ihn altern und
sterben assen. Er meint, alle Probleme sind im und durch den Tod ge-
I6st und es gibt keine Verantwortung mehr.

9/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Doch warum ist das so? Und kann man all diese Beschrankungen
tiiberwinden? Ja, man kann. Hier der Kommentar und die Problem-
I6sung eines spirituellen Meisters (Bodhisattvas) der Gegenwart:

,,Der Durchschnittsmensch lebt innerhalb einer unsichtbaren Um-
grenzung, wie zwischen zwar nicht greifbaren, aber dennoch
realen Mauern.

Das &dullert sich in seiner Unfédhigkeit, etwas in sein Denkprinzip und
BewuBtsein zu integrieren, das ihm nicht schon bei seiner Geburt
gegeben wurde. Das gilt selbst dann noch, wenn wir die Vermehrung
seiner Kenntnisse durch Bildung oder durch das Leben beriick-
sichtigen. Denn auch diese Kenntnisse stammen nur aus jenem Um-
kreis, der mit menschlichem Denken und der Sinneswahrnehmungen
von Phdnomena im sicht- und tastbaren Bereich erreichbar ist; deshalb
flihlen die Menschen auch ihre Begrenztheit, ihre Unwissenheit, die sie
gerne lberwinden wiirden. Diese Begrenztheit oder Unwissenheit kann
nur dadurch tberwunden werden, indem die Mauern jenes Bereiches,
der dem Denkprinzip gegeben wurde, niedergerissen werden.

Dieses Niederreilen ist gerade die grundlegende Aufgabe von
wahren geistigen Lehren. Von diesen wird erwartet, dal3 diese dem
Menschen helfen, diese unsichtbare Mauern, die das Bewulltsein
begrenzen, zu liberwinden; deshalb sind die Lehren zur geistigen Ent-
wicklung untblich, weil sie eine ungewohnten Ausrichtung haben.

Solange also der Mensch noch das Bediirfnis empfindet, sich stdndig
von der Welt mit etwas trésten lassen zu miissen, ist er ihr ungliick-
licher (und geistig unwissender) Sklave. Genauso wie sich ein Mensch
in einem schénen neuen Kleid oder ein Kénig mit der kéniglichen Krone
auf dem Kopf bewegt: langsam, vorsichtig, bewusst - dhnlich handelt
ein Mensch bei sich, der sein Denkprinzip sich in der Weise mit seinem
Denken befassen la3t. Wie die Flamme nicht nur Dinge aber auch sich
selbst sengt, so denkt das Denkprinzip nicht nur Dinge, sondern auch
sich selbst.

Solange der Mensch nicht diese letzte Verinnerlichung erreicht
hat, diese Umkehr zu sich selbst, kann er nicht sagen, dal8 er aus
seinem Denken nicht das gemacht hat, was er aus ihm machen
kann und wozu er als denkender Mensch verpflichtet ist.

Das BewuBtsein ist die Bliite der Menschheit. Solange es aber blof3

bei den Dingen und nicht bei sich selbst verweilt, ist es nicht das, was
es sein soll: ein Selbst-Bewul3t-Werden in jedem Augenblick. Und so

10 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

lange kann man nicht erwarten, dal3 sich die Handlungsweise der
Menschen, des Einzelnen wie auch der Gesamtheit, all zu sehr von der
Handlungsweise der Tiere unterscheiden wird.

Was den Menschen hauptséchlich vom Tier unterscheidet, ist nicht die
GréBe und Kunst seiner Werke, die ZweckméRigkeit seiner Einricht-
ungen, die Feinheit seiner Begriffe, die Gelehrsamkeit seiner Auffas-
sung, nicht die Flille seiner seelischen und kérperlichen Lebensbedlirf-
nisse sondern

die Fédhigkeit zur Selbsterkenntnis,

die Fihigkeit des Bei-Sich-Selbst-Verweilens und

die Fahigkeit der Selbstbeherrschung beim Handeln, beim Denken
und beim Sprechen”.

117397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Eine Huldigung dem Hoéchsten Licht, durch dessen Beriihrung
man aus der totenden Nacht der Unwissenheit zum nichtendenden
Tag des Durchschauens erwachen kann.

Ihr Welten des Lichts seid gegriRt im Dharmakaya, im Samboghakaya
und im Nirmanakaya.

)2

Die Lehre Buddhas ist ein Lichtstrahl in diese Finsternis,
aber geblendet vom Glanz des Geldes und des Sinneskonsums
verwechselt der Mensch das Bose mit dem Guten.

Jeder Mensch ist potentiell ein Buddha!
Hatte der Mensch nicht die Persodnlichkeit, er ware auf der Ebene des
Bewultseins mindestens so ausgedehnt wie das Weltall.

Jeder Mensch kann innerlich gliicklich sein, egal ob arm der reich.
Der Himmel liegt in uns selbst.

Y2

Solagen der Mensch sich noch von etwas dieser Welt trésten lassen
will, bleibt er ihr unwissender Sklave und solange er ebenso ein Sklave
seines Denkens ist, unterliegt er Fehlern und Irrtimern.

12 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Uber die Zielsetzung

Das Ziel der Lehre Buddhas ist das Verstehen der Ursachen des
Leidens und die Beendigung des Leides. Etwas detaillierter ausge-
drickt: das Ziel ist die Beendigung jeglicher mentaler und geistiger Ein-
engung, das Ende des Denkens und Reflexivitat auf Sinneswahrnehm-
ungen oder externer Veranderungsprozesse, das Sich-Nicht-Verbinden
mit Verganglichem, das Erkennen aller Wirklichkeiten und das Errei-
chen des Endes aller Wissenschaften durch einen grenzenlosen Intel-
lekt sowie dem Entkommen aller BeinfluRungen des Universums. Man
wird "Herr Uber alles" durch die "Unantastbarkeit" und der Abwesenheit
jeglicher "Bewulf3tseinsinhalte". Und wenn der Mensch sich in allem er-
kennt und sich in allem "miterlebt", begreift er den Sinn des "Grof3en
Spiels" der Schopfung und seine Rolle darin. Eine Beschreibung des
Buddha-Zustandes befindet sich im Kapitel "Begleitendes Wissen". Die
grundlegenden Wahrheiten der Lehre Buddhas werden hier nicht weiter
vertieft, ihre Kenntnis wird vorausgesetzt.

Wie wird das erreicht?

Dazu ist eine gewisse Bemihung (Anwendung von Methoden)
erforderlich. Am besten mit einer zeitgemafien, allgemein verstand-
lichen und transparenten Praxis, welche zur Freilegung des inneren
Diamanten (Buddha-Zustand) fuhrt. Doch damit nicht genug, es muf}
auch jegliches Restkarma aufgearbeitet werden, um die "Wiederkehr"
zu vermeiden. Das betrifft auch jedes Kleinstlebewesen, das man tot-
getreten hat. Das ist dann die Erlésung, das Nirvana. Fir jeden, der
anfangt, ist der Buddha-Zustand (Bodhi). bildlich gesprochen unvor-
stellbar (weiter entfernt als das andere Ende des Universums). Man soll
sich davon nicht abhalten lassen, zwar ist die Beginnphase mihsam
aber zum Ende hin geht alles "zlgig".

Das von Buddha formulierte Leid wird allgemein nicht als solches
empfunden. Warum nicht?

Das Leid, so wie es Buddha meinte, wird von den Menschen nicht als
leidvoll erkannt, weil sie die Substanzlosigkeit, Instabilitdt und Nicht-
Dauerhaftigkeit in ihren Wiinschen und deren Erfiillung sowie im Besitz
nicht als Leid erkennen, sondern ihr Dasein begreifen als wunderbare
Moglichkeit, den Lebens- und Besitzdurst zu verwirklichen. Und all die
damit verbundenen Komplikationen werden als "selbstverstandlich"
akzeptiert, so wie die unendliche Flickschusterei der Politiker am Funk-
tionieren der Gesellschaft. Deshalb denken sie darliber nicht nach. Alle,
die ihm Wohlstand leben, sehen darin kein Leid sondern nur die
Mdglichkeit, noch mehr zu konsumieren und sich noch besser "auszu-

13 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

leben". Auch in der Todesstunde andern sie ihre Ansichten nicht. Aus
geistiger Sicht rennen sie wie ein kopfloses Huhn von einer Sinnesbe-
friedigung zur ndchsten und nennen das Glick oder ein erfilltes Leben.
Manche vergleichen das mit einem Kéfer, der ein Rohr emporkriecht,
um von oben hineinzufallen. Und jene, die prekar leben, sind im Le-
benskampf so verstrickt, dal3 kein oder nur wenig Spielraum zum Be-
greifen der eigenen Bestimmung bleibt und sie das Heil im "fihlbaren”
Materialismus suchen. So finden wenige Zugang zur Praxis der Lehre
Buddhas. Das alles konnte vereinfacht werden, wenn der Mensch mit
dem zeitgemafRen Notwendigen zum Leben zufrieden ware und folglich
mehr Spielraum fiir "sich selbst" hatte - denn mehr Bei-Sich-Selbst-
Sein fuhrt zur Unbegehrlichkeit und folglich zu weniger innerer Druck-
situationen. Und was ist mit den Forschern, der akademischen Elite?
Sie flhlen bei sich keinen Mangel im Intellekt (Beobachtungs- und
Unterscheidungskraft), sondern einen Mangel an Details beim "Hinein-
starren" in die Materie oder durch zuwenig Anerkennung von Fach-
kollegen. Den Schock zum "ersten Erwachen" erhielt Buddha Gautamo,
als er Kranke, Alte und Sterbende sah. Und der Normalmensch erfahrt
solch einen Schock, falls Gberhaupt, bei einem schweren Schicksals-
schlag oder er kommt "von oben" in miese Lebensumstande, die dann
dasselbe bewirken.

Wer ist fiir eine geistige Entwicklung ungeeignet?

Das sind die, die zuviel arbeiten (workoholic) und jene, die nichts
tun (MURiggénger) und dann die Dogmatiker. Die einen werden
standig von "Wichtigerem" abgelenkt und kommen so (geistig) zu
nichts und die anderen verlieren sich im Unsinnigen, im Triebhaften
oder im Versinken der Sinneswahrnehmungen und -befriedigungen.
Und die Dogmatiker wollen sich selbst nicht verandern, sondern
sich nur bestatigen und ihre Ansichten anderen aufzwingen.

Warum haben so wenige Erfolg?

"Warum, ihr Ménche, erreichen nur wenige in einer Generation die
geistige Vollkommenheit?".

"Weil, ihr Monche, zu wenig Sehnsucht nach einem Ausweg habt und
nicht durchhaltet in der konsequenten Selbtbeobachtung und Entwick-
lung des Bodhicitta".

Dazu mehr im Hauptkapitel "zeitgemaRe Praxis". Beim Durchforsten
zahlreicher Bucher ber den Buddhismus, tUber die Praxis oder die Le-
bensweise im Buddhismus ist schwer zu erkennen, daf® nur durch die
Selbstbeobachtung (analytisches Beobachten und Unterscheiden) die
geforderten Wissensklarheiten erreicht werden kénnen. An diese Stelle
sind ausfihrliche Beschreibungen zu den vielfaltigen Vorbereitungs-
Ubungen und Zeremonien getreten Die Essenz der Praxis in der Lehre

14 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Buddhas wurde damit begraben und hoffentlich wird sie mithilfe dieses
Buches wiederbelebt. Wie sonst kann man denn die Buddha-Natur in
sich erkennen und begreifen?

Fir Einsteiger in den buddhistischen Weg zur geistigen Entwicklung

wird neben dem Gesagten im Hauptteil "Einleitendes” auch das Kapitel
"Uber das Sektensnydrom" empfohlen.

15/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Buddhistische Wahrheiten

Die philosophische Grundlage der Lehre Buddhas sind seine darge-
legten und unwiderlegbaren Feststellungen und Erkenntnisse, bekannt
untere anderem als die 4 Wahrheiten.

Die praktische Grundlage seiner Lehre ist seine Erkenntnis, dal} eine
innere transzendentale Fahigkeit und schlafendes Potential als Werk-
zeug verfligbar ist, daher geweckt, entwickelt und benutzt werden mufR.

1. Das Leben ist leidvoll, bedingt und unbefriedigend.

2. Es gibt 4 Ursachen, die zum Leiden fUhren.

3. Es gibt ein Ende des Leidens.

4. Es gibt einen Pfad (Ausweg) zur Beedigung des Leidens

Die 4 Ursachen der Leidentstehung sind:
1. Das Getrenntsein von Geliebtem

2. Das Verbundensein mit Ungeliebtem
3. Das Nicht-Erreichen des Erwiinschten
4. Das Haften an Irdischem

Weitere Wahrheiten:

1. Jeder Mensch hat ein Bewultsein und ist damit potentiell ein Buddha
2. Das Bewultsein ist transzendental und unzerstérbar.

3. Jeder Mensch unterliegt dem Gesetz von Ursache und Wirkung.

4. Der Pfad besteht in der Uberwindung der Persdnlichkeit, welche das
Leid verursacht und die wahre Natur verdeckt.

5. Zu deren Uberwindung gibt es Anweisungen und Rezepte (Dharma).
6. Die vollstdndige Beendigung des Leidens ist mit der Beendigung des
Daseinskreislaufes gegeben (Nirvana).

6. Jeder Mensch wird einmal Nirvana erreichen, entweder Uber den
langen, leidvollen Erfahrungsweg oder durch Abkirzung.

7. Das Leiden ist durch Bedingtheit, Substanzlosigkeit und Vergang-
lichkeit aller Phanomena vorgegeben. Buddha begriff dies von Anfang
an, wahrend der Normalmensch erst bei einem Mangel Leid empfindet.
8. Je schwacher die Achtsamkeit, desto mehr Impulsivitat, desto wen-
iger Intelligenz und daher mehr Leid.

9. Alles Geschehen im Universum ist irreversibel, daher ist Hangen an
der Vergangenheit oder Trauern um Verluste sinnlos und zerstért das
Bewult-Werden im Jetzt.

16 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das Ziel der Lehre Buddhas in Kiirze

Das Ziel der Lehre Buddhas ist die Entwicklung des vollen Potentials
des BewuRtseins durch Umwandlung oder Elimierung aller vielschicht-
igen Umhdllungen und Verdunkelungen des unzerstdrbaren Bewul3t-
seins, was durch eine leidbringende und scharf egozentrische Person-
lichkeit verursacht und aufrecht erhalten wird.

Ist dies gelungen und die geistige Vollkommenheit erreicht, kann der
Adept Uber einen weiteren Weg der Erfahrungen das Ende seines Kar-
mas herbeifiihren und endgliltig ins Nirvana ibergehen.

17 1397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Einlesen

Struktur des Buches

Das hier vorliegende "Buddha Werden" ist so strukturiert, da® man die
Kapitel einzeln lesen kann, ohne dall man andere Kapitel vorher ge-
lesen haben muf}, deswegen gibt es manchmal Wiederholungen von
Textpassagen. Innerhalb einzelner Kapitel gibt es thematische Ver-
weise auf andere Kapitel. Die allgemeine 6-Teilung soll dem Leser den
Zugriff auf das Anzuwendende (Instruktionen Buddhas), auf das wicht-
ige begleitende Wissen und auf das Rund-Herum (Lehre, Vermittler und
Organisationen) erleichtern. Die Kapitelinhalte wurde so gewahlt, daf}
so viel wie mdglich zu einer Thematik an einer Stelle zu finden ist. Wer
direkt zur Praxis will, Gbergehe das Hauptkapitel "Einleitendes".

Allgemeine Wertschatzung

Wer schon Zugang zur Lehre Buddhas gefunden hat, sollte sie durch
eigene Anwendung wertschatzen, denn viele Menschen auf diesem
Planeten wissen davon nichts von ihren Mdéglichkeiten und verlaufen
sich in den Verlockungen oder Verblendungen des Materialimus, was
ihnen oft erst am Lebens-ende bewul3t wird und da ist es zu spat. Oder
der Lebenskampf a3t es nicht zu. Und noch viel weniger Menschen
haben Zugang zum Wissen des Bardo Thddol. Daher verbeuge dich
nicht vor leblosen Buddha-Statuen sondern suche den "Diamant" in dir
selbst. Im Kapitel "Unterschiede in der Lehrvermittiung" wird die zeit-
gemaBe Herangehensweise begriindet.

Um was geht es hier?

Hier geht es um eine Praxis zur Abklrzung und Beendigung der Ur-
sachen aller Probleme auf der evolutiondren Reise des normalen Da-
seinskreislaufes (Erfahrungsweg nach Darwin), zum Einstieg in den
"Strom des Dharma" (Erreichen der Mitte) und zum schrittweisen Erlan-
gen des geistigen Blite (Buddha-Zustand). Schon die erste Stufe der
Praxis fuhrt in freudige Zustédnde und innerer Harmonie verbunden mit
gunstigeren Lebensumstanden und verhindert geistigen Verfall im Alter.

Was ist die Ursache aller Probleme?

Die Ursache ist der unsichtbare Riese, der spinnengleich alles umhiilt
und Uberall sitzt und sich erfolgreich in den Weg stellt, besser bekannt
als die Personlichkeit, das Allerkostbarste, mit der sich der Mensch
identifiziert. Die Persdnlichkeit ist de facto ein "zweiter Mensch", der als
Parasit die Potentiale im Menschen nutzt. Sie ist kein fremdes Wesen,
das in den Menschen eingedrungen ist, sondern der Mensch hat sie
sich selbst erschaffen durch immer gréReres Interesse an den Phano-

18 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

menen und deren Nutzungsmoglichkeiten, angefangen von den form-
losen blauen Gottern bis hinunter in die animalisch-orientierte Bar-
barei. Dieser Abstieg ist verbunden mit dem totalen Vergessen seines
Ursprungs. Die Persdnlichkeit verursacht generell Probleme und Leid
durch a) wenn das Erwinschte nicht erreicht wird, b) wenn man vom
Geliebten getrennt ist, c) wenn man mit Ungeliebten verbunden ist und
d) wenn man durch Haften an irdischen Dingen und Werten gefesselt
wird. lhre Grundtendenz ist ,Fressen®, ,Nicht-Her-Geben-Wollen®, Be-
quemlichkeit und geistige Passivitat. Will der Mensch etwas mehr er-
reichen, so ist das immer mit ,Anstrengung“ (Uberwindung) oder
+Aufgeben® verbunden. Siehe dazu die Definition und Beschreibung
ihrer parasitaren Wirkungen im Kapitel "Was ist die Personlichkeit?".
Doch wie erkennt man sie? Wo versteckt sie sich, wo hockt sie? Wie
beendet man ihre Macht, wo sie doch alles beherrscht und einem das
"Ich" vorgaukelt und trickreich agiert? Daraus ergeben sich weitere
Fragen, die nach Lésungen verlangen. Aus den vielen Lehrreden Budd-
has lassen sich 4 Sammlungen fiur die Praxis extrahieren. Hinzu kommt
die ursachlose Freude als 5. Ansammlung, welche 2500 Jahre nach
Buddha eine vdllig neue Bedeutung gewonnen hat.

Kann man sich denn eine geistige Entwicklung ohne Freude vor-
stellen?

Nein. So ergibt sich ein integrales Bundel von "fiinf Padas" (Grund-
pfeiler)) bzw. Handlungs und Achtsamkeitsobjekten, deren Umsetzung
in geistige Edelsteine mundet. Auf diese Weise wird der Pfad vorwarts
verfolgt wie in den Jhanas (Bhumis) dargelegt. Der tiefe Sinn aus den
Lehrreden Buddhas wird konkretisiert und soweit wie mdglich von
dogmatischer Wortklauberei (individuelle Auslegung) und Formalismen
befreit und so findet der Leser eine “neutrale” Grundlage fur eine erfolg-
reiche Praxis vor, wenn er denn will.

Lamrim und Ngdéndro sind Vorbereitungstechniken aus dem tibet-
ischen Buddhismus. Sie wurden 1500 Jahre nach Buddha formuliert
und seitdem angewendet (siehe dazu eigenes Kapitel. Sie sind eine
andere Form der 5 Padas, zugeschnitten auf die Wesenseigenschaften
der Menschen in dieser Weltgegend. Die Lehre Buddhas bedarf keiner
Vorbereitungen mit Gitarren, Trommeln, Zeremonien, Spektakel oder
stakkatoartige Rezitationen - dies hat Buddha niemals gelehrt. Viel
wichtiger ist das Annehmen und Praktizieren der Schlisselmethode
Buddhas, aber der Neo-Buddhismus will nichts davon wissen. Der Neo-
Buddhismus ist mehr an der Verbreitung seiner Lehrinhalte interessiert
als am geistigen Fortschritt der Menschen. Die vielen Schulgelehrten
(Dharmalehrer) brauchen einen Lebensunterhalt und so gestaltet sich

19 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

eine Lehrvermittlung, welche die Menschen nicht in die geistige Freiheit
und Unabhangigkeit durch ein gesteigertes Wachsei nentlaft.

Abschlieflend kann man sagen, wer wirklich eine Veredelung seines
Wesens und ein gesteigertes Wachsein bis hin zur hochsten Stufe oder
zumindest bis zur "Mitte" (siehe Kapitel "Sukhayana") will und von der
"Verlockung und Heilsverkiindung" des Materialismus (Maya), was
immer unglnstig endet, genug hat, der wird hier alles vor-finden, was
dazu nétig ist. Wer aber nach wie vor unter Vorurteilen leidet, was auch
das dogmatische Anhangen an Begrifflichkeiten der Schriften betrifft,
das ja andere vorgegeben haben, wird den vorlieg-enden und tief-
grundigen Inhalt nicht "recht" verstehen oder sogar ablehnen oder ein
"Haar in der Suppe" finden, d.h. jener ist noch "schlafend". Doch du,
lieber Leser, hast hierher gefunden und wisse, durch die Praxis wird
man schrifttweise immer besser verstehen ...

20/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Warum eine ZeitgemaRheit?

Die Lebensbedingugen der Menschheit und der Zugang zu Wissen
Uber befreiende Lehren haben sich im 21. Jahrhundert erheblich ge-
andert als vor 2500 Jahren. Durch das Versinken im Materialimus, wo
das Konsumieren, das Ausleben hochste Prioritat hat und schamloser
Reichtum erstrebenswert ist, ist das Wissen um hohere Qualitaten, die
als Potentiale im Innern schlummern, verschwunden und muf3 daher
neu aktiviert werden, da weder die moderne Psychologie noch die eta-
blierten Religionen im Westen dazu etwas bieten. Die Lehre Buddhas
ist ein geistiges Entwicklungssystem, das den Menschen befahigt, nicht
nur aus dem psychisch-geistigen Diktat des Materialismus und unbe-
friedigenden Zustdnden zu entkommen, sondern auch uber mehrere
Stufen hinweg den héchsten Wachseinszustand zu erlangen. Buddha
Guatamo war ein Mensch der Wissensklarheit und durchdringenden
Unterscheidungskraft, was sich in der Vermittlung seiner Erkenntnisse
ausdrickt. Um seine Lehre heutzutage erfolgreich in die Praxis um-
setzen zu koénnen, ist eine "neue Art der Herangehensweise" vorteil-
hafter, die eine gleichgeschaltete Methodenanwendung auf den Kom-
plex Mensch besser erklart und verdeutlicht (siehe auch Kapitel "Unter-
schiede in der Lehrvermittlung"). Die Bedeutung der Entwicklung von
fiihlbaren Zustinden und die (iberzeugende Darlegung zum Uber-
winden der Sexualitat zeichnet durch eine neue Offenheit diese Zeit-
gemalheit aus.

Kritik der professionellen Kurs- oder Dharmalehrer

Viele bezeichnen gerne dieses Werk als "zusammengebastelt”, als
von ihrem Standard abweichend, der vor 2200 Jahren durch ein
Gremium festgelegt und mehrfach Uberarbeitet wurde. Sie haften an
ihrem angelernten Wissen, das andere flr sie entdeckt haben und ver-
figen nicht Uber selbst erarbeitete Erkenntnisse, was einen Panorama-
blick ermdglicht. Aber welche Stufe haben sie mit ihrem Standard
erreicht? Vielleicht das 2. oder 3. Jhana? Dabei ist diese "neue" Dar-
legung hier nichts anderes als eine Bindelung der zentralen Methoden
und Anweisungen zur Praxis, allerdings in einer fiir jeden verstand-
lichen Begriffswelt und ohne Referezierung auf die vielen Sutras. Wer
selbst Fortschritte in der Bemihung erzielt hat, wird sich hier be-
statigend wiederfinden und weiteren Nutzen daraus ziehen. Der stand-
ige Verweis auf das, was andere niedergeschrieben haben, beweist
das Fehlen eigener, erfrischender Empirik und das Vorhandensein
eines geistigen Korsetts ("nur so und nicht anders"). Unterschwelliger
spiritueller Neid ist ein Problem unter den Traditionen und Schulen des

217397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Buddhismus (siehe dazu Kapitel "Sektensyndrom" und "Das grofte
Hindernnis").

Der 8-fache Pfad, die 7 Erleuchtungsglieder und die 5 Padas

Der 8-fache Pfad wurde im Dhammacakkappavattana Sutta und die 7
Erleuchtungsglieder im Bojjhanga Sutta formuliert. Der Begriff "mittlerer
Pfad" (nicht verwechseln mit dem "Pfad zur Mitte") ist nur eine Empfehl-
ung zur Vermeidung von Extremen und keine Methodik und kann auf
alles Erdenkliche angewandt werden, wahrend das Satipatthana-Sutra
umfassend den Direkten Weg darlegt. Der 8-fache Pfad ist eine mini-
malistische Ausgabe dieses Sutras und ist irgendwie unvollstandig. Hat
Buddha den 8-fachen Pfad wirklich so gelehrt? Das ist eine genauere
Analyse wert, siehe dazu eigenes Kapitel in "Das begleitende Wissen".
Mancherorts werden die 84.000 Lehrsatze erwahnt. Warum soviel,
wenn 5 Sammlungen (Bemihungen) gentigen? Die 84.000 sind fur die
Praxis eher ungeeignet, sind redundant, sie verwirren nur, halten auf
oder man stirbt vorher. AuRerdem sind sie derzeit in Ubersetzung ins
Englische begriffen und nur begrenzt verfiigbar, in deutsch gar nicht.
Die Praxis nach dem integralen Modell der 5 Padas (s. unten) hat
Prioritaten, ist homogen, "von Moment zu Moment" selbst Gberprifbar,
leicht memorierbar und ebenso zielfihrend. Die Essenz der Lehre
Buddhas bleibt nach wie vor unberihrt, im Gegenteil sie wird trans-
parenter.

Was ist das primare Ziel liberhaupt?
"Monche, das Ziel ist die Realisation des Bodhi durch die sukkzessive
Entmachtung der Persdnlichkeit."

Was sind die Komponenten der 5 Padas?

1. Satipatthana als Selbstbeobachtung bzw. Achtsamkeit umfaldt die
gesamte Palette der Bemihungen bzw. soll diese durchdringen. Ohne
eine ausgebildete Achtsamkeit ist eine Erkenntnis der Wirklichkeit, d.h.
Der koérperlichen, psychischen und geistigen Vorgange, nicht moglich.
Die Selbstbeobachtung ist die Schlisselmethode, sie thront Gber allem
anderen.

2. Meditation verbessert die Selbsterkenntnis und mindet in die analy-
tischen Konzentration.

3. Metta fOhrt vom Egoismus zum Altruismus und Entfaltung des
Herzenslotus, der liebevollen Gite und zum Verstandnis allen Lebens.
4. Die edle Versittlichung (Moral) und Metta sind die Rader am Fahr-
zeug der Daseinsumkehr.

5. Die ursachlose Freude ist das beste Mittel, um zlgig hohere
Qualitdten in das Wesen einzubringen, die der Materialismus nicht
bieten kann, sie ist Schutzschild gegen die Einflusse der Welt und ist

221397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

das psychisch-energetische Mittel zur stetigen Umformung. Die ursach-
lose Freude wurde vom historischen Buddha nicht explizit in eine Lehr-
rede gefaldt, doch 2500 Jahre danach ist einiges anders, in und bei den
Menschen. Die ursachlose Freude als eigenstandige Anforderung und
Pfad ist neu und ist der beste Ersatz fir die vielen 100k-Ubungen im
Lamrim oder Ngondro. Bislang galt der allgemeine Grundsatz:

Man muB gut iiben (meditieren), damit man in Freude leben kann.
Wenn man die Gleichung umdreht, dann gilt dies:

Man muR die Freude entwickeln, damit man gut iiben kann.

Fur die Menschen von heute ist dies der bessere Ansatz, denn er kann
jederzeit in den Alltag integriert werden.

Erschiene Buddha heute nochmals, er wirde nicht anders lehren und
die ursachlose Freude in einer Lehrrede gleich dem Satipatthana- oder
Metta-Sutra behandeln. Im Anwenden beweist sich die Lehre Buddhas
als ein tiefenpsycho-logisches und transzendentales Entwicklungs-
system mit einem klaren Plan, das zum Ende aller Wissenschaften
fihrt. Durch Zeremonien etc. wird man an die Sangha gebunden und
nicht an die geistige Selbstandigkeit oder an einen echten spirituellen
Meister herangefiihrt. Mit Spitzfindigkeiten durch die akademische Zer-
legung der Lehre wurden spezielle Ubungsformen und Vortragsinhalte
entwickelt, wo man sich fragen kann, sind sie Hindernisse oder Auf-
stiegshilfen? Maro ist eben Uberall prasent, seine Kunst ist das Ver-
drehen und Verschleiern (durch Details). Mit den 5 Grundpfeilern ver-
wirklicht man sicher und gefahrlos die Essenz der Lehre Buddhas. Der
aufmerksame und sachkundige Leser wird feststellen, dal} alles mit der
Lehre Buddhas Ubereinstimmt.

231397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die 5 Padas, die 5 Saulen, die 5 Finger
der Bemihung

FREUDE

\_l‘_‘lf

ACHTSAMKEIT MEDITATION

() O
Ay - ,
METTA | MORAL
()
Lol £
S, \ <> 4

24 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

3 Systeme 3 Wege

Auch als "eingeschworener" Buddhist sollte man Uber die 2 anderen
Systeme rudimentar Bescheid wissen. Der Menschheit stehen 3
geistige Entwicklungssyteme zur Verfigung, die alle eins gemeinsam
haben: sie alle sind Reflektionen des libersamsarischen Ur-Lichts, des
Absoluten (auch ein Buddhist sollte das vorurteilslos anerkennen). Es
ist als wirde ein Prisma dieses Licht in 3 Farben aufteilen, sie stehen
nicht in Konkurrenz zueinander! Welche drei?

1. Das System des echten Yoga basiert auf Erkenntnis der psychisch-
energetischen (pranischen) Stréme und Energiezentren (Chakras) und
der Konzentrationsfahigkeit als Grundeigenschaft des BewuRtseins.
Yoga ist wohl das alteste System (ca. 5000-3500 v.Chr.). Yoga ist in der
Bhagavad Gita (Bibel der Inder) und in den Yoga-Sutras von Patanjali
(Essenz aller Yogas) konkret beschrieben.

2. Das System des mystischen Pfades (Mystik) basiert auf Erkenntnis
der Grundbausteine der Schépfung bzw. des Universums, die auch im
Menschen sind. Das sind die 5 mystischen Elemente. Die Methoden
der Mystik wandeln diese wiederum in Licht und reiner Energie zurtck.
Praktiziert im alten Agypten und mesopotamischen Raum (ca. 3000
v.Chr.) und verklausuliert in der ,Alchemie®. Man nimmt an, Jesus prak-
tizierte dies und gab es seinen Aposteln weiter.

3. Das System Buddha basiert auf dem Vorhadensein der alles-durch-
dringenden Strahlung im BewuBtsein des Menschen, das Buddha
Gautamo als Fahrzeug zur geistigen Entwicklung erkannte und darauf-
hin eine absolut sichere Methodik lehrte, welche im Maha-Satipatthana-
Sutra dargelegt ist. Damit leuchtet man in alle Ecken und erkennt alles
in sich selbst und Gber das Universum hinaus. Gelehrt um 500 v. Chr.
Alles, was Buddha gelehrt hat, ist in der Bhagavad Gita und in den
Yoga-Sutren enthalten, allerdings in einer anderen Systematik und mit
anderen Begriffen.

Was haben alle 3 Systeme gemeinsam?

Sie alle berucksichtigen die innere Struktur des Menschen, die Zu-
sammensetzung und Funktion der psychischen und transzendenten
Komponenten, welche bei allen identisch sind. Am Ende erzielen sie
alle das gleiche Ergebnis, ndmlich die Erleuchtung bzw. die geistige
Vollkommenheit. Es gibt keine "buddhistische" oder "yogische" oder
"mystische" Erleuchtung oder Vollkommenheit - es gibt nur eine. Nur
ein Praktiker erkennt die Parallellitaten in den Systemen.

257397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Nach dem Erreichen der Erleuchtung (Buddha-Natur, Dharmakaya)
entwickelt eine solche Person, egal ob Buddhist, Mystiker oder Yogi,
alle weiteren schlummernden Potentiale, um die Vollkommenheit in
allen 3 Kontinui zu erlangen, bekannt als die 3 Kayas (Dharma-,
Sambhoga- und Nirmana-Kaya). Erst wenn der Mensch alle Potentiale
entwickelt, verwandelt und beherrscht hat, gibt er Ruhe. Ein spiritueller
Meister, der die Lehre Ubertragen soll, mul} sie alle kennen, damit er
sie bei Schilern passend einsetzen und Ubertragen kann. Flr einen
echten spirituellen Meister gibt es keine Abgrenzungen zu anderen
Systemen. Er lehrt alle verfigbaren Ubungen oder Methoden, die dem
Schiler (m/w) weiterhelfen. In allen Systemen ist das wichtige Werk-
zeug der Beobachtungskraft erkennbar, in gesteigerter Form bekannt
als Konzentration (Grundeigenschaft des Bewultseins), das auf alles
angewandt werden kann. Erst die analytische Konzentration liefert
Erkenntnisse, Beherrschung und Befreiung zugleich und funktioniert
immer (auch im Tod). Hat ein Mystiker alle Potentiale entwickelt, dann
geht sein Wesen im Tod in den Regenbogenkdrper Gber (auler er will
es anders).

Was sind die 3 Wege (Yanas) im Buddhismus?

Das primare Ziel eines jeden geistigen Entwicklungssystems ist die
Erlangung der Erleuchtung. Und diese Etappe ist Hinayana, das Kleine
Fahrzeug. Wer in diesem Zustand bleiben will, ist fir die Menschheit
nutzlos und gilt unter den Mahasiddhis als Stinder. Wer aber die Auf-
gabe zur Weitergabe der Lehre annimmt und die Berufenen zur Er-
euchtung und Befreiung fihren und das geistige Licht unter der
Menschheit fordern will, beschreitet diesen aufopfernden Weg bis zu
seiner Erlésung. Dies nennt man Mahayana, das Grof’e Fahrzeug.
Wer also Sympathie fir die Ziele des Mahayana hegt, mul zuvor die
Anforderungen des Hinayana meistern und Weisheit erlangen. Beide
Wege sind aufeinander folgende Etappen! Vajrayana ist keine neue
Lehre (siehe Kapitel "Was ist Vajrayana?") oder ein exklusiver Sonder-
weg, sondern ist Hinayana und Mahayana innerhalb einer einzigen
Existenz mit dem Ergebnis des volligen Versiegens des eigenen
Karmas und des Erlangens des Trikaya, des "unzerstorbaren Képers".
Deswegen die Allegorie zum Diamant. Hinweis: die Praxis von Metta
gilt als das kleine Mahayana.

Die Lehre Christi

Seine Lehre als System wurde hier nicht erwahnt, obwohl er der
Menschheit viel "Lichtenergie" hinterlassen hat. Der Grund liegt darin,
dafd der innere Sinn seiner Lehre nicht systematisiert veroffentlicht und
die Schriften von den "Organisierten" milbraucht wurden. Das offizielle

26 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Christentum macht beim Schoépfergott Halt und die Offiziellen predigen
nach wie vor einen unheilvollen Dualismus (dort ist Gott und da bist
du) und leben gerne im Luxus. Das Christentum und der Islam sind de
facto Machtinstrumente verpackt als Religion. Was wenigen bewul3t ist,
ist die Tatsache, dal® die Schriften des Buddhismus und des Christen-
tums mehrfach "lUberarbeitet" wurden, besonders die Bibel erfuhr zahlr-
eiche "Korrekturen".

Ist Buddhismus eine Religion?

Das System "Buddha" ist entgegen allgemeiner Auffassung keine
Religion, es hat einen klaren (wissenschafltichen) Plan zum Er-
forschen der letzten Wirklichkeiten und verlangt keinen Glauben — im
Gegenteil. Der Plan beinhaltet das Erreichen des héchsten Wachseins,
die Umwandlung des Wesens und den Ausstieg aus dem Universum
(Nirvana). Die Lehre Buddhas ist ein tiefenpsychologisches For-
schungssytem Uber sich selbst, Gber die Natur und Gber die Grenzen
des Kosmos hinaus und das ist Wissenschaft. Allgemein wird der
Buddhismus als eine der 4 Weltreligionen gesehen. Dies beruht auf der
Sichtbarkeit bzw. des Vorhandenseins von Symbolen in Form von Tem-
peln, Kldstern, Darstellungen (Bilder, Statuen), der "heiligen" Schriften
und der Menschen, die den Inhalt der Schriften lehren, verkiinden und
zelebrieren. Kurzum, alles was sichtbar ist und sich "lebendig" um die
Schriften herum organisiert, wird als Religion eingestuft - wobei es
keine eindeutige Defintiion von Religion gibt. Grundsatzlich kann man
annehmen, dal bei einer Religion ein Glaube an eine hdhere, fremde
Macht oder Wesen verlangt wird und diese sich im AuReren als
hierarchische Organisation wie ein Konzern oder Staat im Staate pra-
sentiert und verhalt.

Tibetischer Buddhismus

Dies wichtigsten tibetischen Traditionen sind: Nyingma, Kagyu, Sakya
und Gelug; sie alle haben eine lange Liste von Meistern in ihrer Uber-
lieferung wie bei Kénigsdynastien und grenzen sie sich gegenseitig mit
eigener Grundungs- und Tulku-Tradition ab. In ihrer Zielsetzung (Er-
leuchtung und Erldsung) sind sie alle gleich, unterscheiden sich aber in
den Methoden der Vorbereitungsphase und im Dogmatischen. Ist das
Bewultsein einmal in die Leere eingedrungen, so gibt es keine Tradi-
tionen mehr. Manche fragen sich mit Recht wieso ist das so und folgt
der tibetische Buddhismus noch den urspringlich gelehrten Methoden
Buddhas? Nein, der tibetische Buddhismus verwendet die Uberlieferten
Erkenntnisse und Wahrheiten des Buddha als philosophischen Unter-
bau, aber in seiner praktischen Durchflihrung jedoch benutzt dieser
Buddhismus vorwiegend Praktiken des Lamrim oder Ngéndro sowie die
Rezepte aus der Mystik und des Yoga (z.B. Pranayama, Kundalini- und

271397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Tantra-Yoga). Der “tibetische Buddhismus” kam nach Tibet durch Pad-
masambhana, der den praktischen Yoga beherrschte. Die sogenannten
“Geheimlehren” Tibets” entstammen alle dem Yoga und viele Schriften
des Yoga und Buddhismus wurden aus dem Sanskrit Ubersetzt. Der
tibetische Buddhismus definiert sich besser als “Tibetische Mystik”.
Die Schlussellehre der Achtsamkeit ist im tibetischen Buddhismus
untergegangen, an dessen Stelle traten die Vorbereitungsiibungen von
Atisha. In Realitdt grenzen sich die Traditionen mithilfe eigener
Grindungs- und Tulku-Tradition ab. Eine tabellarische Gegeniiber-
stellung der 4 Traditionen hinsichtlich der Lehrpraxis (was wird wann
vermittelt?), ihrer Methoden (Meditation, Konzentration, Pranayama,
Lamrim, Ngondro, Chdd etc.), ihres tantrischen Pantheons, der Tsoks
und Pujas mit ihren Texten, der Tempeltédnze etc. wiirde helfen, den
wahren Sinn der Abgrenzung zu verstehen. Wenn es den nicht gibt,
dann sollten sie alles Uber Bord werfen und sich der geistigen Essenz
der reinen Lehre widmen und méachtige Gurus hervorbringen. Unbe-
kannt ist, wann und wo sich der “tibetische Orden des Donnerkeils”
griundete und sich die Erbfolge der “Weillen Gurus” etablierte. Beide
sind ein geistiges Aktionsbindnis und sorgten Uber Jahrhunderte hin-
weg fir einen Schutzschirm gegeniiber den imperialistischen Machten
aufden herum. Als dieser Schutz durch schwarze Magie einiger ver-
schwand, marschierten die Chinesen ein.

Die wichtigsten Texte der tibetischen Mystik sind:

1 Der Rosenkranz der prachtvollen Edelsteine

2 Der Pfad zum Nirwana: Der Yoga des gro3en Symbols (Mahamudra)
3 Der Pfad des Wissens bestehend aus den 6 Yogas von Naropa: Uber
psychische Warme; Uber den Scheinkorper; Gber den Traumzustand;
Uber das klare Licht; Uber den Zustand nach dem Tod; Uber die
Bewusstseinslbertragung.

4 Der Pfad des mystischen Opfers: Der Yoga der Unterordnung des
niederen Ichs

5 Der Pfad der fiinferlei Weisheit: Der Yoga des langen Hum

6 Der Pfad der ubersinnlichen Weisheit: Der Yoga der Leerheit.

Diese Texte werden hier nicht weiter behandelt, sie gehérten zum
Vollendungspfad. Text 1 entspricht dem Kapital ,Die Praxis der Edlen
Versittlichung®.

Sonderfall "Befreiung im Tod"

Ein "geheime" bzw. unbekannte Mdglichkeit zum Entkommen allen
Leidens, aller individuellen und kosmischen Probleme ist der Ubergang
ins "Reich des Vairocana" (Nirvana) im Augenblick des Todes, nhachdem
die Schlangenkraft nach "oben geschossen" ist. Ist der Mensch nicht
bewultlos und sein Bewultsein wartet den Aufprall ab und wird nicht

28 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

von diesem hdéchst intensiven und harten Licht abgeschreckt, kann es
dorthin eingehen und das "Nirvana" realisieren. In diesem speziellen
Fall wird verbliebenes Restkarma von anderen (Mahasiddhis) "ver-
brannt". Das Wissen dazu und die Kunstfertigkeit ist den tibetischen
Buddhisten und Mystikern bekannt. Allerdings sollte man sich keinen
lllusionen hingeben, damit das erreicht werden kann, ist ein psychisch-
geistiges Training erforderlich. Aber dies kann auch von Menschen
ohne solchem Training erreicht werden, wenn deren Lebensdurst von
den empirischen Unsaglichkeiten und Harten ihres Daseines versiegt
ist, sodal® kein Wunsch mehr nach etwas im Tod prasent ist. Dies sei
hier gesagt, damit alle Mdglichkeiten unter der Sonne erwahnt sind.
Wer mehr darliber wissen will, dem sei die Beschreibung des Tschikai-
und Tschonyi-Bardo im Bardo Thodol (Tibetisches Totenbuch) em-
pfohlen.

29/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Der Entwicklungsweg als Bild
(siehe Legende nachste Seite)

30/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Legende (Pfad von unten nach oben) und seine Darsteller:

a) der Mensch, als geistig trages Wesen symbolisiert vom Elefanten
b) das Denken als Affe

c) der Lama als Belehrer und Wegweiser

d) der Spiegel als Entstehen von Weisheiten

Elefant schwarz: der Mensch, beherrscht von seiner niederen Natur
und sich damit identifizierend, ist davon fest Uberzeugt, dal er der
Korper, sein Besitz und seine Bedirfisse ist und nichts anderes.

Affe: symbolisiert das Denken, unstet, zappelig und unkontrolliert
Lama rechts: spiritueller Meister des direkten Pfades (Vajrayana)
Elefant halb schwarz halb weiR: wichtige Entscheidungsphase, wo
man die Oberhand Uber den inneren Diktator gewinnt

Lama halt Elefant: Lama unterweist und schutzt

Elefant Giberwiegend weiR: Phase der Vollendung bzw. der steile Pfad
ist jetzt mdglich, die innere Spannung steigt

Kein Affe mehr: das Denken hort auf, die Weisheit wird geboren
Elefant liegend, ganz weiB: die Transformation ist gelungen und
abgeschlossen, die Erleuchtung (Buddha-Zustand) hat sich stabilisiert
Elefant ganz oben: der Mensch erfahrt die Wohltaten der geistigen
Vollkommenheit, der absoluten Freiheit und des kosmischen Bewul3t-
seins

Elefant geht zuriick: Der Mensch erhalt die Einweihung ins Mahayana
und kehrt zu den Menschen im Materialismus zurlick und sorgt dafr,
daR die Kette nach oben bestehen bleibt.

31/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Zerfledderung und Diffusion

Beides sind Erscheinungen, die heutzutage in allen geistigen Entwickl-
ungssystemen erkennbar sind, was durch die Qualitat ihrer Repra-
sentanten und der neuen digitalen Méglichkeiten bedingt ist. Nicht jeder
wird das so sehen, doch schauen wir (vorurteilslos) genauer hin.

Zerfledderung wird hier als Viellfalt und Aufspaltung verstanden,
welche eine Undurchschaubarkeit verursachen, gegeben durch das
Vorhandensein verschiedener buddhistischer Traditionen, Neben-Tradi-
tionen (spin-offs) und Schulen mit ihrer teilweise eigenen Begriffswelt
und ihren unterschiedlichen Herangehensweisen. Dadurch ergiel3en
sich Uber die laienhafte Menscnheit eine schier uniberschaubare Zahl
an Angeboten zur einer geistigen Entwicklung, erkennbar an den
Millionen Webseiten, Publikationen (Schriften, Essays, Interpretationen,
Bucher, Videos, Audios) und Vortragen, die die Menschheit segmentiert
beglicken. Die Quantitdt und Qualitat (tiefe Einsichten) halten sich
nicht die Waage, deswegen sind Standardisierungen im Vormarsch.
Die moderne, digitale Welt macht all dies mdglich. Auch Vorbereitungs-
Ubungen wie Lamrim oder Ngondro sind davon betroffen, indem man
sie "unendlich" in die Lange zieht und wirkungsarme Meditationen lehrt.
Die Zerfledderung besteht auch im ,Ubersehen® der Achtsamkeit als
Schlisselmethode Buddhas (siehe Kapitel ,Wie wirkt Satipatthana?)
und durch andere Prioritdten ersetzt. So wissen die Schriftengelehrten
Tibets nichts von dieser "pith instruction" und ihrer Praxis, obwohl in
ihren Schriften erwahnt.

Diffusion entsteht durch Unklarheit Uber innere Prozesse in unter-
schiedlichen psychischen, psychisch-energetischen und in den trans-
zendenten Komponenten. Da fast alle Literatur zum Buddhismus zuerst
in englisch erscheint, ist das Wort "mind" ein Standardausdruck fir
innerer Sinn, Denken, Geist oder Bewul3tsein geworden. Und da haben
wir schon eine erste Diffusion, die innere Ablaufe nicht klar zwischen
Impulsen, Gedanken, Energie der Gedanken, Denkorgan (Denkprin-
zip), Gedankenerzeuger und dem Bewultsein als Beobachter mit kog-
nitiver Intelligenz (supramundaner Intellekt) trennen kann und Inhalte
des Denkorgans als ,Produkte des Geistes” sieht. Dieses Beispiel mag
banal erscheinen, hat aber Auswikungen auf vermittelte Praktiken zur
Lésung von Problemen. Eine weiteres Beispiel der Diffusion ist die
wirkungsarme begleitete Meditation und das rezitieren fremdsprach-
licher Texte, die man nicht versteht und irrigerweise annimmt, sie
wirken so besser oder hatten magische Wirkung. Dies gleicht den uner-
klarbaren Dogmen anderer Religionen. Eine weitere Diffusion ist die

321397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Rucksichtnahme auf die Wesenszustande der Klienten (Schiler m/w),
indem der direkte Zusammenhang zwischen zukunftiger Existenz, der
gegenwartigen Lebensmoral und dem Fortschritt bzw, der Ergebnis-
losigkeit aus der Versenkung als eher ,unwichtig® gesehen wird. Eine
weitere Diffusion ist in der Vortragsweise gegeben, welche dauernd auf
Vergleiche, Zitate und Episoden von verstorbenen Meistern zuriick-
greift und von undifferenzierten (miihelosen) Resultaten spricht, anstatt
konkret zu erklaren, was warum zu tun ist. Dies ist ,spirituelle Reduzier-
ung®, sie ist leblos, definitionsiiberladen und symptomatisch fiir Schul-
gelehrte. In der ,alles-lUberstrahlenden“ Lehrvermittiung der Mahyana-
Ideale wird die lllusion genahrt, die personliche Erleuchtung und Weis-
heit (Bodhi) erledige sich von selbst und die Personlichkeit bliebe
ungeschoren und nicht wissend, da® "Mahayana" im Schiler durch die
Bemuhung reifen muf.

Aufgrund der Unwissenheit der Menschen in diesen Dingen, was ganz
naturlich ist, kdnnen sie nicht unterscheiden, was in den Lehrinhalten
zielfihrend ist und was nicht. Das wiederum ist bedingt durch die
eigene Unklarheit, was will man wirklich? Nach einer ehrlichen mehr-
monatigen Praxis mussen sich kleine Fortschritte abzeichnen. Will man
kurzfristige oder minimalste Losungen und weiterhin im Gleichschritt als
"gesetzestreuer Blrger" mit der tbrigen Menschheit marschieren oder
will man einen neuen Lebensstil mit tiefgreifenden Erfahrungen und
innerer Unbiegsamkeit Uber den Tod hinaus erwerben?

Deswegen ist es wichtig, dall der Mensch sich das ,notwendige
Requisit” (siehe Kapitel dazu) erwerbe und nicht ungeprift alles an-
oder hinnimmt, nur weil es in exotischem Rahmen prasentiert wird und
fasziniert. Alles Gute mufl einer kritischen Analyse standhalten.
Nachfragen ist notwendig und erlaubt !

33 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BUCH |

Die zeitgemaRe Praxis

Buddhas Lehre ist eine Lehre der Wissensklarheit, der Achtsamkeit,
des eigenen Erkennens, des Erwachens und des Sich-Bewult-
Werdens und dazu sind hier
die 5 Grundpfeiler als integrale Bemiihung zur Praxis verstandlich und
detailliert dargelegt und begrindet.

Tilopa und Naropa
(Naropa bekommt den letzten Schub zur Erleuchtung)

34 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Absolutheit

Die Lehre Buddhas ist unwiderlegbar, klar, rein, direkt und kultur-
los. Unter den vielen Lehrreden (Sutras) gibt nur ein paar, welche die
anzuwendenden Methoden darlegen. Alle andere sind Feststellungen,
Resultate, Formulierung von Zielen oder Wiederholungen (Ausschnitte)
dessen, was in diesen wenigen Lehrreden verkiindet wurde oder Ge-
schichten aus seinem Leben. Buddha war von seiner Veranlagung her
ein Jnani (Wissensklarheit), daher diese Art der Lehrreden fir seine
damaligen Zuhorer. Da der Mensch aber primar im Gefuhl lebt, ist es
nicht jedermanns Sache, seine "trockene" Lehre umzusetzen, denn er
vermit das "Angenehme und Greifbare", auch wenn er im Maha-Sati-
patthana-Sutra von "Verziickung und Gliick" (so die Ubersetzungen)
spricht.

Seine dargelegten Methoden beziehen sich auf eine grundlegende
Fahigkeit oder Eigenschaft, die jeder Mensch hat und das ist die
Beobachtung und die Erkenntnisgewinnung durch Unterscheid-
ung aus dem Beobachtetem. Die Wirkung seiner Lehre ist absolut
und fiihrt zur Entdeckung der allerletzten Wirklichkeit. Buddha
und andere nach ihm haben es bewiesen. Daher ist es véllig ab-
surd, anzunehmen, man miisse seine Lehre an eine Weltgegend
oder eine Kultur "anpassen”, sind doch die psychischen und
transzendeten Komponenten aller Menchen gleich.

Was aber bewegte Buddhisten in den verschiedenen Weltrregionen
dazu, neue Traditionen oder Schulen zu "erfinden" und zu griinden?

Ausgangslage ist, dal weder Buddha noch andere Erwachte nach ihm
ein Kloster mit Hierarchie gegriindet haben. Doch die Menschen, die
dem Dharma folgen wollten, hatten Bedarf einer geistigen Gemein-
schaft. Nachdem die Kloster entstanden sind und die Menschen darin
mehr wurden, entstand das Bedurfnis aus der Tatsache heraus, dal
man die vielen Anwarter und Ordinierten mit unterschiedlicher Befahig-
ung (karmischer Reife) beschaftigen mufite. So erfand man die Kloster-
regeln und die Vorbereitungsibungen (Lamrim, Ngéndro), die dem
Zweck dienen sollten, Defizite auszugleichen und die weltlichen Ge-
wohnheiten auszumerzen. Durch die unabhangigen Definitionen der
Vorbereitungsbemiihungen ergaben sich Unterschiede, die in Traditio-
nen mindeten. Beispielsweise die Tradtionen in Tibet oder in China
und Japan. Sie alle berufen sich auf die Lehre Buddhas, grenzen sich
aber dennoch voneinander ab (spiritueller Egoismus?). Der rote Faden
in der Lehre Buddhas, also die Essenz seiner Lehre, trat dabei in den

357397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Hintergrund, namlich die permanente Achtsamkeit (Satipatthana) und
die Bemuhung um die edle Versittlichung. Siehe dazu Kapitel ,Bedeut-
ung der Achtsamkeit. Dal} dabei die Bemihung um die ursachlose
Freude eine wichtige Rolle spielt, wurde erst in der Neuzeit wie-
derbelebt. Fragt man heutzutage einen Dharmalehrer, Lama oder
Rinpoche was ist die Schliisselmethode Buddhas zum Erlangen des
hdchsten Wachseins, zur Erleuchtung, zum Buddha-Zustand oder des
Selbst-BewuRt-Werdens und wo er sie dargelegt hat, was wird er ant-
worten? Wird er auf das Maha-Satipatthana-Sutra verweisen und die
Praxis dazu darlegen? Das einmalige und wunderbare an dieser Lehr-
rede ist, dal® man sie sofort und kostenlos anwenden kann. Man ver-
steht sofort, man braucht nichts rezitieren oder auswendig lernen.
Zwischen Meditation bzw. Konzentration und der Achtsamkeit im Alltag
gibt es keine Trennung, der Unterschied besteht nur in der Intensitat
der angewandten Aufmerksamkeit. Nur jemand mit der alles-durch-
dringenden Weisheit und der Liebe zu allen Lebewesen stellt so etwas
fest und Ubergibt es der Menschheit.

Man hat "Korrekturen oder Erganzungen" in den Darlegungen gemacht
und dies nur deshalb, weil man seine Methode nicht umsetzen konnte
und daher nur Teilergebnisse erzielte. Wer das Visuddah-Magga stu-
diert hat, wird vielleicht feststellen, dal darin jede Ahnlichkeit zu Yoga
peinlich genau vermieden wurde. Die Ergdnzungen treffen besonders
auf das Zeremonienhafte des Neo-Buddhismus (1500 Jahre nach
Buddha) zu, die darauf ausgelegt sind, die Menschen primare an die
Schule oder Tradition in einer Sangha zu binden und nicht aus ihnen
Buddhas zu machen. Der Mensch soll ja kein Traditionalist mit Club-
Ausweis sondern ein Universalist mit Panoramablick und Weisheit
werden. Dal} Rezitationstexte z.B. nur in tibetischer Sprache oder in
einer anderen fremden Sprache wirken, ist unerklarbar und entbehrt
nicht einer gewissen Arroganz. Sollten die Texte magische Wirkung
haben, so muf® diese Magie auch in deutscher Sprache wirken, denn
Energie oder Licht kennt keine Sprache. Auch ein Buddhist darf oder
soll seinen Hausverstand benutzen.

Die gegenseitige Abgrenzung ist ein Ergebnis vom Wirken Maros, dem
kosmischen Negativen und Gegenspieler des geistigen Lichts. Der
spirituelle Egoismus sitzt ganz tief und ist schwer zu erkennen, er ist
der innere "Hiter der Schwelle" und verhindert den Ubergang des
Bewultseins ins Tranzendente, ins Ubersamsarische Reich der Weis-
heit. Viele bleiben schon vorher stehen und griinden dann eine neue
Schule mit abgednderter Praxis. All das wurde im Kali-Yuga pro-
gnostiziert.

36 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Allgemeines zur Praxis

Die innewohnende Verpflichtung (Prioritit) einer jeden Existenz ist
die Riickentwicklung zum eigenen, wahren Ich (Bodhi), zur durch-
dringenden Gewahrwerdung und Riickfindung zum Ursprung allen
Seins. Diesen unsichtbaren und unaufhaltsamen "Druck" der Ver-
anderungsprozesse, der der ganzen Schoépfung innewohnt und
sich in einer groRBen Schleife bewegt, kann der einzelne Mensch
abkiirzen durch Annehmen einer geistigen Entwicklung mit ihren
Bedingungen oder er geht den langen und manchmal harten Weg
der Lebensohrfeigen (Darwin) und wird durch das Samsaro buch-
stablich "geschleift" oder bei einer guten Existenz "geschoben".
Es niitzt nicht zu glauben, nach dem Tod gabe es keine Probleme
mehr.

Der Leser wird beim Uberfliegen des Inhaltsverzeichnisses feststellen,
daf} fur die erfolgreiche Praxis der Lehre Buddhas alle hier dargelegten
Methoden (5 Padas) parallell anzuwenden sind. Es wird auf dem Pfad
zur Vollkommenheit auf3er ein paar Anfangserlebnissen nichts bringen,
wenn man sich nur der Meditation widmet und annimmt, der Rest
erledigt sich "von selbst". Manche Lehrer behaupten, mit einfacher
Meditation werden die schlechten Eigenschaften von selbst "auslau-
fen", wenn man nur jeden Tag Ubt (man kann sie auch festigen). Und
wo ist dann der Unterschied zur Entwicklung nach Darwin oder einem
normalen Kirchganger? Wenn man die Entwicklung abkirzen will, mu
man mehr tun. Und wenn man schon nur meditiert, sollte man es auch
richtig machen.

Wer es ernst meint, wird die "personliche Checkliste" gelegentlich
gerne als Auffrischer benutzen oder sich selbst eine erstellen, denn
man glaubt es nicht, aber die Dinge "verschwinden" schnell aus dem
Tagesgedachtnis und Erfolge werden nach langerer Unterbrechung
"abgebaut". Ein eigener Praxisplan, quasi als Versprechen zu sich
selbst, ist empfehlenswert nicht nur fur Einsteiger.

Eine sichere Zerstérung oder Verhinderung geistiger Erfolge ist die
Teilnahme an weltlichem Geschehen wie Vergnigungen, sinnlosen
Unterhaltungen oder Langeweile-Kompensationen aller Art sowie der
passive Konsum der "Botschaften" aus dem Reich des Materialismus
wie Werbung, Nachrichten etc., was aus geistiger Sicht dem Ein-
tauchen oder Verweilen in damonischen Welten (Sphéaren) entspricht.
Halt man sich an diese Empfehlungen, so wirkt das wie ein Kloster oder

371397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ein Retreat. Auch das Reden dariiber, da} man jetzt "in Meditation und
Buddhismus" macht, ist besonders im Berufsleben zu vermeiden, da
erste Errungenschaften, weil noch flichtigen Charakters, verfliegen und
die gedankliche Beschaftigung anderer mit deiner Person aufgrund
innerer ablehnender Haltung zum Geistigen negativ rickwirken.

Bei manchen entsteht der starke Wunsch, in die Einsamkeit gehen zu
wollen ohne daR ein echter und vertrauter Meister dies Uberwachen
kann, dies ist eine Flucht vor sich selbst und eine Eingebung des
Triebes. Was Retreats betrifft, sollte man sich vorab informieren, was
geboten wird, ob ein Meister anwesend ist und ob man nicht in einer
Menge "untergeht". Geht es nur um mehr Disziplin, so kann man das
auch alleine zuhause. Erhofft man sich, mehr zur Praxis zu erfahren,
was nicht in Blichern steht, so soll man hingehen oder hinreisen. Ob es
dann nachhaltig war, sollte man spater erkennen. Auch wer nur eine
"soziale" Einbettung" oder neue geistige Freunde sucht, soll hingehen.
Allerding erreicht man mit Erinnerungen keinen geistigen Fortschritt.
Man bedenke, eine dort in Isolation praktizierte Disziplin kann man bei
Rickkehr kaum durchhalten. Vor Massenveranstaltungen ist abzu-
raten, dort konkrete Fragen zu stellen ist beinahe unmaéglich und dort in
die Breite erteilte Ermachtigungen, Segnungen oder Schallibergaben
sind Hokus-Pokus und ein "Bad in der Menge" ist geistig wirkungslos,
hdchstens ermutigend. Generell sollte man sein Geld zurilick verlangen,
wenn man keine Fragen stellen darf, Bei Reisen in ferne Lander ist zu
beachten, ob die dortigen Bedingungen gut fir einen sind (Miicken,
Ungeziefer, Hitze, Kalte, fremdes Essen, Hygiene usw.). Ebenso soll
man nicht vergessen, das Karma reist mit und auf3ere Eindriicke einer
exotischen Umgebung andern es nicht. Der Autor hat so manche
"follower" beobachten kdénnen, die blindes Vertrauen zu einem nicht-
anwesenden Grinder einer Bewegung und "seiner" Lehrauslegung
haben, aber in Wirklichkeit nur seiner Finanzierung dienen und sich in
einem "Ubungshamsterrad" (Lamrim, Ngéndro etc.) befinden und alles
fir "Meditation" halten - auch dann noch, wenn man sie auf Wider-
spriche hinweist. Wenn ein Dharmalehrer vorausschickt, man solle
berlcksichtigen, daf® auch er nicht alles weil3, dann werde hellhérig und
aktiviere den kritischen Hausverstand. Es ist so gut wie sicher, daf} in
allen buddhistischen "Filialen" (Sanghas) weltweit kein spiritueller
Meister (Bodhisattva) vorhanden ist und es sich bei der prasentierten
Qualitat vor Ort um eine Mischung aus Praxis in Meditation, Lehrtatig-
keit, Zeremonienmeisterei und Schriftenwissen handelt, daher ist es
weise und richtig nachzufragen, wo man das Vorgetragene nachlesen
kann oder ob ein Skript dazu aufliegt (wie auf der Universitat).

Eine unsichtbare Gefahr in einer Sangha, wo kein spiritueller Meister

38 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

vorhanden ist, der einen geistigen Schutzschirm Uber die Sangha legen
kann, besteht darin, dal® Maro ganz sicher in den Lehrer "eingestiegen”
ist und daflr sorgt, dal® das Licht der Erkenntnis durch Verdrehungen
oder Auslassungen nicht "ankommt". Der Autor hat schon Lehrer (ver-
sehentlich) sagen hdéren, dal® Laien anders gefilhrt und unterrichtet
werden als Ordinierte. Damit ist erklarbar, warum die Moral unterge-
ordnet ist und auch nicht die richtige Meditation oder Konzentration
gelehrt und geibt wird, sondern jene, die (fast) nichts bewirkt aber
"sozial vertraglich” ist. Steckt da Absicht dahinter? Dies ist begriindet
in der Klassifizierung der Schiler nach wenig, mittel oder sehr ge-
eignet. Die Dharmalehrer gehen allgemein davon aus, dafl3 die An-
wesenden wenig geeignet sind, sonst wirden sie nicht die gefiihrte
Meditation lehren, die eine "soziale" Gemeinschaftsibung ist und nicht
eine erkenntnisgewinnende Technik. Dal} falsches Meditieren auch
negativ wirken kann, wird verschwiegen. Diese Klassifizierungen fihr-
ten zu standardisierten Vortrdgen und Unterweisungen im "Giel3-
kannenprinzip". In diesem Buch wird dir alles offen und ausflhrlich
erklart. Wer nicht Uber das "notwendige Requisit" (siehe Kapitel dazu)
verfugt, kann all das vorerst nicht erkennen. Aber keine Sorge, hier
wirst du zum "Durchblick” (s. Kapitel "Wach-Werden") gefiihrt. Eine
Person, die erstmals mit den praktischen Buddhismus in Berlhrung
kommt, kann nicht erkennen, auf welche "Qualitat" sie trifft. Jene sollten
sich vergegenwartigen, dall die Lehre Buddhas in den Westen auf-
grund einer "Verbreitungs- und Lehrverpflichtung” gekommen ist
und nicht, weil die Dharmagelehrten die "Unwissenheit" der Menschen
im Westen beseitigen und sie ins Nirvana erlésen wollten. Dazu muf3-
ten sie selbst die Weisheit eines Buddha haben und in der eigenen
Weltgegend gabe es genug Gelegenheit. Ausldser ist, dal} sich die kar-
mischen Grundlagen in den Weltgegenden verschoben haben und
durch den englischen und chinesischen Imperialismus ist das geistige
Wissen und die Meditation in den Westen gekommen und die Dharma-
lehrer haben festgestellt, im Okzident (Europa, Nordamerika) 14t es
sich damit gut leben: "Om money pay me hum". Siehe auch Kapitel
"Was ist ein Schulgelehrter?".

Noch ein Wort zu Vorbereitungsibungen wie Lamrim oder Ngoéndro.
Der Leser solle sich darliber im Klaren sein, dal das Anrufen oder die
Imagination nicht-anwesender und nicht-sichtbarer "héherer Wesen",
die mit Weisheit und Macht ausgestattet sind, auch Uber das karmische
Gesetz und den Sinn der ganzen Schopfung genauestens Bescheid
wissen und nur dann helfen, wenn die rufende oder winschende
Person es "verdient" oder ein "Vakuum" im Reich der Ursachen erzeugt
hat. Sagte nicht Buddha zu Ananda "Sei dir selbst Zuflucht", damit
meinte er das eigene innere Licht, die hohere Seele — es ist jenes

39/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Potential von dem alle reden. Statt sich Vorstellungen hinzugeben, soll
man sich an dieses wenden, was in abgestufter Form als der "per-
sonliche Gott" im eigenen Wesen adressierbar ist (siehe Unterkapitel
im Kapitel "Gibt es Gott" und bei "Metta"). Ein Beten fir einen fernen
Tulku (Oberhaupt einer Tradition oder Schule) ist sinnlos. Falls dieser
ein Buddha ist, braucht er es nicht. Ebenso braucht ein solcher keine
Einweihungszeremonien und Ermachtigungen von Nicht-Buddhas, das
machen die Mahasiddhis auf geistiger Ebene. Und wenn er kein Budd-
ha ist, sollte er dafiir sorgen, daf} er es wird, ohne dabei andere "anzu-
zapfen". Ein entfernter Meister wird und kann nur helfen, wenn die
Person von ihm "angenommen" wurde. Nur in diesem Fall ist Guru-
Yoga sinnvoll. Auch ist es illusorisch, fiir die ganze Menschheit zu
beten, denn deren selbst-verursachtes Karma kann man nicht "weg-
beten oder wegwinschen". Ein Meister wird nur dann das Geistige in
der Menschheit erhalten und férdern kénnen, wenn er durch eine
Mahayana-Einweihung weil}, wie man gefahrlos in das Reich der Ur-
sachen eingreifen kann.

Zeremonien sind ein Beschaftigungsmodell fur die Klosterinsassen,
das eigene Metta ist die beste Alternative. Die Identifikation (Invo-
kation) mit einer tantrischen Gottheit dient der Aktivierung eigener
Potentiale, niemals wird eine solche "in persona" in dich "einsteigen"
und dich umwandeln. Die wesentliche Bemuhung eines Bodhisattva ist
es, die "Berufenen™ hoher oder ganz nach oben (Erleuchtung) zu
bringen und das Wissen zu den Lehren der geistigen Befreiung und
Vollkommenheit zu konservieren (Erbfolge). Seine Aufgabe ist es nicht
eine Organisationn zu grinden oder zu managen. Dem Rest der
Menschheit, die keinen Zugang zu einem geistigen Entwicklungssys-
tem gefunden hat, kann man aufgrund ihrer "karmischen Finsternis"
(Materialismus) nichts beibringen und nicht helfen, das besorgen die
"Mihlen des Leidens und der Enttaduschungen".

Das Problem der organisierten Lehre.

Alle, die die Erleuchtung (Buddha-Zustand, kosmisches BewuBtsein)
erlangt haben, lebten nicht danach in Reichtum, Bequemlichkeit oder
Luxus. Die wahren Reprasentanten zeichneten und zeichnen sich aus
durch Schlichtheit, Unbegehrlichkeit und unkomplizierter Sprache,
Pomp und Prunk ist ihnen widerlich. Die spirituellen Meister wissen auf-
grund ihrer tiefen Einsicht, dall Maro "Beim-Sich-Organisieren" immer
mit dabei ist und dal} er in den gebildeten Strukturen die Aufgaben dort
so lenkt, dal der Durchbruch eines "Organisierten" ins kosmische Be-
wuRtsein verhindert wird (siehe "Huter der Schwelle"), sollte einer tUber
die Mitte (siehe Kapitel "Sukhayana") hinauswollen. Deswegen griinden
die Bodhisattvas keine Organisation. Der Leser sollte klar unterschei-
den konnen zwischen der (a) Lehre einer geistigen Entwicklung und

40 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ihrer Methoden und (b) der spater um sie herum gewachsenen Or-
ganisationen und ihrer Vertreter, welche sich bei genauerem Hinsehen
oft als Instrumente zur Macht und zum Wohlstand entpuppen. Organi-
sationen und ihre Ableger, egal ob grof oder klein, setzen zwangslaufig
ihr Existenzrecht in Form von "freiilligen" Spenden, Vortragsgebihren
etc. oder speziellen Abgaben um. Die geistigen Lehren wurden der
Menschheit kostenlos Gbergeben. Man darf sich nicht von den Sinnen
tauschen lassen (siehe Kapitel "Was ist ein Schulgelehrter"), nur weil
etwas "exotisch" daherkommt. Die Lehre Buddhas ist auf analytisches
Beobachten ausgerichtet. Hinsichtlich des blinden Vertrauens siehe das
Kaptel Gber das Sektensyndrom und der geistigen Abgrenzung.

Sangha ohne wahren Meister

Wer Fortschritte erzielen will, also die eigenen Begrenzungen sprengen
will, der nehme den Rat eines wahren Meisters an: Wenn man eine Be-
geisterung durch Lesen spiritueller Literatur oder H6ren solcher Vor-
trage verspurt, darf man sich nicht durch innere Inspirationen leiten
lassen und auch nicht durch die der anderen. Man soll den eigenen
Hausverstand benutzen und sich selbst nichts vormachen, sondern ob-
jektiv feststellen, ob sich durch die Befolgung der Belehrungen ein
neues "Wachsein" entwickelt, das sich zuerst als immer praziser wer-
dende Detailbeobachtung der AuRenwelt manifestiert und spéater eben-
so die Innenbeobachtung verscharft.

Mit der Praxis der 5 Padas ist Praktizierenden ein Werkzeugkasten in
die Hand gegeben, die sie befahigt, sich auch unabhéangig von einer
Organisation geistig zu entwickeln. Auch derjenige, der mehr zum "Weg
der Vollkommenheit" neigt, wird die Rezepte der 5 Padas wiederfinden
und sie praktizieren. Die direkte Methode des "Wach-Werdens" ist eine
wertvolle Ergédnzung und sollte nicht unterschéatzt werden. Sollte der
Leser bis ans 3. Jhana vordringen, dann hat sich bereits sehr viel ge-
andert und wird sich noch andern. Héchstwahrscheinlich wird er auf
einen echten spirituellen Meister treffen. Das Licht des Dharmakaya ist
Uberall und es personifiziert sich, falls nétig, in einem konkreten Fall.
Das ist geistiges Gesetz und ist Ergebnis der Zuflucht zum "eigenen
Licht", dem "Buddha in dir".

Es ware wunderbar, wenn du Leser, selbst dieser "Finsternis" ent-
kommen, das innere Licht entfalten und die Wissensklarheit zur
vollen Bliite (Bodhi) bringen und spater zum Wohle anderer titig
sein kannst.

Tip: Im Kapitel "Weg der Vollkommenheit" wird unter "Hinweise zur
Praxis" und "Uber die Disziplin" eine tiefenpsychologische Analyse

41 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

gegeben, die so ihresgleichen sucht und welche die Achtsamkeit Budd-
has aus einer anderen Sichtweise begriindet und bestatigt. Und das
Kapitel "Die Mystik und die Sexualitat" beleuchtet ein wichtiges, wenig
behandeltes Thema.

Entwicklung grafisch (Schemata)

der allgemeinen Entwicklungsphasen zwischen Vorbereitung und Voll-
endung bezogen auf die Jhanas 1-9 bzw. stufenweiser Entwicklungs-
fortschritt gegentber Zeitaufwand (natlrlich vorausgesetzt man erflillt
die Bedingungen). Das Schema ist mehr oder weniger auch fir das
System vom echten Yoga und der Mystik zutreffend.

Der Mensch besteht aus ungefahrt 70 % Wasser, aber aus ca. 80%
Tamas (siehe Kapitel ,Mystische Elemente®), dies loszuwerden ist der
mihsamste und zeitraubendste Teil der Vorbereitungsphase.

Jhanas Phasen Vorbereitung Vollendung

1 2 3

A 5bis 9

4

3

2

1
Sehr giinstig  bis 6 Jahre bis 4 Jahre 2 Jahre 2 bis 4 Jahre
glinstig bis 12 Jahre bis 4 Jahre 2 Jahre
normal 1 bis mehrere Existenzen

>

Unter Voraussetzung "normal" wird nach Lamrim die Kategorisierung "wenig
geeignet" verstanden, also wenig Selbsterkenntnis und gering glinstiges Karma
fur eine geistige Entwicklung, d.h. verbunden mit Tamas (geistiger Schlaf) im
Intellekt und im Bewultsein. Bis zur Stufe 3 in der Vorbereitungsphase fuhrt
auch der Sukhayana (3. buddhistisches Jhana).

42 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Sektensyndrom und spiritueller Egoismus

Fir einen Anfanger ist der Kapitelinhalt abstrakt und fern seines
Beurteilungsvermégens, daher soll er dieses Kapitel vorerst ,ruhen®
lassen. Im Zusammenhang zur Thematik der Kapitel "Absolutheit" und
"Allgemeines zur Praxis" ist dies hier eine Ergénzung zur Differenziert-
heit im Buddhismus und deren praktische Auswirkungen auf die Men-
schheit. Es schadet nichts, wenn man einen neutralen "Blick von oben"
auf seine Dharma-Einbettung tut oder wagt, auch wenn man seine An-
sichten nicht @ndert, so gehort dies doch zur Vorurteilslosigkeit. In
jeder guten Sangha sollte gelten: Jeder darf seinen Horizont erweitern.

Was ist ein Syndrom und was eine Sekte?

Als Syndrom bezeichnet man eine bestimmte Konstellation von Symp-
tomen, Anomalien oder Befunden, welche oft die gleiche Ursache
haben und immer oder haufig zusammen auftreten. Als Sekte wird eine
Glaubensgemeinschaft bezeichnet, die sich von einer groReren Ge-
meinschaft, d.h. von einer Mutter- oder Erstreligion abgespalten hat
und meist andere Methoden oder Ziele verfolgt. Sekten gibt es in allen
Religionen. Urspriinglich wertneutral, ist der Begriff "Sekte" inzwischen
hauptsachlich negativ besetzt. Das deshalb, weil darunter eine Ge-
meinschaft verstanden wird, die ihre Mitglieder auf verschiedenste Art
und Weise in einer Ansichten- und Begriffswelt festhalt, die weitrdumige
Objektivitat und kritische Analyse verhindert. Dies kann zu sonderbaren
oder befremdenden Aktivitaten flihren, welche die Allgemeinheit irri-
tieren.

Was ist spiritueller Egoismus im Buddhismus?

Das ist die bewul3te Ausgrenzung anderer, die Ablehnung der
Lehrdarlegung und Praxis anderer Schulen oder das Verhindern von
,neuen Wahrheiten“. Und das ist gewollte BewuBtseinsbegrenzung,
welche aus einem unverarbeiteten Unterbewuftsein aufsteigt und das
ist nie gut. Es tritt dann zutage, wenn man kritische Fragen stellt und
den Wissenslevel stort, man wird dann hoflich oder sogar robust
abgewiesen. Wir reden hier nicht von absichtlichen Stérungen. Man
gehort nur dann dazu, wenn man den Stallgeruch annimmt, d.h. wenn
die Unterweisungen dieser spezifischen Schule oder Tradition in vollem
Umfange akzeptiert und praktiziert werden, verbunden mit einer
zahlenden Mitgliedsschaft. Wer also dazugehért kann in der internen
Hierarchie hoher steigen (Lehrerlaubnis), aber steigt man dabei auch
geistig? Damit ist die Parallellitdt zu wetlichen Organisationsstrukturen
gegeben. Spiritueller Egoismus und Sektensyndrom sind Anzeichen
des Kali-Yuga, siehe gleichnamiges Kapitel dazu.

43 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Sektensyndrom im Buddhismus

Im Buddhismus gibt es mehrere Lehrsysteme (siehe Kapitel "Absolut-
heit"), die sich in diversen Traditionen und Schulen widerspiegeln und
dies flihrte zur "spirituellen Abstraktion" (Sekte). Diese Abstraktion wird
primar durch Personen verursacht, die eine eigene Gemeinschaft
(Sangha) mit eigener Hierarchie an anderen Orten gegrindet haben.
Im Vordergrund steht dabei immer die Person des Griinders oder des
Lehrers (Guru, Lama, Tulku), dem man alles glaubt. Der Glaube ohne
eigener Empirik, und ohne eigener Bemihung dazu, ist Ursache des
Syndroms. Schon Buddha hat im Kalama-Sutra darauf aufmerksam
gemacht, dafl man nicht alles oder jedem glauben soll. Ein Dharma-
lehrer ist dann als "Meister" vertrauenswirdig, wenn er wichtige Quali-
taten mitbringt. Auf jeden Fall entsteht eine psychische Verbindung, die
ein "mindset" (Ansichtenkomplex) implantiert. Dies trifft auf die bereits
Praktizierenden zu, die weiterhin Unlogisches und Unerklarbares ak-
zeptieren und den eigenen empirischen Beweis nicht einfordern. Die
Wahl eines inkompetenten Gurus (siehe Kriterien eine Seite vorher)
wird bedingt durch eigene falsche Erwartungen und Ansichten. Das
Sich-Vorstellen der Verganglichkeit, Substanzlosigkeit und Wertlosigkeit
aller Daseinsvorgange ist zu abstrakt, um eine Motivation oder Sehn-
sucht nach einer absoluten Erlésung (Nirvana) auszulésen. Auch ist der
Bewultseinszustand eines Buddha real unfass- und unvorstellbar, wes-
wegen man sich an einfachere Dinge wie Zeremonien und Gebete halt,
anstatt die ursachlose Freude anzustreben, die man jederzeit "kosten"
kann. Wer hat schon einen Lama erklaren gehort, dall der Weg des
Buddha das "Wach-Werden" ist und dazu erklaren gehdrt, wie man
das angeht und was die ersten Stufen sind (z.B. ,Genie*)? Wer das be-
jahen kann, kann sich gliicklich schatzen. Zweifel sind dann ange-
bracht, wenn die strebende Person nach aufrichtiger Befolgung der
vorgetragenen Rezepte nach ca. 6 Monaten keine innerlich splrbaren
Beweise bei sich feststellen kann, die mehr als eine Eintagsfliege sind
(siehe auch "Prufkriterien Fortschritt" und 1. Jhana). Oft wird die Sang-
ha nicht gewechselt, weil man bereits an der sozialen Einbettung an-
haftet, obwohl man weil3 oder wissen sollte, dal® Nicht-Haften und die
"innere Vereinsamung" ein Anforderung auf dem Pfad darstellt.

Welche Sektensymptome kann man beobachten?

1. Ablehnung durch Unwissenheit oder Nicht-Informiertheit.

Die tibetischen und ostasiatischen Dharmalehrer wissen allgemein
nichts von der Kernlehre Buddhas durch eigene Praxis: die perman-
ente und sich-spiralférmig-entwickelnde Kraft der Selbstbeobachtung
(Achtsamkeit) und Unterscheidungskraft, welche im Buddha-Zustand

44 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

endet. Deswegen wissen die Follower auch nichts davon und sind
erstaunt und unglaubig zugleich, wenn man sie auf die Methodik auf-
merksam macht. Sie bleiben lieber mit dem Bisherigen zufrieden, aber
geistig unerweckt im Hamsterrad von Lamrim und Ngéndro. Es ist das
Tamas (Bequemlichkeit) im Bewulfitsein, das ihnen die wegweisenden
Lichtstrahlen zum Pfad der Befreiung vorenthalt. Sie bleiben lieber
"respektvoll" bei ihrem Dharmalehrer, der wenig Interesse hat, dal} sie
geistig Uber ihn hinaus wachsen und so weiterhin "belehrbar" bleiben.
2. Falsches Pferd

Dharmalehrer und Schuler der tibetischen Traditionen wollen nicht
wahrhaben, daf} ihr Buddhismus in Wirklichkeit eine hochst effiziente
Kombination der Methoden aus dem Yoga und der Mystik ist und
folglich hochst kompetente Gurus erfordert (Beispiel Tantra-Yoga und
die 6 Yogas von Naropa). Diese Gurus sind héchst praktisch veranlagt
und sie sorgten auch dafiir, dal’ das Amt des Vajra-Halters (Hiter und
Beschutzer der Lehren, Mahakala) von Indien nach Tibet wechselte
und dort mehrere Jahrunderte verblieb, was sich nach dem 1. Weltkrieg
anderte. Die Dharmalehrer des Lamrim und Ngoéndro betrachten ihre
Zuhorer allgemein als gering befahigt und dementsprechend sind die
Vortragsinhalte. Falls es sich nicht um einen echten Guru handelt, sind
alle Segnungen, Weihungen und Ermachtigungen nur eine Show, ein
"Hokus-Pokus".

3. Sangha-Treue

Diese besteht im inneren Anhaften an der Gemeinschaft, man will das
soziale Bad der Gemeinsamkeiten genief3en und macht alles mit, auch
wenn es keinen Fortschritt bringt und in die Weltlichkeit abgleitet. Wer
damit zufrieden ist, der ist karmisch am richtigen Platz, sein Denken
wird im "Sektenradius" bleiben und von den dortigen Impulsen geleitet.
Ob sich dabei um Betriebsblindheit oder sozialer Gewohnheit handelt,
mag jeder sich selbst beantworten. Wer aber in einer Sangha mit einem
spirituellen Meister ist, soll sich glucklich schatzen und soll es nutzen.
4. Elitismus und Exklusivitat

Er auBert sich dadurch, dall die "Mahayana"-Buddhisten den Hina-
yana des Theravada als minderwertig betrachten, den Mahayana
hdherwertig einstufen und vom Vajrayana sprechen oder trdumen, der
nirgendwo beschrieben ist, sondern nur absolivert werden kann. Hinay-
ana fiihrt in das 4. buddhistsche Jhana, d.h. zur Erleuchtung und Weis-
heit - ist also Voraussetzung fiir den Mayhana. Vajrayana ist ein be-
schleunigter Mahayana (siehe nachstes Kapitel "Was ist Vajrayana"?).
Die Mahayanisten wollen ungern anerkennen, daf} alle 3 aufeinander
aufbauen und einander bedingen bzw. dal3 Eines nach dem Anderen
kommt. Beim Bau eines Hauses wollen sie lieber vom Dachgiebel her
beginnen. Die Exklusivitdt des Mahayana- und Varjayana-Buddhismus
ist insoferne unangebracht als dasselbe mithilfe der anderen 2 geist-

45 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

igen Entwicklungssysteme erreicht werden kann (siehe Kapitel "3
Systeme 3 Wege"). Zum spirituellen Stolz gehort auch, daly ostasiat-
ische Dharmalehrer gerne der Ansicht sind, die weille Rasse sei der
héchsten BewuBtseinszustdnde nicht fahig. Ein Fehler! Dazu gehort
auch die "geistige Faulheit", die Spache im Land, wo sie missionieren,
zu lernen bzw. zumindest in englischer Sprache zu lehren, was in
Europa zur Allgemeinbildung gehért. Ubersetzungsfehler waren da-
durch ausgeschlossen, denn die tibetische Sprache ist oft symbolhaft
und in kompliziertem Kontext nicht leicht zu Ubersetzen. AuRerdem
wurden die tibetischen Fachbegriffe des Yoga und Buddhismus zuerst
aus dem Sanskrit Ubertragen (z.B. durch Vairocana oder Marpa). Es
gibt Bodhisattvas, die mithilfe Samyama* kein Problem haben, in der
betreffenden Landessprache zu lehren (als ein Teil der alles-liebenden
Weisheit).

(*) Siehe "Fragezeichen-Konzentration" im Raja-Yoga

46 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wozu Kloster oder Meditationszentren?

Sie dienen primar als Versammlungsort zur Lehrvermittlung und deren
Praxis. Aber kénnte man das nicht in einer Veranstaltungs- oder
Turnhalle auch durchfihren? Nein, der normale Mensch ist gesteuert
und getrieben von Sinneseindriicken (besonders Auge) und braucht
daher die optisch, religiés angepafite Umgebung und RegelmaRigkeit,
welche ihn vom ,L&rm und Chaos der Welt* trennt und er sich so
besser durch Ausschlul? von Ablenkungen besinnen und fokusieren
kann. Der Effekt dieser Exklusion soll die Meditation, Konzentration, die
Innenschau foérdern, die Sinne kontrollieren und den Geist bzw. das
Denkprinzip glatten. Die Praxis der iUbenden Anwesenden bewirkt eine
L=uber der Welt stehenden® Qualitat und diese klebt an den Wanden und
Gegenstanden, welche rekursiv eine beruhigende Wirkung austibt. Fir
die ,Lauen“ oder nur gelegentlich Ubenden ist eine solche Umgebung
unverzichtbar. Doch der Schutz wird in Zeiten der ungehinderten Ver-
fugbarkeit und des Nicht-Verzichts auf digitale Medien ad absurdum ge-
fuhrt. Bei Retreats, besonders bei Einzelretreats, wird die Bemihung
gesteigert. Bei letzteren ist ein spiritueller Meister erforderlich, der das
Uberwacht. Wichtig ist, da® bei einem Retreat sich der Zustand festigt
und es danach keinen Ruickfall mehr gibt. Eine Gompa ohne wahrer
geistiger Fuhrung ist nur ein besseres "Vereinsheim".

Kann man darauf verzichten?

Ja, man kann. Alles, was man braucht, ist ein eigenes Zimmer und die
unbedingte Exklusion von Larm oder stérenden Gerduschen und den
eigenen Willen, taglich zu praktizieren und die Sinne zu beherrschen.
Alleinstehende sind daher im Vorteil. Wer taglich hinaus in die Welt
muld, um seine Existenz abzusichern oder freiwillig dort tatig sein will,
muf die Eindriicke (Samskaras) durch eine geeignete Meditation oder
Konzentration l6schen (siehe ,extensive oder transformative Kon-
zentration®). Dies mul} taglich geschehen, damit nichts sich einlagert
und ungebeten wieder hochsteigt - man soll ja in der Gegenwart leben.
Wer die gegenstandslose Konzentration beherrscht braucht das alles
nicht mehr, denn er ist selbst zum ,Tempel“ geworden und die Sinne
kénnen keine Eindriicke mehr zurlicklassen, alles wird sofort geldscht.
Die Tibeter sagen ,auf jeder Pore und jedem Sinnesorgan sitzt ein
Yidam®. Das ist ein Teil der Vollkommenheit und Grundlage zur Weis-
heit.

47 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Anwendungshorizont

Fir jene, die eine Abkirzung der darwinischen Entwicklung suchen
und ihr geistiges Potential entwickeln wollen, was Buddha den Weg zur
Beendigung des Leides nennt, sind die Anleitungen dieses Buch die
ideale "Gebrauchsanweisung". Die finf Padas (Grundpfeiler) er-
mdglichen eine sichere und gut verstandliche Praxis zum Einstieg in
das 1. und 2. buddhistische Jhana. Die Vorbereitungszeit erstreckt sich
von der ersten Entscheidung an bis hin zur dauerhaften und intensiven
Seligkeit, wo kein Rickfall, egal durch welche Versuchung, mehr még-
lich ist (3. Jhana, Sukhayana). Ist dies erreicht, verfeinern und komplet-
tieren sich die edle Versittlichung, die Achtsamkeit und die Konzen-
tration wie von selbst, da einem der "Strom des Dharma" weitertragt.
Die dabei erfahrene Wesensumwandlung wird zu einem unverander-
baren Zustand und kann durch nichts mehr verschlechtert werden.

Diese Vorbereitungszeit kann sich Uber Jahre oder Jahrzehnte hin-
ziehen, ja sogar Uber Existenzen. Daher macht es fiir jeden Sinn,
bereits in dieser Existenz an sich zu arbeiten und die Achtsamkeit so
weit zu bringen, da® man im Tod das Richtige denkt. Nur durch regel-
maRige Praxis wird verhindert, dass das Aufgeben einer bislang er-
reichten Stufe vermieden wird, denn das Abgleiten passiert unmerk-
lich.

Im 4. buddhistischen Jhana sind besondere Konzentrationen und Atem-
techniken bei gleichzeitiger Begleitung* durch einen spirituellen Meister
anzuwenden, um alles zur vollen Blite zu entwickeln. Es kommen
Techniken aus dem Yoga zum Einsatz, die auch Buddha ausgeflhrt
hat. Spater erscheinen Maha-Siddhis (Unsterbliche) und geben neue
Einweihungen. Will der Adept weiter bis zur allerletzten Wirklichkeit vor-
dringen, so sind spezielle, geheime Konzentrationen anzuwenden,
deren primare Achtsamkeitsobjekte der kosmischen Raum und die kos-
mische Energie sind.

Wer sich lieber an die Anleitungen des "Weges zur Vollkommenheit"
halt, unterliegt den gleichen GesetzmaRigkeiten, gleichen Beding-

ungen und erzielt gleiche Ergebnisse (statt Jhana heilt es dann An-
weisung Stufe 1 —4).

* Ganz selten schafft jemand den GroRRen Durchbruch ohne Hilfe.

48 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Unterschiede in der Lehrvermittlung

Worin besteht der wesentliche Unterschied in der ZeitgemaRheit der
Darlegung und Erklarung der Lehre Buddhas hier gegenuber der
allgemein standardisierten Lehrvermittlung bzw. -verkiindigung?

Klassisch

Die Lehre Buddhas ist unter anderem in 3 Standardwerken der Welt
verflgbar, da ist das “Vissudha-Magga”, ,Vimuthi-Magga“ und das “Ju-
welen Ornament” (siehe Literaturverzeichnis) und die vielen Lehrreden.
Alle Werke haben primar den Menschen als Beobachtungsobjekt mit
der nichternen Sicht seines erkennbaren Verhaltens von auBen, d.h.
innere Prozesse und Zustadnde bleiben oft eine “black box”. Die
Schriften vermitteln universelle, unwiderlegbare Wahrheiten und sagen
dem Menschen auf trockene Weise, was er beachten soll, was er
feststellen soll, was er vermeiden mul} und was er férdern soll - ver-
bunden mit Resultaten. Und sie liefern soviel Definitionen (und
detaillierte "Achtsamkeiten"), dass man darauf die rechte (Individuell
zielgerichtete) Praxis vergifdt. Mangels der eigenen bestatigenden Pra-
xis (Weisheit aus der Leere) bleibt man strikt bei den Schriften, das
andere aufgezeichnet haben. Das ergibt eine gewisse Starrheit und
Trockenheit in der Darlegung, was durch eine zeremonienhafte Praxis
aufgelockert wird. Das Anwachsen der Follower begiinstigte die Eta-
blierung des Neo-Buddhismus als Standard, der das Resultat (Bodhi)
bisher schuldig bleibt.

Heutzutage

Die andere Art der Lehrvermittiung ist die zeitgemdBe Herange-
hensweise wie hier dargelegt. Diese orientiert sich am Menschen im
Westen im 21. Jahrhundert, an seinen Bedirfnissen, seiner Bildung
und den vielen Ablenkungen des Materialimus. Eine Zeitgemafheit
mul dies alles berlicksichtigen und den "Komplex Mensch" auf ver-
standliche Weise mehr von innen heraus erklaren kénnen, ebenso
warum es ein Universum und den Bautyp Mensch gibt. Dies beginnt
damit, daR man eine bislang weniger beachtete Realitdt in den
Mittelpunkt stellt, ndmlich daf®

die Primarursache allen Leidens die Personlichkeit ist

und erst daraufhin die ,4 Ursachen des Leidens” als sekundare
Wirkungs- oder Folgeursachen entstehen. Und wenn man noch tiefer
eindringt, was Buddha und anderen spirituellen Meistern gelungen ist,
wird man in sich eine kompromif3lose Kraft als Trieb und Sexualitat fin-

49 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

den, die sich in sehr vielen Varianten und Ventilen manifestiert und die
erst kurz vor dem Nirvana ganz entwurzelt sein wird. Doch man muf
dort beginnen, wo Dinge beobacht- und "fassbar" sind. Und die 5
Grundpfeiler fassen die Personlichkeit, die keiner antasten will, auf eine
effektive, aber doch angenehme Weise am Kragen. So wird
verdeutlicht und erklart, welche Bemihungen und meditativen
Beobachtungen (Versenkungen) der inneren Strukturen die nétige
Umwandlung bewirken, welche psychischer Natur sind. Also das Wie
Was Wann Wozu. Damit ist der Grundstein zum besseren Verstandnis
und Vollziehbarkeit der Anwendungspraxis der Methoden Buddhas
gelegt. Die zeitgemaRe Praxis braucht keine Zeremonien und Devo-
tionalien, sie ist iiberall und jederzeit anwendbar.

Die 2 zeitgemiRen Darlegungen

Dem Leser wird in diesem Buch eine Doppelspur (Autobahn) zur geist-
igen Vollkommenheit geboten, die er auch in Kombination nutzen kann.
1. Durch den direkten Bezug zur Lehre Buddhas und seiner Lehrreden,
die den Hauptteil dieses Werkes bilden und

2. durch die anderen Edelsteine im Kapitel ,Wach-Werden®, im Kapitel
-Weg zur Vollkommenheit®, im Kapitel ,Das gréfite Hindernis®, im Ka-
pitel ,Die Mystik und die Sexualitat* und im Kapitel ,Kundalini®. Diese
Kapitel sind tiefenpsychologisch und erklaren die Hindernisse und die
Wirkungen von konkreten Bemiihungen. So erhalt der Leser Einsichten
Uber die standardisierten Dharmavortrage hinaus und er soll sich be-
wuldt sein, dal ein ,6ffentlicher Buddha dieser Zeit anders lehren und
andere Akzente fiir die Menschheit von heute setzen wirde, ohne daf}
dabei eine einzige Anforderung aufgegeben wird. Auch wenn ein ,au-
torisierter* Dharmalehrer diese Edelsteine nicht als originar anerkennt,
so sei ihm gesagt, sie wurden von einem Buddha bzw. Mahayana-
Meister der Jetztzeit verfalt und sind deshalb ebenso originar. Warum?
Weil sie dem Licht des Dharmakaya, der grenzenlosen Weisheit, die
immer gleich ist, entstromt sind. Nur weil die Darlegung und Heran-
gehensweise ,neu” ist, muld sie nicht falsch sein. Es ist allgemein so,
dal das Neue zuerst einmal abgelehtnt wird.

50/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Einen wahren Meister finden

Fir den Einsteiger, der sich fir die Lehre Buddhas interessiert, ist es
ein reiner Glicksfall, wenn er auf einen echten spirituellen Meister trifft.
Gleichweises gilt auch fur Praktizierende. Normale Dharmalehrer gibt
es viele, doch spirituelle Meister sind rar und auch nicht in jeder Welt-
region. Hinsichtlich der Unterschiede siehe dazu Kapitel ,Was ist ein
Schulgelehrter?“. Am Ende dieses Kapitels findet der Leser die Sicht-
und Handlungsweise eines echten spirituellen Meisters.

Wenn also jemand auf einen spirituellen Meister trifft, ist es dann ein
Zufall, ein Glick? Nein, so ein Treffen oder Finden eines wahren
Einweihungsgebers, eines spirituellen Meisters oder Bodhisattvas ist
karmisch bedingt. Dies bedeutet, dal} bereits nicht nur ein entsprech-
endes karmisches Guthaben vorhanden ist, sondern auch eine Erfahr-
ungssattigung, die zu einer inneren Sehnsucht nach einem Ausweg
tendiert und mehr als nur eine kurzfristigen Behebung von personlichen
Drucksituationen wegen irgendeines Mangels sucht. Und wer Medita-
tion, Lamrims und soziale Einbettung in einer Sangha bevorzugt und
sich dort wohlfiihlt ist dort karmisch richtig plaziert und darin ist
nichts Falsches — auch dort kann man karmisch reifen und wachsen.

Ein echter spiritueller Meister (Bodhisattva, Guru) hat die geistige Voll-
kommenheit erlangt und die Initiation als Einweihungsgeber erhalten,
seine Aufgabe ist es, Berufene zur Realisation fiihren und einen Nach-
folger einzuweihen. Ein solcher spiritueller Meister findet dich und nicht
umgekehrt. Auch hat man einen gefunden hat, so ist nicht sicher, ob
man auch angenommen wird. Er macht keine Reklame, kein Marketing,
er hat keinen Missionsdrang, ist nicht ,organisiert”, ist duf3erlich un-
scheinbar und setzt sich nicht héher wie Koénige oder Hierarchen es
tun. Der ganze Pomp von Kleidung, Insignien, Devotionalien, Bildern,
Statuen etc. sagt nichts aus Uber die geistigen Qualitaten einer Person,
diese tduschen die Sinne der karmisch Unreifen, denn zur geistigen
Vollkommenheit gehort auch die Nicht-Endeckbarkeit (Tarnkappe)
durch bose oder eingefleischte Materialisten (siehe Kapitel ,Was ist
Maro?“). Ein solcher Meister lauft nicht dem Sticker ,Guru“ oder einem
,Diplom* herum. Nein, er paf3t sich der Umgebung der weltlichen, nicht-
suchenden Mensch an: ,unter Gaunern redet er wie ein Gauner und
deutet in keinster Weise an, wer er wirklich ist. Es gilt namlich: Die
Wissenden reden nicht und die Redenden wissen nicht. Es wird
viel damit gepriesen, man habe Buddhismus viele Jahre ,studiert®.
Aber was wurde studiert? Zeremonien und Wissensanhdufung aus
Schriften, die andere verfal’t haben oder das eigene Wesen mithilfe

517397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

der eigenen Praxis ergriindet, damit sich Wissensklarheit, Durchblick
und er-leuchtende Erkenntnis Uber sich selbst und die anderen
ergeben? Was hat man also nun studiert? Unter den Mystikern gilt: Wer
viel Wissen in sich hineingestopft hat, kann nichts verwirklichen,
denn er weill schon alles theoretisch und dieses Wissen sorgt flr
innere Hem-mungen, wodurch er zurickweicht und im Fortschritt
stehen bleibt, siehe dazu auch Kapitel ,Die Fallen®. Solche Lehrer
(Lamas) versagen immer bei tiefgrindigeren Fragen und kdnnen
niemals Schiler Uber-wachen und zur geistigen Vollkommenheit
(bodhi) heranfiihren, denn es fehlt ihnen die spiegelgleiche Weisheit.
Zuruck zur Unsichtbarkeit. Die Welt in ihrer inneren Finsternis reagiert
und will den ,Leuchttum® loswerden und genau das wurde Jesus und
den Heiligen zum Verhangnis. Buddha war ,karmisch alt‘, Jesus
dagegen karmisch jung. Die Tibeter und andere wufdten, da® man sein
Wissen verstecken mul und wie das geht.

Ubrigens der Test, ob ein spiritueller Meister dich annimmt oder nicht,
besteht in der Priifung, ob ein Atavismus beherrschbar ist und ob man
bereit ist, seine Persdnlichkeit zu beherrschen und zu Uberwinden. Hat
er dich angenommen, so wird er wie jeder echte Guru darauf bestehen,
dafld man zuerst die korperliche Selbstbeobachtung detailliert entwickelt
und beherrscht, bevor man sich mit der Meditation oder Konzentration
beschaftigt, denn nur mit dieser neuen Ausstattung der Unterscheidung
und Beobachtung kann man innere Zusténde, innere Impulse und
Vorgange erkennen, analysieren und Schlisse daraus ziehen, d.h. sich
korrigieren und neue innere Widerstdnde angehen. Aber genau diese
Form der anhaltenden kérperlichen Beobachtung finden viel widerlich
und meditieren lieber viel. Meist andert sich so wenig, aufter dalk die
Lebenszeit sich redu-ziert.

Die Menschen koénnen sich schwer vorstellen, da die Qualitat eines
Buddha auch aktiv heutzutage gelebt wird. Wenn also jemand behaup-
tet, er kenne einen solchen auflerhalb ihrer eigenen Tradition, dann
glauben sie ihm nicht (siehe ,Sektensyndrom®).

Und wie baut man karmisches Guthaben auf? Es wird hier
nachfolgend und im Buch an mehreren Stellen darauf hingewiesen.
Wenn man sich aufrichtig an diese Rezepte hélt, dann berihrt man die
Spharen des Lichts und man begegnet Menschen oder stolt auf
Literatur, die ,unbewul3t* weiter-helfen. Nicht durch viel Meditieren oder
Zeremonien sondern durch ,rechtes Verhalten® im Alltag, durch Nur-
Denken-im-Guten und Metta wird gutes Karma erzeugt. Lage es an den
Zeremonien, dann gabe es viele, viele Buddhas. Wer in seiner
Entwicklung an der ,Mitte“ (siehe Kapitel ,Sukhayana“) angekommen
ist, wird auf einen echten Guru oder Lama fir die Vollendungsphase
treffen, das ist geistiges Gesetz.

521397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wahrer Meister und guter Schiiler

Entnommen aus dem Vorwort von K. Minarik (aka Gampopa) zur
Biographie Milarepas, der Marpa als Guru hatte.

Marpa war ein guter Guru, der alle Fragen der spirituellen Entwicklung
kannte und daher seine Schiiler bis zum Zustand eines Buddha fiihren
konnte. Viele unserer Mystiker werden dies aus dieser Erzéhlung nicht
verstehen kénnen, weil sie sich vorstellen, dal8 hoch entwickelte Yogis
Menschen ohne alle (iblichen Merkmale des Menschseins seien. Marpa
jedoch fiihrte ein Familienleben, war sogar reich, wurde wiitend, trank
Alkohol und verlangte Gebdihren fiir Einweihungen. Das ist fiir Men-
schen, die an die Lebensweisen christlicher Heiliger gewdéhnt sind,
véllig ungewdhnlich, auch wenn in ihren Vorstellungen von Heiligen und
Weisen bereits stérende Ansichten eingedrungen sind, die durch
hiesige Laienmystik popularisiert wurden und nicht korrekt sind. Sie
werden also nicht verstehen, dall Marpa als hoch eingeweihter Meister
so grob handeln konnte, wie er handelte. Ich kenne néamlich ihre
Vorstellungen von solchen Meistern. Sie sollen Menschen sein, die
vollig iiber der Welt stehen, geheimnisvolle Macht besitzen und véllig
immun gegentiber allem sind, was sie zwingen kbnnte, ihre Umgebung
wahrzunehmen. Und sie erwarten, daB8 ein solcher Meister seinen
Schiilern Hindernisse aus dem Weg ihrer Entwicklung rdumt — mal
mit freundlichen, mal mit magischen Worten, die nicht wehtun und
unertrédglich erschiittern...

Daher mufl3 erklart werden, dal3 es verschiedene Meister mit unter-
schiedlicher Einweihungsféhigkeit und Kraft gibt. Als die besten sind
jene zu betrachten, die dulere Situationen in spirituelles Wachs-
tum verwandeln kénnen. In einem solchen Fall wird das Leben fiir
den suchenden Menschen zu einer einzigen gro8en Priifung, aber
es garantiert ihm dauerhaft und unter allen Umstanden, da8 er
nicht irrt oder fallt. Hat jedoch ein suchender Mensch einen ,,Meister®,
der liberhaupt nicht in sein blirgerliches Leben eingreift, sondern seine
Visionen und Gefiihle so entfacht, dal3 sie sich in vermeintliche
tberweltliche Erfahrungen verwandeln, dann ist er einer unvorstell-
baren Gefahr des Irrwegs und spirituellen Falls ausgesetzt. Solche
Erfahrungen kdnnen némlich zu inneren Widersprichen filihren, die
leicht in einer voéllig falschen Orientierung gipfeln, sobald sich dem
Suchenden die mystischen Erfahrungen als reine Abstraktion gegen-
Uber der konkreten Rebellion seines Tierischen und keineswegs ge-
zligelten Animalischen zeigen. Jeder suchende Mensch sollte daher
wissen, daB Mystik in erster Linie die richtige Lebensfiihrung ist
und daB er nur von ihr eine Erweiterung der Basis des natiirlichen

53 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BewubBtseins, Fiihlens und subjektiven Erlebens erwarten darf.
Mystische Erfahrungen, die aus zeitweiligen inneren Anstrengungen
auf der Grundlage irgendwelcher mystischer Ubungen stammen, sind
eigentlich ein Narkotikum, dessen Wirkung oft eindringlicher ist als die
Wirkung vieler Drogen.

Durch dieses Merkmal mystischer Erlebnisse und Zusténde sind wir zu
den unbegreiflichen Dingen des Mantrayana und Mahayana ge-
langt. Sie streben nach der Verschmelzung des menschlichen mit dem
géttlichen Zustand in solchem Male, dal3 sie sogar gebieten, das
Erstaunen dariiber auszuschliel3en, wie sich raue Ménnlichkeit mit der
zarten Heiligkeit wahrer Bhaktas vereinen konnte. Dazu [4sst sich
jedoch anfiihren: Wenn wir zuverldssige Meister der Mystik finden
wollen, dann suchen wir sie gerade unter diesen Extremisten, aber
hiiten wir uns! Erwarten wir nicht, bei ihnen auf Liebenswiirdigkeit und
offene Arme zu stoBen! Schwere Priifungen beginnen oft schon bei
der ersten Begegnung.

Wenn ich jedoch meinen Standpunkt beziiglich der mystischen
Entwicklung weiter ausfiihren soll, mul3 ich sagen, dal8 fiir uns Euro-
péer das Analogon der mystischen Entwicklung Milarepas geeigneter
ist. Das européische Leben legt uns Priifungen auf, deren Sinn es ist,
dal8 wir Rationalisten werden. Und diesem Rationalismus vermag die
christliche Bhakti, die auf die Notwendigkeit guten Handelns verweist,
kaum etwas entgegenzusetzen. Die christliche Bhakti spricht daher in
Worten, die fiir unseren Verstand unbegreiflich sind. Die tibetische
Mystik hingegen ist ebenso wie das europédische Leben selbst auf
Rationalismus gegriindet. |hr Rationalismus stiitzt sich jedoch nicht
auf Hochdfen, Fabriken, Bombenflugzeuge, schnell fahrende Autos,
das Herumtollen mit Mddchen und schliel3lich vielleicht auch auf einen
Liter starkes Bier oder mehr, sondern auf die Erkenntnis des Karmas
und der wahren Ursachen des Ubels, das sich nun so méchtig in
unserem gesamten gesellschaftlichen Leben auswirkt. Aus dieser Sicht
ist der Rationalismus der tibetischen Mystik vielleicht nur geistiger
Natur, dennoch gibt er dem Menschen Schliissel zur Erkenntnis und
zur Beseitigung des Ubels durch das Erkennen seiner Entstehung.

Wir sind noch nicht so weit, diese Mystik als fiir die Gesellschatft in ihrer
Gesamtheit erlbsend erkldren zu kénnen. Wir kénnen sie jedoch
entschieden als solche fiir jene Einzelnen erklédren, die eine Beziehung
zu geistigen Lehren haben und dabei kein Interesse an der Lésung
abstrakter Probleme und Gedanken haben, sondern nur an wirklichen
sozialen und gesellschaftlichen Krisen, die sie unmittelbar betreffen.
Da ich ferner annehme, dal3 es sehr viele solcher fiihlenden und leiden-

54 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

den Menschen gibt, gibt es dementsprechend auch sehr viele Berufene
(im biblischen Sinne). Gerade diese Menschen kbénnten dann zu
Vertretern des wahren Wertes echter Mystik und damit zu den ersten
Bliiten eines neuen, besseren Friihlings des Lebens auf der ganzen
Erde werden.

Der Mahayana-Buddhismus, der dem Leser in der Biographie
Milarepas vorgelegt wird, spricht ebenso wie das Christentum von Er-
l6sern. Das bedeutet, dal3 seine Einweihung, deren vollstédndiges
Abbild diese Biographie ist, in den Nerven und Adern der zu Weihen-
den geschieht. Sie bleibt schlieBlich in ihnen als eine gro3e moralische
Kraft, die sie zwingt, innerhalb der Grenzen erlésender Moral zu
handeln und die sie zur Erkenntnis fiihrt, dal3 die materialistische Psy-
chologie am Ende ist, wenn sie nach zuverldssigen Wegen sucht, um
Harmonie im gesellschaftlichen Leben zu schaffen. Und gerade weil
diese Einweihung in den Nerven und Adern der zu Weihenden ge-
schieht, ldsst sie jene Bodhisattvas entstehen, die das Leben auf der
Erde durch ihre groBe Selbstlosigkeit beeinflussen und die weitere
Anhédnger des Mahayana-Buddhismus zu den gleichen Ergebnissen
flihren kénnen. Zu Ergebnissen und Idealen, die uns die européische
Mystik und die christlichen Kirchen flir das kiinftige Leben, manchmal
flir das jenseitige Los der Heiligen, versprechen.

So verwickelt ist also die Frage der mystischen Einweihung und
Weihe. Obwohl es auf der einen Seite ihr Ziel ist, das gesamte
individuelle Leben so sehr zu vergeistigen, dal3 die Kérper der mystisch
Eingeweihten zu engelhaften, durchdrungenen und so reinen werden,
dal3 sie durch unsere bisherigen Wahrnehmungsféhigkeiten nicht mehr
erfal8t werden kénnen, darf sie auf der anderen Seite dem Kérper und
dem Leben doch keinen Hauch der realen Qualitdten nehmen, die sich
im Empfinden widerspiegeln. Denn nur auf diese Weise beginnt das
Wesen geistig zu wachsen und sich in seiner Gesamtheit zu ver-
wandeln, wobei es zum Prototyp des idealen, von der Herrlichkeit
der Geistigkeit durchdrungenen Menschentums wird.

Wenn ich jedoch (ber dieses Problem spreche, bin ich mir bewuft,
welches Dilemma im Geist eines weltlichen Lesers entstehen kann,
wenn er im Text auf die Armut und Not Milarepas stél3t, der in Abge-
schiedenheit lebte. Dazu méchte ich ergdnzen, dal3 dul3ere Elendigkeit
nicht dieselbe Wirkung auf jemanden haben mul3, der nur die dul3ere
Welt erlebt, wie auf jemanden, der héchste spirituelle Zustédnde und
Schau erleben kann.

557397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Dem hoch entwickelten spirituellen Menschen mag das Bemiihen des
weltlichen Menschen', dem &uBeren Elend zu entkommen, als ein
Versuch erscheinen, den Folgen des eigenen schlechten Karmas zu
entgehen, das er eigentlich selbst ist. Daher wird er ihm auch nicht
entkommen, weder indem er geistige Klarheit flr Brot verkauft — also
durch etwas, das flir uns einem Seelenverkauf an den Teufel fiir
Gold gleichkommt — noch indem er die Abfélle soge-nannter weltlicher
Giiter sammelt, wie etwa die seelische Bequemlichkeit des Faulen,
verschiedenste Befriedigungen und das Familienleben.

Schlechtes Karma wird durch schlechte Taten hervorgerufen und mul3
daher durch schicksalhafte Beschwernisse abgerechnet werden. Mit
diesen mul3 letztlich jeder Mensch anders fertig werden und nicht durch
den Verkauf geistiger Klarheit fiir Brot, etwa durch Kriecherei und
Schmeichelei gegeniiber den Méchtigen dieser Welt oder sogar durch
die Bereitschaft zu Taten, die diese Menschen von ihm verlangen und
die seiner moralischen Uberzeugung zuwiderlaufen. Solches Handeln
bedeutet ndmlich einen weiteren Riickzug in moralischer Hinsicht und
zugleich den Beginn eines Abstiegs des natiirlichen Bewul3tseins
unter das Niveau der Menschlichkeit. Dies wird in der weiteren Folge
durch Inkarnation in elenden untermenschlichen Sphéren oder Welt-
en bestraft.

Wenn jemand an diese Grenze gerét und aus irgendeinem Grund den
befreienden Einblick geistig vollkommener Wesen erlangt, dann ist die
duere Armseligkeit, mit der er schwere karmische Verpflichtungen ab-
zahlt, fir ihn eine so freudige, leicht ertrdgliche Last, dal3 er zustim-
mend mit Milarepa sagt: ,Wie es scheint, haltet ihr mich alle fiir sehr
armselig; doch niemand auf Erden ist so fréhlich wie ich. Auch
kann sich niemand ein erhabeneres und mit gré3erem Erfolg gekréntes
Leben wiinschen...” Alles hédngt also vom Standpunkt und der
Erkenntnis ab.

Erleuchtete Menschen haben zu dieser Sache eine ziemlich eindeutige
Meinung. Die Betroffenen wollen um jeden Preis karmische Rech-
nungen ausgleichen, indem sie digjenigen, die uns Biirden auferlegen,
unter vielfdltigem Druck méRBigen werden. Daher wurden Gesetz-
gebung und verschiedene Malinahmen geschaffen — doch all das hatte
keinen Erfolg. Verletztes Karma bewirkt, daB vom Schicksal ver-
folgte Menschen nicht mit Unterscheidungsvermégen ausgestattet
sind und deshalb zu ihrem Haupt bose Menschen wéhlen, die in
ihnen mit siiBen Worten den gewiinschten Glauben erweckt

1 Siehe G. Meyrink "... die Emsigen und FleiRigen, die ein Rohr emporkrabbeln, um
von oben wieder hineinzufallen".

56 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

haben. Dann werden sie jedoch zu ihrer noch gréReren Geil3el, als es
jene ausgewéhlte Gesellschaft war, die sich bereits auch im Aufruhr
des bésen Karmas zeigte. Dann gewinnt allmédhlich das méchtigere
und gréBere Bése die Oberhand, sowie die Verletzung der Gesetze
von Ordnung und Moral, die kein anderes Gesetz ausrotten kann als
das Gesetz des Karma, in das die menschliche Gesellschaft das Gute
einpflanzt. Nur das Gesetz des Karma, das als Vergeltung das Gute
tragt, wird den Menschen zuerst die Erkenntnis der Wesensart anderer
Menschen zuriickgeben und danach auch die Voraussetzung fiir die
Wahl guter Wéchter des Gesetzes und der Ordnung.

Der Mahayana jedoch stiitzt sich nicht in erster Linie auf ethische
Erwégungen, die darauf abzielen, dal3 sich der Mensch gegeniiber dem
Ganzen gut verhélt; er beriicksichtigt die wechselseitige Beziehung
zwischen dem Individuum und dem Ganzen, ihre bedingte Einheit. Dies
entspricht der Tatsache, dal3 die Lésung persénlicher Probleme auch
diese Beziehungen betrifft. Dabei bleibt die Grunddevise die Hilfe fiir
den Einzelnen. Inm wird vor allem dadurch geholfen, da8 er dazu
gefiihrt wird, sich ganz mit dem Guten zu erfiillen und dieses Gute
dann aus sich selbst heraus in die Umgebung auszustrahlen, in
der er sein Leben fiihren mul3, und zwar auf der natlirlichen Grundlage
des eigenen Bewulltseins. Erst dadurch begleicht er seine Schuld
gegentiiber den Menschen und der Menschheit; nach deren Begleich-
ung wird er aus der Menschheit erlést sein, und zwar vor allem aus
jener Menschheit, die mit Leiden belastet ist.

57 1397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Bedeutung der Achtsamkaeit

Wiedergabe eines Kommentars zur Achtsamkeit durch einen
sprituellen Meister der Gegenwart

"Der Einsatz-, Angel- und Endpunkt der Heilsbotschaft des Buddha und
das Kernstick seiner Geistlehre liegt in jenem einfachen Mahnwort:

SEI WACH BEI ALLEM WAS DU TUST
(Glaub' ja nicht, dal® du es schon bist)

Die Achtsamkeit erfiillt somit die gleichen Funktionen, die wir der Geist-
lehre des Buddha im allgemeinen zuschreiben. Denn die Achtsamkeit
ist

1. der von selbst das Verborgene 6ffnende Schliissel zur Erkennt-
nis des Geistes und damit der Anfangspunkt,

2. das nie versagende Werkzeug zur Formung des Geistes und
damit der Dreh- und Angelpunkt des geistigen Wachstums,

3. das Wahrzeichen der gewonnenen Befreiung des Geistes und
damit der Hohe- und Endpunkt.

Die Achtsamkeit, so hoch gepriesen und so hoher Ergebnisse fahig, ist
aber keineswegs ein mystischer Geisteszustand, der nur wenigen
Erlesenen verstandlich und zugéanglich ist. Achtsamkeit in ihrer ele-
mentarsten Erscheinungsform ist vielmehr eine der Grundfunktionen
des Bewultseins, ohne welche es keinerlei Objektwahrnehmung gibt.
Tritt namlich irgendein gentigend starker dauf3erer oder innerer Reiz auf,
so wird Achtsamkeit geweckt, und zwar zunachst in ihrer einfachsten
Form, als das anfangliche Erkennen, die erste Zuwendung des Geistes
zum Objekt. Damit durchbricht das Bewulftsein den tragen, dunklen
Strom des Unbewulten, ein Vorgang, der sich wahrend des Wach-
bewuRtseins in jeder Sekunde unzahlige Male vollzieht. Diese anfang-
liche Funktion der Achtsamkeit als erste Reiz-Reaktion ist noch ein
recht primitiver Vorgang, doch er ist von entscheidender Bedeutung als
das erste Sich-Abheben des Bewuftseins von seinem unterbewulten
Grunde.
1.

Dieses erste Erkennen wird lediglich ein ganz allgemeines und noch
sehr undeutliches Bild des Objektes liefern. Wenn daraufhin weiteres
Interesse am Objekt vorhanden oder dessen Einwirkung auf die
Sinnesorgane geniigend stark ist, wird sich eine scharfere Aufmerk-

58 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

samkeit auf die Einzelheiten des Objektes richten. Sie wird sich nicht
nur mit den verschiedenen charakteristischen Merkmalen des Objekts
befassen, sondern auch mit seiner Beziehung zum Subjekt des Erken-
nens. Hierdurch wird eine vergleichende Einordnung der Wahrnehm-
ung in frihere Erfahrungen (Assoziation) ermoglicht. Dies bedeutet
eine wichtige Phase in der Geistesentwicklung und zeigt auch, in der
Beziehung auf friihere Wahrnehmungen, den engen Zusammenhang
von Achtsamkeit und Gedachtnis, die beide im Pali (der Sprache der
buddhistischen Texte) mit dem Begriff ,sati“ bezeichnet werden. Ohne
die Gedachtniskraft wirde die Achtsamkeit nur isolierte, unzusammen-
hangende Tatsachen auffassen, wie es zum grof3en Teil bei den Wahr-
nehmungen der Tiere der Fall ist. Aus der auf dieser Stufe erfolgenden
Ich-Beziehung der Wahrnehmung und aus Fehlassoziationen kénnen
sich aber schwerwiegende Fehlerquellen der Erkenntnis ergeben (s.a.
Warnungen bei Konzentration). Aus dem assoziierenden Denken ergibt
sich ein weiterer wichtiger Schritt in der Geistesentwicklung, namlich
die Zusammenfassung von Einzelerfahrungen (Generalisierung), d.i.
die Fahigkeit des abstrakten Denkens.

2.
Fir die Zwecke unserer Darlegung schlieffen wir diese Phase in die
zweite Stufe der durch die Entwicklung der Achtsamkeit bewirkten
Bewultseinsentwicklung ein. Wir haben somit vier charakteristische
Zuge dieser zweiten Stufe festgestellt:
1. genauere Objektkenntnis (zunehmende Kenntnis von Einzelheiten),
2. engere Beziehung auf das Subjekt (Subjektivierung der Erfahrung),
3. assoziierendes und
4. abstraktes Denken.
Auf dieser zweiten Ebene einer entwickelteren Achtsamkeit spielt sich
der weitaus grofte Teil des geistigen Lebens der heutigen Mensch-
heit ab; sie umfallt ein weites Gebiet: beginnend mit jeder genauen
Beobachtung, der aufmerksamen Beschaftigung mit irgend einer Arbeit,
bis zur Verfeinerung der Achtsamkeit in den kritischen Methoden der
wissenschaftlichen Forschung zur Untersuchung. Die Bilder der Wahr-
nehmung, die sich auf dieser Stufe bieten, sind aber meist noch eng
verquickt mit allerlei Vorurteilen des Geflihls und Denkens, mit Fehl-
assoziationen, unzugehorigen Zutaten und vor allem mit der Haupt-
ursache aller Tauschung, der Annahme von etwas Substanzhaftem in
den Dingen oder etwas Ichhaftem in den Lebewesen. Durch alle diese
Faktoren ist die VerlaRlichkeit manchmal sogar der einfachsten Wahr-
nehmungen und Urteile sehr beeintrachtigt. Auf dieser Entwicklungs-
stufe der Achtsamkeit bleiben meisten diejenigen stehen, die ohne die
Buddha-Belehrung geblieben sind oder sie nicht auf ihr alltagliches
Leben und Denken anwenden.

59 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

3.
Mit der nachsten Entwicklungsstufe betreten wir das eigentliche Gebiet
der ,,rechten Achtsamkeit“ im buddhistischen Sinne. Die Achtsamkeit
wird hier als ,recht® bezeichnet, weil sie den Geist von verfalschenden
Einflissen frei halt; weil sie Grundlage und Bestandteil rechter
Erkenntnis ist; weil sie den Menschen lehrt, das «rechte Ding» in
rechter Weise zu tun; und weil sie dem vom Buddha gewiesenen
rechten Ziele dient: der Aufhebung des Leidens der durch rechte
Wirklichkeitserkenntnis und der Uberwindung in einem selber von allem
Unrechten, das seine Wurzel hat in Gier, Hall und Wahn. Wenn
Wahrnehmungen und Gedanken gleich bei ihrem Entstehen mit rechter
Achtsamkeit aufgenommen und gepriift werden, so bieten sie sorgfaltig
gesichtetes Erfahrungsmaterial und einen mit Vorurteilen unver-
mischten Gedankenrohstoff, wodurch dann die praktischen und sitt-
lichen Entscheidungen des Menschen, sowie seine Denkurteile einen
unvergleichlich héheren Grad von Verlal3lichkeit erhalten. Vor allem
aber werden solch nlchtern geprifte und unverzerrte Wirklichkeits-
bilder eine verlaBlichere Grundlage bilden fur die buddhistische Haupt-
Meditation:
Die Betrachtung aller Daseinsvorgénge als verdnderlich, unbefrie-
digend und substanzlos.
Einem ungeschulten Geist wird freilich solch intensiver Einsatz ,rechter
Achtsamkeit“ durchaus nicht «nahe» oder nicht «vertraut» vorkommen,
da er sie nur allzu selten gelbt hat. Doch auf dem durch die Satipatt-
hana-Methode gewiesenen Wege kann sie zu etwas Nahem und Ver-
trauten werden, da sie ja, wie wir zeigten, in etwas so Nahem und Ver-
trautem wurzelt. Denn auch diese ,rechte Achtsamkeit* erfullt im Grun-
de die gleichen Funktionen wie auf den beiden friiheren Entwicklungs-
stufen, wenn auch hoher.

4.
Geistigen Fortschritt hat man mit Recht mit einer spiralenartigen
Bewegung verglichen, d.h. die Grundsituationen wiederholen sich auf
verschiedenen Ebenen. Die gemeinsamen Grundfunktionen der ver-
schiedenen Achtsamkeitsgrade sind die Auslésung einer zunehmend
héheren BewuftseinsKlarheit und Bewulitseinsintensitat sowie die
Gewinnung einer zunehmend von Fehlerquellen gereinigten Wirklich-
keitserkenntnis. Wir haben oben diese Entwicklungslinie kurz verfolgt:
in ihrem Aufsteigen vom Unbewulten zum BewuBten; vom ersten
flichtigen BewuBtseinseindruck zu einer deutlicheren Objektvor-
stellung; von einer immer noch lickenhaften und durch Wille und
Vorurteil getribten Wahrnehmung zu einem klaren und unverfalschten
Bild der Wirklichkeit. Wir haben hierbei gesehen, wie es besonders eine
erhoéhte und gescharfte Achtsamkeit ist, die, natlrlich von anderen
Faktoren unterstutzt, zu der jeweils hoheren Entwicklungsstufe fuhrt: zu

60 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

einer zunehmenden BewuBtseinserhellung und BewuBtseinserhéh-
ung.

Wenn der menschliche Geist aus seiner gegenwartigen Krise heraus
will und seinen weiteren Fortschritt in der Richtung der in ihm angeleg-
ten Entwicklung wiinscht, so muf} er diesen Weg wiederum durch das
kénigliche Tor der Achtsamkeit betreten."

Ende des Kommentars.

Die Bedeutung der Achtsamkeit wird im Kapitel "Sublimation vs
Animalitat" auf eine andere Art und Sichtweise verdeutlicht.

Eine Motivation fiir die Praxis und zur Praxis

Sobald ein Mensch die rechte Achtsamkeit in sein Alltagsleben inte-
griert und sich dabei schrittweise sich von den gefiihlten Phanomenen
abstrahiert und sich immer weniger mit den Objekten identifiziert, wird
sein Leben bereichert, weil nur so neben geflihiten und wahrgenom-
menen Erfahrungen auch jenes Wissen in ihm aufsteigt, das ihm eine
Entwicklung ermdglicht und das ist Erfahrungswsissen. Die vorher be-
schriebene BewuBtseinserhellung und Bewulfdtseinserhdhung ist die
Quelle dieses Wissen. Wie beschrieben beginnt durch die fortschreit-
ende Abstraktion der Mensch sich selbst als Gegenstand der Erforsch-
ung psychologischer Phdnomene zu sehen. Von dort ist es nur noch
ein kleiner Schritt zu den abgestuften Abstraktionen des Selbst gegen-
Uber der Welt der Phanomene, was im Zustand Bodhi endet. Es ist jene
Welt der Phanomene (Maya), die ein gewdhnlicher Mensch kompro-
miBlos erfahren mochte. Auch Einstein sagte: ,Alles ist nur ein Wirbeln
von Elektronen®, trotzdem hat er geheiratet. Die Mauer der phanome-
nalen Begrenzung des BewuRtseins ist nur durch die ,rechte Achtsam-
keit“ auflésbar (und nicht durch Mathematik). Das ganze Buch ist auf
dieses Endresultat ausgerichtet.

2Wann immer moéglich, sollte der Bikkhu die Achtsamkeit kultivieren.
Was die Weisheit der Todesstunde angeht, sollte er die Wahrnehmung
der Substanzlosigkeit kultivieren, da alle Phdnomene von Natur aus
rein sind. Er sollte die Wahrnehmung des grof3en Mitgefiihls kultivieren,
da alle Phdnomene in Bodhicitta eingebettet sind. Er sollte die Wahr-
nehmung ohne Bezugspunkte kultivieren, da alle Phdnomene von
Natur aus lichtvoll sind. Er sollte die Wahrnehmung vélliger Abwesen-
heit von Anhaftung kultivieren, da alle Dinge vergénglich sind. Er sollte
diese Wahrnehmung kultivieren, nirgendwo anders nach Buddhaschaft
suchen, da der Geist Weisheit ist, wenn er erkannt wird."

61/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Analyse der Achtsamkeit

Mit der Entdeckung der Wirksamkeit der Achtsamkeit durch den histo-
rischen Buddha wurde eine immer funktionierende Methode formu-
liert und als ein mit nichts vergleichbares Geschenk an die Menschheit
Ubergeben. Durch die analytische Konzentration (ein Resultat der fort-
geschrittenen Achtsamkeit) und die alles-durch-dringende Weisheit hat
Buddha dies entdeckt. Die Achtsamkeitsmethode ist leicht zu versteh-
en, immer anwendbar aber schwer unterbrechungslos auszufihren.
Welches innere Potential die Achtsamkeit aktiviert und nutzt, ist im Ka-
pitel ,Praxis der Meditation und Konzentration“ beschrieben. Hier nun
eine Analyse zum Wesen und zur Funktionsweise der Achtsamkeit:

1. Achtsamkeit ist eine Grundfunktion des BewuRBtseins

2. Ohne Achtsamkeit keine Objektwahrnehmung

3. Sati (Begreifen) entsteht aus dem Zusammenspiel von Objektwahr-
nehmung und Gedachtnis.

4. FrUhere Einordnungen der Wahrnehmungen filhren zu Assozia-
tionen

5. Assoziationen ermoglichen abstraktes Denken

6. Eine scharfere Aufmerksamkeit fihrt zu mehr Details

7. Abstraktes Denken bewirkt die Fahigkeit zur Generalisierung

8. Achtsamkeit durchbricht den dunklen Strom des Unbewuften

9. Je starker die Ich-Beziehung desto schlimmer die Irrtiimer im Be-
urteilen der Wahrnehmungen.

10. Die spiralenartige Steigerung der Achtsamkeit bewirkt eine Ver-
tiefung und Verscharfung der Objekterkenntnis (Wissensklarheit) und
damit ein Ausmerzen der Irrtimer.

Der weitaus groBte Teil des geistig-mentalen Lebens in der heutigen
Menschheit vollzieht sich als ,angeborene Fahigkeit® in diesen 4 Schrit-
ten und erweitert sich horizontal in die Breite und nicht vertikal:

1. Objektkenntnis,

2. Subjektivierung der Erfahrung,

3. assoziierendes Denken,

4. abstraktes Denken

Diese derzetige Achtsamkeit umfal3t bereits ein weites Gebiet, ist aber
noch eng verquickt mit Vorurteilen, Ansichten und Gefiihlsbeeinflul3-
ungen und bewirken folglich Fehlasssoziationen, was die Intelligenz der
Erkenntnis (VerlaBlichkeit der Schlu3folgerungen) sehr beeintrachtigt.
Auf dieser Stufe bleiben diejenigen stehen, die keine Buddha-Belehr-
ung erfahren haben oder diese nicht im Alltag anwenden. Den Tieren
fehlt die Gedachtniskraft und kénnen daher nur isolierte, unzusammen-

62 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

héangende Tatsachen auffassen.

Auf der nachsten Stufe beginnt die "rechte Achtsamkeit" im Sinne
Buddhas durch Anwendung seiner Lehre auf das rechte Handeln, das
rechte Denken, das rechte Reden und die rechte Lebensweise. Will der
Mensch seine bisherigen Begrenzungen horizontal wie vertikal auf-
heben, so mul} er diese Technik anwenden, denn durch rechte Acht-
samkeit im Denken und im Wahrnehmen wird ein vorurteilsloser Ge-
dankenrohstoff erzeugt, der einen viel gréReren Grad der VerlaBlichkeit
bewirkt und daher immer weniger Fehlurteile (bis gar keine mehr) zu-
Iakt. Einem ungeschulten Geist ist die "rechte Aufmerksamkeit” fremd
und kann erst durch beharrliches Uben in das Wesensdasein integriert
werden. Ohne rechter Aufmerksamkeit bleiben ihm leidvolle
Erfahrungen nicht erspart, denn erst diese bewirken ein ,Aufmerken®.

Der geistige Fortschritt ist somit eine spiralenartige "Bewegung", denn
die Grundsituationen wiederholen sich auf verschiedenen Ebenen der
Wahrnehmungsscharfe, welche in Achtsamkeitsgrade unterteilt werden
kann und sich durch BewuBtseinsklarheit, BewuRtseinsintensitat und
Wirklichkeitserkenntnis mit zunehmender Abnahme von Fehlerquellen
unterscheiden. Diese verschiedenen Ebenen spiegeln sich in den De-
finitionen bzw. Beschreibungen der Jhanas wieder, siehe Kapitel ,Was
sind Jhanas?“. In diesem spiralformigen Prozel, der nur mehr vertikal
ist, erfahrt man viele Stufen des Erwachens, jede einzelne ist schwierig
zu beschreiben. Ein wahrer spiritueller Meister kennt sie alle. In dieser
Spiralbewegung steigert sich das Wachsein und es andern sich (oder
werden mehr) auf hdheren Stufen die wahrzunehmenden Objekte, z.B.
der pranische Korper, die kosmische Energie oder der grenzenlose
Raum. Mit dieser steigernden Achtsamkeit werden die unbewuften
Vorgange durch eine erhdhte und gescharfte Aufmerksamkeit in eine
BewuBtseinserhohung und BewuBtseinserhellung umgewandelt,
was im Bodhi endet. Diese rechte Aufmerksamkeit aktiviert das Budd-
ha-Auge und erhoht den Uberweltlichen Intellekt. Und letztendlich tritt
dies ein:

Wenn das Licht des héheren ICHs das niedrigere Ich durchdringt,
identifizieren sich die beiden Ichs miteinander und hierdurch wird die
Vollkommenheit erreicht”.

"Das Obere muB ins Untere".

63 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Achtsamkeit

Vorwort

Achtsamkeit ist das erste der sieben «Erleuchtungsglieder» (bojjhanga,
siehe Kapitelende), d.h. jener Eigenschaften, die Wachstumsbedingung
wie auch wesentliche Bestandteile der Erleuchtung (bodhi) sind. Die
Achtsamkeit steht an erster Stelle, nicht nur in der formalen Reihen-
folge, sondern auch weil ihre Ausbildung grundlegend ist fiir die volle
Entfaltung der anderen sechs Eigenschaften, und besonders fur das
zweite Erleuchtungsglied der "Wirklichkeitsergrindung".

"Besonders derjenige, dem die Lehre des Buddha ans Herz spricht und
der in ihr eine Lésung fiir Lebensprobleme sieht, die er als gut em-
pfindet, darf nicht unachtsam gegeniiber den Gliedern des Pfades sein,
sondern mul3 jedem einzelnen mit gréter Aufmerksamkeit begegnen.
Denn wenn er die moralischen Gebote dieser Lehre effiillen will, mul3
er sich gut beobachten, damit nicht seine Neigungen, sondern nur die
Vorschriften der Lehre sein Handeln bestimmen. Zudem ist diese
Selbstbeobachtung eines der wichtigsten Glieder des Pfades.

Sich selbst zu beobachten, ist anfangs sicher nicht einfach. Das Leben,
das ein Mensch gewdbhnlich bis zur Annahme der Lehre des Buddha
als Lebensweg fiihrt, wird von Trieben geleitet, liber deren ethischen
Wert meist gar nicht nachgedacht wird. Daher unterliegt er der Tragheit,
die ihn bei mangelnder Achtsamkeit immer wieder zur Selbstunbeherr-
schung zurtickfihrt.

Wenn er also nicht auf Selbstbeobachtung und damit auch auf Selbst-
beherrschung achtet und diesen Trieben und Impulsen nachgibt, wird
er niemals ein wahrer Anhédnger der Lehre Buddhas sein, die tat-
séchlich zur Erlésung fihrt. Stattdessen werden in ihm schlechte Neig-
ungen erwachen, die sowohl fiir das &uBBere als auch fiir das geistige
Leben schédlich sind — ein Leben, das er durch falsches Verstdandnis
der buddhistischen Lehre zwar nicht angetreten hat, aber hétte antreten
sollen.”

“Die Achtsamkeit, so hoch gepriesen und so hoher Ergebnisse féhig, ist
aber keineswegs ein mystischer Geisteszustand, der nur wenigen
Erlesenen verstdndlich und zugénglich ist. Achtsamkeit in ihrer ele-
mentarsten Erscheinungsform ist vielmehr eine der Grundfunktionen
des Bewulltseins, ohne welche es keinerlei Objektwahrnehmung gibt.
Tritt ndmlich irgendein geniigend starker &ulBerer oder innerer Reiz auf,
so wird Achtsamkeit geweckt, und zwar zunéchst in ihrer einfachsten
Form, als das anfédngliche Aufmerken, die erste Zuwendung des

64 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Geistes zum Objekt. Damit durchbricht das BewulBltsein den trdgen,
dunklen Strom des Unterbewul3ten, ein Vorgang, der sich wéhrend des
WachbewuBtseins in jeder Sekunde unzéhlige Male vollzieht. Diese
anféngliche Funktion der Achtsamkeit als erste Reiz-Reaktion ist noch
ein recht primitiver Vorgang, doch er ist von entscheidender Bedeutung
als das erste Sich-Abheben des Bewultseins von seinem unbewul3ten

”

Grunde ....”.

Ohne einer ausgebildeten Achtsamkeit ist eine Erkenntnis der eige-
nen Wirklichkeit, d.h. der kdrperlichen, psychischen und geistigen Vor-
gange, nicht mdglich.

Die Wahrheit von der Leidensaufhebung wird hier gleichfalls auf die
Einzelerfahrung zuriickgefuhrt. Man kann die zeitweise Aufhebung des
Begehrens erfahren, wenn man sein Entstehen mit Achtsamkeit beob-
achtet. Denn, wenn Reines Beobachten da ist, hat das Begehren
keinen Raum; es kann nicht mit solcher Achtsamkeit gleichzeitig be-
stehen.

Mindful (mindfulness) ist das englische Wort fir Achtsamkeit. Wortlich
zerlegt steht "ful", von "full" abstammend, fur "viel denken" oder "nach-
denklich", also eine Menge an Gedanken im Denkprinzips (Denkorgan).
Aber genau das Gegenteil soll erreicht werden, es soll ja leer (glatt)
werden, um die Wirklichkeiten verzerrungsfrei wiedergeben zu kénnen!
Es soll also weniger gedacht werden, "attentiveness, introspection,
selfobservation" waren klarere Begriffe im Englischen.

Die Schwierigkeit der Einfachheit

Es folgt eine komprimierte Erlduterung und Anleitung zur praktischen
Durchfuihrung von Satipatthana (Achtsamkeit) im Alltag. Die Schwierig-
keit des Satzes

»lch weiB, daB ich dies oder jenes tue ...“

liegt in der praktischen Umsetzung bei Allem im taglichen Ablauf wie
auch in der Meditation. Die Anwendung dieses einfachen Satzes, den
man ununterbrochen anwenden soll, ruft einen groRen Gegenspieler
hervor. Warum? Mit diesem einfachen Satz wird die Aufmerksamkeit
(das Bewult-Werden, Licht des Begreifens) in die automatisierten, an-
gelernten Handlungen und Gewohnheiten hineingezogen, welche aus
dem Unterbewultsein heraus den Lebenslauf und das Schicksal mit-
bestimmen (siehe Kapitel "Aufmerken"). Aber es gibt die Hamer und
Sinnverdreher, die sagen: ,Wozu brauch ich das? Wozu das tben?
Ich weil} doch, was ich tue.“ Er weil} es aber erst nachher (wenn tber-
haupt) nachdem er den Impuls bereits ausgefiihrt hat. Und eine Dumm-
heit erkennt er erst im nachhinein. Die Achtsamkeit mul} aber idealer-

65 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

weise dies vor Ausfiihrung erkennen und eingreifen kénnen, um
z.B. die Vorgaben der Edlen Versittlichung einzuhalten, also zwischen
Entstehung eines Impulses oder Wollens und des Tuns. Die unkon-
trollierte Spontaneitat und Reflexivitat wird kontrollierbar. Das Bewul3t-
Werden in dieser ,Licke” ist entscheidend und von der weil® der unge-
schulte Menschen nichts. Mit zunehmender Praxis wird diese ,Lucke*
deutlicher. Der groRe Gegenspieler ist das "allerkostbarste Ich", die
Persodnlichkeit, welche alle Positionen im Wesen besetzt halt. Der
Praktizierende muf} sie als Parasit betrachten. Sie will als falsches Ich
nicht entmachtet werden, sie will sich nicht in die Karten gucken lassen.
Sogar Intellektuelle, Wissenschaftler und Professoren scheitern an
dieser einfachen Ubung, denn die Schwierigkeit liegt im geduldigen,
dauerhaften Praktizieren. Eine alleinstehende Person hat es da bedeu-
tend einfacher. Auf diese Weise wird das mechanische, unsinnige und
unstete Denken schrittweise durch Wissensklarheit ersetzt und das
"durchschauende Begreifen" (vipassana) wird geboren. Und das macht
wirklich Freude.

Jenes "Ich weiB, daB ich ..." ist der erste kleine Lichtstrahl des Be-
wuBtseins.

Dieser simple Satz ist der Scheinwerfer in die finsteren Ecken des
eigenen Wesens und vertreibt Schlaf, Stumpfheit und Fehlurteile. Damit
wird erkannt, warum man was tut und daraufhin kann man eingreifen
und all die Auswichse der Persdnlichkeit, inklusive ihrer unbewuften
eingefleischten Gewohnheiten, unterbinden und das "Rechte" tun, wo-
mit gleichzeitig die Beobachtungs und Unterscheidungskraft wachst.
Gleichzeitig wird mit dieser Achtsamkeit ein Abstand zwischen Beob-
achter und dem Beobachtetem hergestellt und das Erkennen der Sub-
stanzlosigkeit wird moglich:

DA bin ich und DORT ist das Geschehen.
DA bin ich und DORT ist das Objekt der Zu- oder Abneigung.

So wird eine Identifikation mit dem Geschehen oder dem Objekt der
Begierde und der GenufRes vermieden (Nicht-Haften). Dieser Abstand
bewirkt ein vorsichtiges Herantasten an die Stimulationen der Welt und
die Bereitschaft, immer zurlickzutreten oder abzulehnen. Das bewahrt
einem vor zahlreichen "Dummheiten" und reflexiven Handlungen.

Kaum fangst du mit dieser Selbstbeobachtung an, hast du es nach ein
paar Minuten schon wieder vergessen. Dein Ego suggeriert dir "das ist
lastig, das ist widerlich, wozu brauch ich das?". Das sollte dir zu
denken geben. Erst beharrliches Training bringt Erfolge im Alltag und in
der Meditation und es macht Freude feststellen zu kénnen, dal® das
Wachsein sich steigert. Es beginnt damit, dald man nichts mehr vergif3t,

66 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

es geht dann Uber in die erleuchtende Umgebungsbeobachtung und im
Feststellen vieler Details, das man Genie nennt. Wer sich dauernd
selbstbeobachtet ist konzentrierter als der normale Mensch und unter-
liegt nicht mehr dem Willen anderer. Wer dies beharrlich Ubt, der er-
wirbt bald eine heitere Gelassenheit und ein inneres Lacheln, denn das
Chaos im Denken, das Schwanken der Stimmung wird immer weniger.
Er beginn sein Dasein als Karmastrom zu akzeptieren. Damit hat die
Reise in die Wissensklarheit (,sati“) begonnen. Das Wachsein bestimmt
die Einordnung in den Wesenshierarchien,

Wie beginnt man?

Man beginnt hier und jetzt, ein Ortswechsel ist unnétig. Man soll alleine
Zuhause beharrlich bei Beginn und bei Abschluf jeder Handlung sich
vorsagen und bewuft sein, "dal} ich dies oder jenes tue und nichts
anderes". Bald wirst du erkennen, dass es einen ,inneren Storfaktor*
gibt. Jede kleinste Handlung oder Bewegung soll verfolgt werden, so-
lange bis immer mehr Details erkannt werden. Das ist anfangs zeit-
aufwendig bzw. verlangsamt den Tagesablauf, aber mit der Zeit macht
es Spal’ und es integriert sich von selbst in dein Handeln und die Vor-
teile werden rasch erkannt. Man méchte nicht glauben, welche Detail-
beobachtungen man aus alltaglichen Aktivitaten herausholen kann (z.B.
beim Kauen des Essens, beim Zahneputzen, beim Duschen, beim
Anziehen, beim Hinsetzen, beim Einsteigen in ein Auto usw.). Wenn
man dies "lch weiB, daB .." bei einer Handlung vergift, dann wieder-
hole sie "bewul3t", falls mdglich. Die Bewegungsubungen von Tai Chi
sind ein Ableger zur Ubung der der Achtsamkeit. Mit der Zeit wird diese
Achtsamkeit immer 6fter im Tagesverlauf prasent sein und dieser bietet
mit seinen Gewohnheiten und Spontaneitdten mehr als reichlich Ge-
legenheit. Eine Sicherheit macht sich breit, das ist die vielgepriesene
Entschleunigung und wirkt auch in einer hektischen Umgebung. In
Wirklichkeit ist es der (kiihle) Beobachter, der hinter allem steckt. So
tritt man in den Strom des Dharma ein. Das Uben der Achtsamkeit
sollte gleich von Anfang an mit einer guten Stimmung (ein weiteres
Achtsamkeitsobjekt) verbunden werden.

Was wird achtsam beobachtet?

Man beginnt bei den Koérperhandlungen und Gewohnheiten, beim
Reden und beim Antworten, dann beobachtet man die Stimmung und
ihre Schwankungen, dann die Sinneswahrnehmungen mit ihren
Reflexen und den "Durchgriff" der Personlichkeit auf die Beutesche-
matas, dann der Beobachtung des Atmens, dann widmet sich die Acht-
samkeit dem mechanischen Denken und ihrer unsinnigen Inhalte. Am
Anfang kann soll man sich nur auf ein Achtsamkeitsobjekt (K&rper-
bewegungen) fokusieren, aber mit der laufende Praxis integrieren sich

67 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

die anderen Achtsamkeitsobjekte automatisch dazu. Nur die kontinu-
ierliche Praxis fuhrt zu Erfolgen, ansonsten beginnt man immer wieder
von vorne, denn etwas in dir will deine Beobachtung und Erkenntnisse
nicht, es haldt das Licht des Erkennens.

Wenn man diese Praxis hartnackig fortsetzt, wird es nicht lange dauern
bis man die erste Mauer der Umhullung durchdrungen hat und man
registriert, da® aufsteigende Impulse aus der Tiefe des Unterbewul3t-
seins laufend dir "Befehle" erteilen, dich irgendwo "hinschieben" und
dich Dinge tun lassen, die du spater bereuen oder als ungtinstig beur-
teilen wirst. Es ist dies der Trieb bzw. der "innere Diktator", der tief
unten in der Dunkelheit agiert und die Ursache des eigenen Samsaro
ist. Wenn du ihn ohne Achtsamkeitstraining suchst, dann ist er schein-
bar nicht existent und erst dann erkennbar, wenn er sich gedufert hat.
Er ist am leichtesten erkennbar im Geschlechtstrieb, am heftigen Ver-
langen oder brisker Ablehnung. Die Psychologen kdnnen ihn nicht
direkt sehen, sondern mussen ihn durch ausgekliigelte Analysen her-
leiten. Das Wirken des inneren Diktators mul® man selbst empirisch
erfah-ren, erst dann "wacht" man auf. Man wird auch feststellen, dal}
man nicht wollen kann, was man will, sondern dal} das, was man will
einem aufgewungen bzw. vorgegeben wird. Die Schlafenden nennen
das freier Wille. Ist man soweit vorgedrungen, dann kann der Kampf
gegen die "Krake" oder "Spinne" erfolgreich gefiihrt und gewonnen
werden, indem man einfach diesen inneren Befehlen, die auch als
innerer Druck empfunden werden, nicht gehorcht und willentlich sein
Denken andert oder sich statt dessen anderen Dingen zuwendet z.B.
der er-hdhten ursachlosen Freude oder einer unangenehmen Arbeit.
Vor diesem 1. Wachseinszustand ist man immer ,versklavt‘. Dies ist
eine sehr wichtige Phase in der geistigen Entwicklung, keiner kommt
darum herum. Es gibt keine fixe Reihenfolge oder Biindelung in den
Achtsamkeitsobjekten, sie ergibt sich aus der Situation und dem Grad
der Wachheit. Spirituelle Meister sagen, da® der Trieb in all seinen
Moglichkeiten zur Manipulation erst an der Schwelle zum Nirvana kom-
plett ausgerottet bzw. besiegt ist.

Wie schon erwahnt, flihrt die Achtsamkeit Lichtstrahl zu "Licken" in
jene Lebensprozesse (Skandhas), wo das Ego noch nicht reagiert und
daraufhin kann man Eingreifen. So wird man feststellen, dal3 nach ca.
0,1 bis 0,4 Sekunden das Ego auf eine Sinneswahrnehmung mit einer
Meinung reagieren wird und da kann man diesen Einflul® neutralisieren.
Diese "Lucken" als Momente der Wissensklarheit werden immer mehr
und sind bereits Kostproben des Dharmakaya. Dies alles fuhrt zwangs-
laufig zu einer Wesensverbesserung und von einer Versenkung zur
nachsten und ein Schlisselergebnis ist die Entdeckung der Impuls-

68 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

folgen des eigenen Karmas. Nebenbei wird die Nutzung des Gehirns
von 4% auf immer mehr erweitert, der vordere Gehirnlappen und das
Cerebellum werden gereinigt. Eigentlich darf es einem in diesem Prakti-
zieren nie langweilig werden. Ab einer gewissen Scharfe der Selbst-
beobachtung (Selbst-Durchdringung) dringt die Lebenskraft in den zen-
tralen Nerv (Sushumna) ein und bewegt sich nach oben, was jedes Mal
das BewuBt-Werden um eine Dimension erweitert. Das ist das
"Eintreten in den Strom" — ein Meilenstein in der Entwicklung. Die
komplette Selbstbeobachtung ergibt auch die komplette Selbstbe-
herrschung, d.h. der ganze Korper und das Wesen kann nichts mehr
machen, ohne dal® man es zulalt. Aber die Menschen schatzen nicht,
was kostenlos und einfach ist und die Dharmaverbreiter "Ubersehen"
absichtlich das Kernstlick der Lehre Buddhas. Denn hat der "Anwen-
der" die Methodik erst einmal begriffen und wendet sie an, dann ent-
steht "Unabhangigkeit", man braucht sie nicht mehr, man hat eigene
wertvolle Erfahrungen, was wiederum die Sponsoren reduziert. Jener
hat dann die Freude und ein héheres Wachsein durch eine Praxis ge-
funden, was exoterische und exotische Spektakel (Lamrims, Ngéndros)
Uberflissig macht.

Das konsequente Machen ist das Problem. Deswegen erlangen nur
sehr wenige den Bodhi. Mit aller Macht will dein Ego das Eindringen
des "bewulBten Lichts" verhindern und wartet auf "schwache" Momente.
Also mull etwas dran sein an der Lehre Buddhas. Satipatthana
funktioniert auch im Bardo und die Praxis sieht niemand, sie ist
daher immer und Uberall anwendbar. Der taglich Blick auf die "person-
liche Checkliste" (siehe Inhaltsverzeichnis) kann in den ersten Phasen
dabei hilfreich sein.

Wer noch mehr liber die Praxis der Achtsamkeit erfahren und tiefer
einsteigen will, dem sind die detaillierten Erlduterungen von Nyana-
ponika in "Geistestraining durch Achtsamkeit" empfohlen. Warum? Weil
gerade er dies sein ganzes Leben lang praktiziert hat und alles durch
eigene Erfahrungen gedeckt ist. Allerdings hat auch er sich strikt an die
Begrifflichkeiten der Theravada gehalten, wodurch die gesamten Wirk-
ungen der Praxis auf die Komponentenstruktur des Menschen (siehe
Kapitel "Was ist der Mensch?") zu kurz kommen. Doch die eigene
Empirik Gberragt alle akademischen Analysen. Was unbekannt ist, ist
die Tatsache, dal} auch Buddha Gautamo Yoga praktiziert hat, denn er
kannte die mit der pranischen Energie und Kundalini verbundenen
Techniken durch eigene Praxis genau. Wie sonst kdnnte er tber all die
Fahigkeiten (Siddhis) verfigen, die im Raja- und Jnana-Yoga aufge-
listet sind. Im Visuddha-Magga Kapital 12 und 13 sind sie ebenfalls
beschrieben, allerdings nicht die genauen Konzentrationstibungen
dazu, um sie erwerben zu kénnen. Auf jeden Fall ist dazu ein ge-

69 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

steigertes Wachsein (Achtsamkeit) immer Voraussetzung.

Die Achtsamkeit und die Erleuchtungsglieder

Die 7 Erleuchtungsglieder (bojjhanga sutta), auch Erwachungsglieder
genannt, sind:

Achtsamkeit (sati)

Wahrheitsergriindung, Gesetzesergrindung (des Universums)
Willenskraft, Beharrlichkeit

Freude, Seligkeit

Gestilltheit, Gelassenheit

Sammlung (Konzentration)

. Gleichmut

Erstmals tauchen Freude, Seligkeit und Konzentration als Faktoren
bzw. Erleuchtungsglieder auf. Zur Freude und Konzentation gibt es hier
eigene Kapitel, die alles ndher beleuchten. Die kéngliche Achtsamkeit
steht Uber allem, ohne sie sind die anderen Glieder unerreichbar.

Noogawh =

70/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das kurze Satipatthana Sutra

Vorwort

Der Text hier wurde mit Absicht verkiirzt auf die Essenz der Sutra
zum besseren Einpragen. Das Original, die “Lehrrede von den Grund-
lagen der Achsamkeit” (Satipatthana-Sutta) findet sich an zwei Stellen
des PaliKanons: a) in der Mittleren Sammlung (Majjhima-Nikaya) als
10. Rede und b) in der Langen Sammlung (Digha-Nikaya) als 22. Rede
“Maha-Satipatthana-Sutta”. Den komplette Text dieser Sutra findet der
Leser zusammen mit der Prajna-Paramita im Mittelteil des Buches. Die
Lehrrede Uber die Achtsamkeit und seiner Praxis war lange Zeit in Ver-
gessenheit geraten bis dann ein burmesischer Mdnch, namens U.
Narada, am Anfang des 20. Jahrunderts sich die "Eigenart" dieses
Ubungsweges neu erarbeitete und lehrte (siehe Nyanaponika “Geistes-
training durch Achtsamkeit”).

Wer die Achtsamkeit eine Weile Ubt, wird feststellen, dall die Essenz
der Achtsamkeit "lIch weiB, daR ich ..." alles miteinschliel3t, was im
Sutra detailliert ausgefihrt ist. Das Anapanasati-Sutra (Atembeob-
achtung) ist ein wichtiger Teilaspekt der gesamten Achtsamkeitslehre
und im Visudda-Magga (Seite 301-335, siehe Literatur) ausfihrlich
beschrieben. Eine strukturelle Analyse des Satipatthana-Sutras gibt es
auf der Webseite des Autors als download (PDF).

Der einzige Weg ist dies, o Ménche, zur Lduterung der Wesen, zur
Uberwindung von Kummer und Klage, zum Schwinden von
Schmerz und Triibsal, zur Gewinnung der rechten Methode, zur
Verwirklichung des Nibbana, sind ndmlich die vier Grundlagen der
Achtsamkeit. Welche vier?

Da weilt, o Ménche, der Ménch beim Kérper in Betrachtung des
Kérpers, eifrig, wissensklar und achtsam, nach Verwindung von
Begierde und Triibsal hinsichtlich der Welt; er weilt bei den
Gefiihlen in Betrachtung der Gefiihle, eifrig, wissensklar und
achtsam, nach Verwindung von Begierde und Triibsal hinsicht-lich
der Welt; er weilt beim Geist in Betrachtung des Geistes, eifrig,
wissensklar und achtsam, nach Verwindung von Begierde und
Triibsal hinsichtlich der Welt; er weilt bei den Geistobjekten in
Betrachtung der Geistobjekte, eifrig, wissensklar und achtsam, zur
Uberwindung von Begierde und Triibsal hinsichtlich der Welt.

Wahrlich, ihr Ménche, wer auch immer diese vier Grundlagen der

71171397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Achtsamkeit derart fiir sieben Jahre (ibt, bei dem ist eines von
zwei Ergebnissen zu erwarten: entweder die (héchste) Erkenntnis
bei Lebzeiten oder, wenn noch ein Haftensrest da ist, die
Nichtwiederkehr ...

Der einzige Weg ist dies, o Ménche, zur Ldauterung der Wesen, zur
Uberwindung von Kummer und Klage, zum Schwinden von
Schmerz und Triibsal, zur Gewinnung der rechten Methode, zur
Verwirklichung des Nibbana, nédmlich die vier Grundlagen der
Achtsamkeit.

Was derart gesagt wurde, in Bezug hierauf wurde es gesagt.”

Im originalen Sutra zum Ende hin spricht Buddha unter "Was ist nun,
ihr Monche, rechte Sammlung?” andeutungsweise von den Ver-
senkungsstufen (Jhanas), diese sind eine gute und verstandliche Ein-
ordnung der geistigen Entwicklungsstufen, siehe mehr dazu im ents-
prechende Kapitel "Jhanas".

“Wie es im groRen Weltmeer, ihr Schiller, nur einen Geschmack gibt,

namlich den Geschmack des Salzes, so gibt es, ihr Schiiler, in der
Lehre, die ich euch lehre, nur einen Geschmack, den der Befreiung".

721397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Ursachlosen Freude

Was ist darunter zu verstehen?

Sie ist ein innerer Gefiihlszustand, der sich durch Desinteresse
(Abwendung) an der Welt bei gleichzeitigem Bemiihen um eine
freudige Stimmung und Heiterkeit einstellt, die iiber dem normalen
Stimmungspegel des Menschen liegt und keinen auBeren AnlaR
benotigt. Die Amplitude der inneren Stimmung (Gefiihislage) wird
dadurch gradlinig und hat steigende Tendenz.

Die ursachlose Freude ist eine Reflektion des inneren, gottlichen Ichs
und ist die untere Wahrnehmungsstufe der héheren Seele (Atman)
oder die unterste Erhellung des Dharmakaya. Diese Freude geht spater
in Seligkeit iber und am Ende in kiihle Weisheit und Wissen.

Dieses Kapitel sollte zusammen dem Kapitel "Was ist Sukhayana?"
studiert werden.

Kann man sich denn das Voranschreiten in der Bemiihung zur
Erleuchtung ohne freudige Zustinde vorstellen? Nein. Ohne sie
wiirde man verdursten!

Die ursachlose Freude entwickelt Qualitaten, die der Materialismus
niemals bieten kann und der gesellschaftlichen Erziehung unbekannt
ist. Sie erleichtert die Verwirklichung der edlen Versittlichung und einer
guten Meditation. Ihre Bedeutung wird unterschatzt.

Wer die ursachlose Freude in sich halten kann, bannt jede Spur
von Leid aus seinem BewuBtsein. Das ist es, was die Menschen in
Wirklichkeit suchen (oder brauchen). Es ist die Umkehr des
"Siindenfalls".

Der historische Buddha hat nicht explizit Gber die Freude referiert,
sondern als ein Ergebnis fir Monche in der Praxis gepriesen. Ein
gegenwartiger Buddha erkannte, dal mit "Freude zuerst" die
Menschen dieser Epoche sich vor den vielfaltigen und aufdringlichen
Stimulationen (Sirenengesang) der Welt besser schiitzen kénnen und
dies so zu einer verlalllichen Basis in der Praxis werden kann. Er hat
die Gleichung einfach umgedreht, Ergebnisse in eine Methode ge-
wandelt und mit tiefer Einsicht die ursachlose Freude an die erste Stelle
der Vorbereitungen gestellt und dargelegt, basierend auf der Erkennt-
nis, dal® der Mensch priméar durch das Gefiihl lebt und damit umgebaut
werden kann.

Gleichzeitig umarmt (integriert) diese Praxis die anderen Saulen der
Lehre Buddhas. Ware Buddha Gautama heute in der Welt erschienen,

731397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

er hatte es nicht anders gemacht. Mit der ursachlosen Freude wird das
Innenleben des Menschen zu einem primaren und leicht feststellbarem
Achtsamkeitsfaktor. Was also ist die ursachlose Freude?

Die konstante ursachlose Freude ist eine wichtige mystische
Fahigkeit und ein unabdingbarer Meilenstein und Beweis des
Fortschreitens. Die hdhere Seelee ruft im Menschen ohne Unterlal3,
aber im Larm der Welt hort er sie nicht, siehe 2 Seiten weiter. Maro,
der Koénig des Materialis-mus, ist ihr Gegner, denn er verliert eine
wichtige Waffe: Das Drangen nach Sinneserlebnissen. Im Kampf um
die ursachlose Freude lernt der Adept viel von sich selbst (siehe 1.
Jhana). Und wenn diese als Selig-keit gefestigt ist, dal} sie nie mehr
verschwindet und sich im Falle eines Abflachens (Stérung) unmittelbar
selbst repariert, dann sind Voraus-setzungen fiir den Vollendungspfad
gegeben. Die Welt hat dann ihren Einfluf} fir immer verloren, denn der
Adept begreift und sieht das damonische Wesen hinter den Verlock-
ungen, besonders dann wenn die "Augen" geoffnet sind (3. buddhist.
Jhana). Als kirzerfrequente innere Vibration ordnet sie den Menschen
in der kosmischen Wesenshierarchie héher ein, denn mit dieser Be-
muhung beginnt sich die innere Struktur umzuformen. Die ursachlose
Freude und Metta sind die 2 Seiten einer goldenen Medaille. Die
ursachlose Freude ist nicht zu verwechslen mit der wertschatzenden
Freude (Mudita).

Die ursachlose Freude ist allerdings nicht leicht zu erringen, denn der
normale Mensch kann sich ohne Anlaf} nicht freuen. Jede Schwankung
ist sofort auszugleichen. Das Aufrecht-Halten dieser Freude bedingt
automatisch die edle Versittlichung, eine Nicht-Teilnahme an weltlichen
Vergnigungen und eine Anpassung des Handelns und Denkens. Es
gibt fur ihn dann keine Uberraschungen mehr, die ihn der seelischen
Stabilitat berauben, es gibt fir ihn nur Geschehen bzw. Ereignisse
aullen herum und die Objektivitat (Durchblick) expandiert. So wird der
wichtige Gleichmut und die Unbegehrlichkeit gefestigt; und sie wird
zu einem wertvollen Helfer im Samsaro. Und im freudigen Zustand a3t
es sich gut Uben. Wer einmal diese Art der Freude gekostet hat, weily
um die Vorteile und um deren Dauerhaftigkeit. Er weif3, dal3 Sinnesbe-
friedigungen diese (beruhigende) Qualitdt und Kontinuitat niemals er-
reichen, wahrend die Sinnesbefriedigungen, je nach Intensitat, eine Un-
ruhe, innere Vibrationen hinterlassen und als innere Dunkelheit (Ta-
mas) enden. Wer die Freude halten kann, kann unginstigem Schicksal
(Karma) ausweichen. Die Bandbreite der inneren Freude reicht von ein-
facher, sanfter Glicksempfindung bis hin zur Ekstase (siehe 3. Jhana).
Sie steigt anfangs temporar auf und dieser Zustand verlangert sich
schrittweise und bleibt dann konstant. Das Wachsen dieser Freude wird

741397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

als Wachsen des inneren (gottlichen) Kindes bezeichnet. Erst nach
ausreichender Sattigung beginnt sich dieses innere Potential in eine
tiefe, kiihle Ruhe zu verwandeln, was man Wissensklarheit und Weis-
heit nennt.

Die ursachlose Freude bewirkt eine Umkehr der Orientierung der
seelischen Krafte weg vom Materialismus, denn sie bewirkt nicht nur
eine Verbesserung der aufleren Bedingungen, damit man gut prakti-
zieren kann, sondern wirkt auch auf den Kérper positiv, heilend und
reinigt (wascht) langsam das UnterbewuBtsein aus und bewirkt so eine
Umformung hin zu lichten Qualitaten. Die Magie der ursachlosen Freu-
de wird im nachsten Kapitel "Das Rufen der Hoheren Seele" verdeut-
licht und sollte das Herz eines jeden Menschen berlhren. Die ursach-
lose Freude, die Versittlichung, die Achtsamkeit, die Meditation und
Metta bewirken dasselbe wie Lamrim oder Ngoéndro. Man kann sie
jederzeit praktizieren, ohne von etwas abhangig zu sein.

Zusammenfassung: Stufen der Freude

Stufe 1: Lachen, wann immer mdglich. Anfangs auch mit schlechten
Witzen, die schrittweise geistreicher werden sollen bis eine innere
Heiterkeit erreicht wird.

Stufe 2: Verstehen der Bedingungen zur ursachlosen Freude und
Entwickeln dieser inneren Freude durch schrittweise Minimierung der
Unterbrechungen unter Vermeidung von ,unrechtem Handeln und
Denken® oder der Abgabe (Verlust) dieser neuen Qualitat (Energie) an
die Umwelt.

Stufe 3: Halten einer dauerhaften ursachlosen Freude, die bereits eine
Seligkeit ist und sich durch Askese (Sinnesbeherrschung) steigern Iaft.
Stufe 4: Durch diese ursachlose Freude besiegt man das immer noch
schwelende Verlangen zur groben Sexualitdt, was Voraussetzung fur
die nachste Stufe ist.

Stufe 5: Erreichen einer dauerhaften "hdchsten”, ekstatischen Selig-
keit, welche den Menschen in die Hierarchie der Goétter einreiht (siehe
3. buddh. Jhana).

Stufe 6: Erreichen der "kihlen" Seligkeit, bekannt als "jenseitige Selig-
keit", in der sich diese Seligkeit in Wissen und Weisheit umwandelt und
sich dann endgiiltig voll entfaltet.

Stufe 7: Entwicklung der "gleichzeitigen Seligkeit", d.h. der Adept kann
ad hoc jede beliebige Seligkeiten oder Zustand erzeugen, was eine
wichtige Fahigkeit eines Bodhisattva auf dem Mahayana ist.

Stufe 8: Die ,Héheren Freuden® entstehen, wenn der Adept den
Mahayana-Pfad wandelt, siehe nachste Seite.

751397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die GroRen Freuden

Die Hoheren oder Groften Freuden sind jene, die sich erst aber der 4.
Jhana-Stufe einstellen und dann wenn der Adept den Mahyana-Pfad
betreten hat. Sie entstehen parallell zur Weisheit aus der Leere und
sind eine andere Art der Freude, welch der Schiler in den Jhanas 1 bis
3 erlebt. Trotz alldem werden sie hier erwahnt, damit der Praktizierende
nicht meint, auf den hdéheren Stufen gibt es nur mehr die ,Indifferenz
und Kalte des durchdringenden Wissens aus der Leere“ und damit er
eine Perspektive hat. Diese Freuden werden evident in allen 3 Kdérpern
eines Bodhisattva. Wer vielleicht tiefer in die Praxis eingedrungen ist,
wird erkennen, daf} sie parallell beim Entfalten der 5 Weisheiten ent-
stehen. Die GroRen Freuden sind:

1. Die gro3e Freude aus dem Fihlen, dall alle fihlenden Wesen
untrennbar mit dem ,Geist des Ganzen“ verbunden sind.

2. Die grof3e Freude aus dem Wissen und Fuhlen, dal® das wahre Sein
selbst ohne Eigentschaften ist.

3. Die grof’e Freude im Erkennen, dass alle Verschiedenheiten der
samsarischen Welt im Unendlichen gegenstandslos sind und Uber
dem erhabenen Wissen der Wirklichkeit im Denken sind.

4. Die groRe Freude, daR im Zustand des unerschaffenen Ur-Geistes
(Ur-Bewultsein, das Absolute) es keine storenden Vorgange im Denk-
prinzip gibt.

5. Die grofRe Freude, dal} es im Licht des Dharmakaya es weder einen
Haltepunkt noch eine Theorie gibt.

6. Die grofe Freude zu wissen, dal® der aus sich selbst sprudelnde
bzw. entspringende mitleidvolle Samboghakaya weder Geburt noch
Tod kennt, noch einen Ubergang im Bardo oder irgendwelche andere
Anderung erfaht, was einen Zustand der geistigen Vereinigung der
Bodhisattvas darstellt (siehe tantrische Abbildungen).

7. Es ist groRe Freude zu erfahren, dal der aus sich selbst entspring-
ende gefiuhlsvolle Nirmanakaya weder die Empfindung fiir sich
selbst noch die aus selbstédndig widersprechenden Gegensatzpaaren
kennt.

76 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

8. Es ist eine groRRe Freude, dal® es im Dharmachakra keine Seele
gibt.

Dharmachakra ist das 8-speichiges Rad des Gesetzes bzw. der Lehre
Buddhas, auch als ,Lotus Dharma“ bekannt. Aber hier ist der Dharma-
kaya gemeint, der sich im Sahasrara-Chakra entfaltet. Dieses Nicht-
Vorhanden-Sein einer ,Seele“ bedarf kurzer Erklarung, da es im
krassen Widerspruch zur christlichen Lehre ist. Wir wissen: Im Tod
wandert die Seele als eine ,Einheit aller psychischen Komponenten® im
Bardo, sonst gabe es keine Inkarnation oder neue Erfahrungen.
Allgemein wird unter ,Seele” etwas Festes, Gleichbleibendes ver-
standen, das aber mit dem alles-enthillenden Blick eines Buddha sich
nur als kontinuierlicher Prozess von subtilen psychologischen Krafte-
faktoren darstellt und standig Anderungen unterliegt. In der Praxis ist
die ,wahre Seele“ ein Zufluchtsort im Herzenslotus (Anahata Chakra)
als ein noch im embrionalen Zustand sich befindlicher Dharmakaya.
Dorthin sollte der sich bemihende Mensch wenden und Zuflucht
suchen solange sein BewuBtsein nicht in die Leere eintauchen kann,
wo es keine Phanomena mehr gibt, und eine Wiederkehr ausge-
schlossen ist.

9. Es ist ein grolte Freude, dal es im goéttlichen, grenzenlosen Mit-
leid es weder Unvollkommenheit noch eine Parteiname gibt.

10. Es ist eine groRe Freude, daR der Pfad der Freiheit, den alle
Buddhas gegangen sind und noch gehen werden, ewig unverandert
bleibt und immer denen offen steht, die ihn gehen wollen.

Dies ist ein Auszug aus dem 28-teiligen ,Rosenkranz der Strahlenden
Edelsteine“, den der Guru Gampopa als 5. Linienerbe und Trager des
allumfassenden Wissens erstellt hat. Das Ende des Werkes hat er mit
diesen Worten versehen:

JAlle, die an mich glauben, mein Andeken ehren und bereuen, dass sie
mich nicht zu meinen Lebzeiten gekannt haben, mdégen diesen
,Rosenkranz“ als Hb6chsten Pfad gemeinsam mit anderen geistigen
Texten lesen (siehe 7 tibetische Texte). Das Ergebnis wird dasselbe
sein, als wéren sie mir in persona begegnet®.

771397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das Rufen der Hoheren Seele

Uber die Freude und das Rufen der Hoheren Seele*

Wer bin ich ?

Hat es je, seit die Erde steht, einen Menschen gegeben, der auf diese
Frage die richtige Antwort wifte? Ich bin die unsichtbare Nachtigall, die
in dem Kafig sitzt und singt. Aber nicht jedes Kafigs Stabe schwingen
mit, wenn sie singt. Wie oft habe ich dir ein Lied angestimmt, da® du
mich héren mdchtest, aber du warst taub dein Leben lang. Nichts im
ganzen Weltenraum war dir stets so nah und eigen wie ich, und jetzt
fragst du mich wer ich bin!

Manchem Menschen ist die eigene Seele so fremd geworden, daf} er
tot zusammenbricht, wenn der Zeitpunkt gekommen ist, dal er sie
erblickt. Er erkennt sie dann nicht mehr, und sie erscheint ihm zum
Medusenhaupt verzerrt; sie tragt das Antlitz der tblen Taten, die er voll-
bracht hat und vor denen er sich heimlich fiirchtet, sie kdnnten seine
Seele befleckt haben.

Mein Lied kannst du nur horen, wenn du es mitsingst.

Ein Missetater ist der, der das Lied seiner Seele nicht hort, ein Misse-
tater am Leben, an anderen und an sicht selbst. Wer taub ist, der ist
auch stumm. Schuldlos ist, wer immerwahrend das Lied der Nachtigall
hoért, und ob er gleich Vater und Mutter erschliige (Metapher). Wie soll
ich horen ? Wie soll ich es horen ?

Mein Lied ist eine ewige Melodie der Freude.

Wer die Freunde nicht kennt die reine, grundlose freudige GewilRheit,
die ursachlose: Ich bin, der ich bin, der ich war und der ich immer sein
werde, der ist ein Stinder am heiligen Geist. Vor dem Glanz der Freude,
die in der Brust strahlt wie eine Sonne am inneren Himmel, weichen die
Gespenster der Dunkelheit, die den Menschen als die Schemen be-
gangener und vergessener Verbrechen friiherer Leben begleiten und
die Faden seines Schicksals verstricken.

Wer dies Lied der Freude hort und singt, der vernichtet die Folgen
jeglicher Schuld und hauft nie mehr Schuld auf neue Schuld. Wer
sich nicht freuen kann, in dem ist die Sonne gestorben, wie kdnnte ein
solcher Licht verbreiten. Sogar die unreine Freude steht naher dem
Licht als der finstere, triibselige Ernst.

Du fragst, wer ich bin ?

Die Freude und das Ich sind dasselbe. Wer die Freude nicht kennt, der
kennt auch sein (wahres) Ich nicht.

781397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das innerste Ich ist der Urquell der Freude, wer es nicht anbetet, der
dient der Holle. Steht denn nicht geschrieben: Ich bin der Herr, dein
Gott, du sollst nicht andere Goétter haben neben mir ?

Wer das Lied der Nachtigall nicht hért und singt, der hat kein Ich; er ist
ein toter Spiegel geworden, in dem fremde Damonen kommen und
gehen**, ein wandelnder Leichnam wie der Mond am Himmel mit
seinem erloschenen Feuer. Versuch's nur und freue dich! So mancher,
der es versucht, fragt: Wortber soll ich mich denn freuen? Die Freude
braucht keinen Grund, sie wachst aus sich selbst wie Gott;

Freude, die einen AnlaB braucht, ist nicht Freude sondern Ver-
gniigen. So mancher will Freude empfinden und kann nicht, dann gibt
er der Welt und dem Schicksal die Schuld. Er bedenkt nicht: eine
Sonne, die das Leuchten fast vergessen hat, wie kénnte die mit ihrem
schwachen Dammerschein schon die Gespensterschar einer tausend-
jahrigen Nacht verjagen?

Was einer sein ganzes Leben hindurch an sich selbst verbrochen hat,
143t sich nicht gutmachen in einem einzigen kurzen Augenblick !

Doch in wen einmal die ursachlose Freude eingezogen ist, der hat hin-
fort das ewige Leben, denn er ist vereint mit dem Ich, das den Tod nicht
kennt der ist immerdar Freude und ware er auch blind und als Krippel
geboren.

Aber die Freude will gelernt sein, sie will ersehnt sein, denn was
die Menschen ersehnen, ist nicht die Freude, sondern der AnlaR
zur Freude. Nach ihm gieren sie und nicht nach der Freude.

Anmerkung: Das Lied der Hoheren Seele ist eine hochst feine Vi-
bration im Oberkdrper des Menschen und kann je nach Intensitat bis in
die FiRe strahlen (allgemein als Seligkeit bekannt).

* Aus dem Buch "Walpurgisnacht" von Gustav Meyrink 1917
** damit gemeint ist das mechanische Denken, die plotzlichen unsinnigen
Einfalle und die falschen Wirklichkeiten der Personlichkeit

791397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der liebevollen Giite (Bodhicitta)

Vom Egoismus zum Altruismus mit dem Metta Sutra

«Voll Gite zu der ganzen Welt
Entfalte ohne Schranken man den Geist:
Nach oben hin, nach unten, quer inmitten,
Von Herzens-Enge, Hal} und Feindschaft frei!
Ob stehend, gehend, sitzend oder liegend,
Wie immer man von Schlaffheit frei,
Auf diese Achtsamkeit soll man sich griinden.
Als géttlich Weilen gilt dies schon hienieden.»

“Wenn, oh Schiler, die Befreiung des Geistes durch liebevolle Giite
praktiziert, entwickelt, gro3 gemacht, zum Vehikel und zur Grundlage
gemacht, fest etabliert, gefestigt und grindlich und laufend
unternommen wird, sind 11 Vorteile zu erwarten. Welche 11?”
Siehe dazu Text am Ende.

Die Praxis von Metta kulminiert im Aussenden des Wunsches:
Es mogen alle Lebewesen gliicklich sein!
Dieser einfache Satz (als Mantra) gendigt.

Zur Durchfihrung ist eine normale, leise oder unhoérbare Lauter-
zeugung mit minimaler Zungenbewegung erforderlich, verbunden mit
dem bewulten Gedanken dazu. Der Wunsch wird, begleitend durch
eine Hand oder Fingerbewegung, in den Raum hinaus geschickt. Die-
ser Wunsch soll oder kann wie ein Mantra immer dann wiederholt
werden, wenn man gerade untdtig und vorzugsweise alleine ist, vor
oder nach einer Meditations- bzw. Konzentrationsiibung oder wenn ne-
gative Gedanken entflohen sind. Man kann das Aussenden des Wun-
sches mit der Vorstellung begleiten, da® ein Lichtstrahl vom Inneren
der Brust hinausgeht. Beim Uben von Metta wird auch jener "Stér-
faktor" erkannt, der als Niedere Natur bekannt ist, denn das Ego mag
das nicht und will intervenieren. Weiters wird mit dieser Ubung der
notwendige Karmaschutz hergestellt, denn gute Meditations- oder
Konzentrationstibungen erzeugen karmische Wirbel und aktivieren ne-
gative Krafte (eigene und fremde), die sogar existenzgefahrdend sein
kénnen!

Anfangs ist einige Beharrlichkeit nétig bis eine angenehme Reaktion im

geistigen Herzen (Anahata-Lotus) spirbar wird. Im Yoga nennt man
das Bhakti, eine stRRe Belohnung fir diese Bemihung. Wenn man die

80 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

edle Versittlichung nicht beachtet, wird das Bhakti sich nicht entwickeln
oder es verschwindet. Im Metta schwingt bereits der kosmische Geist
des Mahayana. Metta ist in der Vorbereitungsphase bis zum Beginn
des "steilen Pfades" ein sehr wirkungsvolles Mantra oder Gebet. Ideal
ist es, wenn Metta mit einem Spiren der FlUlRe verbunden wird (siehe
extensive Konzentration). Mit Metta kdnnen psychisch-geistige Hin-
dernisse beseitigt werden und Metta bestarkt das Nicht-Zweifeln. Mit
Metta wird der "personliche Gott" oder die "hdhere Seele" in einem er-
kannt. Wer eifrig und aufrichtig Metta (bt, entwickelt gleichzeitig Karuna
und Mudita.

Mit Metta wird der Geist des Bodhicitta entfaltet.
Metta ist ein einfaches und effektives Mittel fiir gutes Karma.
Mit Metta erfiillt man die Ziele des Mahayana.

Warum Metta nicht zusatzlich oder anstatt all der langwierigen Lamrims
oder Ngondros mit ihren Anbetungen und Anrufungen der tantrischen
Figuren im tibetischen Buddhismus praktiziert wird, bleibt ein Ratsel, ist
diese Einstellung doch ein Kernanliegen des Mahayana.

Das MettaSutra (siehe auch Nipata Sutta)

Was soll geschehen das Gute zu erreichen, den Herzensfrieden als
einziges Ziel? Wir sollen sein stark, aufrecht und gewissenhafft,
freundlich, sanft und ohne Stolz.

Genligsam seien wir, leicht befriedigt, nicht viel geschéftig und bed(irf-
nislos. Die Sinne still, klar der Verstand, nicht dreist, nicht gierig sei
unser Verhalten.

Auch nicht im Kleinsten sollen wir uns vergehen, wofiir uns Verstédndige
tadeln kénnten. Mégen alle Wesen gliicklich sein und Frieden fin-
den.

Was es an lebenden Wesen gibt: Ob stark oder schwach, ob grof8 oder
klein, sichtbar oder unsichtbar, fern oder nah, einer Geburt zustrebend
mogen sie alle gliicklich sein.

Niemand betriige oder verachte einen anderen. Aus Arger oder
Ubelwollen wiinsche man keinem irgendwelches Ungliick.

Wie eine Mutter mit ihrem Leben, ihr einzig Kind, beschiitzt und
behiitet, so mége man fiir alle Wesen und die ganze Welt ein un-
begrenzt giitiges Gemlit erwecken: ohne Hass, ohne Feindschaft, ohne
Beschrénkung nach oben, nach unten und nach allen Seiten.

Im Gehen, Stehen, Sitzen, Liegen, entfalte man eifrig diese Gesinnung:
Dies nennt man Weilen im Heiligen. Wer sich nicht an Ansichten ver-
liert, Tugend und Einsicht gewinnt, den Sinnengenul3 nicht sucht, fiir
den gibt es nie mehr Geburt.

81/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Weitere Wirkung von Metta

"Wenn, oh Schiler, die Befreiung des Geistes durch liebevolle Glte
praktiziert, entwickelt, gro3 gemacht, zum Vehikel und zur Grundlage
gemacht, fest etabliert, gefestigt und grindlich und laufend unter-
nommen wird, sind 11 Vorteile zu erwarten. Welche 11?

. Man schlaft bequem;

. Man wacht erfrischt auf;

. Man hat keine schlechten Traume;

. Man ist den Menschen angenehm;

. Man ist nichtmenschlichen Wesen und Tieren lieb;

. Man wird von den Géttern beschitzt;

. Man wird durch Feuer, Gift und Waffen nicht geschadigt;

. Man kann sich gut konzentrieren;

. Der Gesichtsausdruck und die Sprache sind ruhig und gelassen;

10. Man stirbt unverwirrt (bewul3t);

11. Wenn man nichts Hoheres erreicht, wird man in einer Goétterwelt
wiedergeboren.®

O©OoONOOOTPAWN -

82 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Moral
Die edle Versittlichung

Worte eines Meisters

"Jeder normale Mensch leidet unter einer natlrlichen Verdorbenheit.
Will er Fortschritte in der geistigen Entwicklung erzielen, muf® er be-
greifen, dald er mit der formellen Sittlichkeit (als gesetzestreuer Blir-
ger) die Wirklichkeit der naturlich gelebten Animalitat nicht ausrotten
kann. Trotz Meditierens, oder gerade deswegen, kann die Pulsation
des Trieblebens in voller Starke weiter existieren oder auf einen ginst-
igen Augenblick warten, um die Herrschaft neu zu ibernehmen. Daher
muf jeder sich darum kiimmern, mit der Edle Versittlichung bis in die
Wurzeln seines Lebens vorzudringen.”

Das mystische Ziel der Moral

Ziel ist es, den Menschen unerregbar durch die Dinge und Ereignisse
unserer (sinnlichen) Welt zu machen. Diese Unerregbarkeit ist not-
wendig, da sie die Voraussetzung fir Erfolge in den weiteren Formen
des geistigen Bemuhens ist. Als unmoralisch gilt das Beachten ge-
wohnlicher Empfanglichkeit und Sensibilitat, die Ursache seelischer
Erschutterungen ist, wenn die Welt und ihre Ereignisse auf den Men-
schen einwirken. Es ist unerlasslich, gegenuber den Einflissen der
Welt véllig immun zu sein, obwohl der Mensch verpflichtet ist, nur
Gutes zu tun, d.h. anderen nicht durch Taten, Gedanken oder unfreund-
liche Geflihlsreaktionen zu schaden. Er soll kein Bediirfnis verspuren,
sich sinnlich durch das Erleben dessen zu erregen, was Menschen
gewodhnlich als sinnliche Freuden lockt. Schlief3lich soll er das Interesse
an der Welt als Schauplatz von Aktionen und Reaktionen verlieren, die
den Eindruck von Lebensfllle erwecken. Das bedeutet, die Aufmerk-
samkeit auf sich selbst zu richten, zunachst als Beobachter und spater
als Lenker der inneren Zustande und Prozesse hin zu Frieden und
Gute. Gleichzeitig darf er kein Interesse (im Sinne von Haben und Sein)
an der AuBenwelt haben, muss aber wachsam, lebendig und auf-
merksam bleiben, wie friiher durch weltliche Begierden angeregt.

Die Bemiihung zur Edlen Versittlichung

Den Einflul der Persdnlichkeit mul® der Mensch soviel wie mdglich
schwéachen bevor er den technischen Entwicklungsweg antritt, denn
Meditation verstarkt auch negative Eigenschaften. Und dazu dient die
Bemiihung zur Versittlichung wie in den moralischen Vorschriften dar-
gelegt. Ihr Zweck ist es, die seelische Energie so in eine Richtung zu

83 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

bringen, dal der Mensch auf Wegen schreite, die dem Buddha-Zu-
stand zusteuern. Die Persodnlichkeit mit ihren Kraften und EinfluR be-
stimmt nicht nur das niedrige Handeln, sondern bildet auch durch Aus-
strahlung andere Wirklichkeiten (Phantasmorgien, falsche Annahmen),
die der feinen (astralen) Welt angehdren und zum Sturz, Abdriften oder
Stopp fuhren. Was selbstverstandlich ist, ist der véllige Verzicht auf die
Einnahme, Zufuhr und Genul} toxischer und berauschender Mittel.
Hinsichtlich der Uberwindung der Sexualitéat siehe nachstes Kapitel.

Ubersehen oder Abschwichen der moralischen Anforderungen
Der Autor hat bei zahlreichen Besuchen von Vortragen in unterschied-
lichen Schulen oder Tradtionen vermittelt bekommen, daf} Moral oder
Ethik far Laien unwichtig sei, nur fur Ordinierte gelte und Fehlverhalten
sich automatisch durch Meditation erledige. Wer solches kommuniziert
ist mehr als ein Scharlatan, meide ihn/sie fortan oder &ndere die Sang-
ha, denn dort nistet Maro (siehe Kapitel ,Was ist Maro?“). Das Ver-
drehen des Dharma und das Irrefihren hat karmische Folgen. Das un-
bestechliche Licht des Dharmakaya in jedem von uns bewertet nicht
nach gut oder schlecht sondern nach falsch und richtig, d.h. was ist
egobezogen, was altruistisch und was ist neutral.

Wirkung der Bemiihung

Die standige Kontrolle und Fesselung der negativen (schwarzen) Ten-
denzen fuhren zu einer Wesensveranderung, d.h. niedere psychische
Komponenten (siehe Unterbewultsein) verwandeln sich langsam zum
Besseren und am Ende der Entwicklung transformieren sie sich zu
magisch-mystischen Fahigkeiten. Eine erfolgreich gelebte Moral wirkt
direkt auf die Niedere Natur ein, bandigt deren Impulse und reduziert
die Kraft der Atavismen. Solche Veranderungen sind normalerweise ein
Langzeitproze3 in der geistigen Evolution, denn die niedere Natur
leistet erheblichen Widerstand und Ruckfalle sind keine Seltenheit. Man
kann sich den Fortschritt im Verhalten (Moral) weder kaufen noch gibt
es eine Pille daflr, einzig die Eigenleistung wirkt. Man denke an die
Aussage Jesu: ,Eher geht ein Kamel durch ein Nadeldhr als daf ein
Reicher in den Himmel kommt®. Das Befolgen von Moralvorstellungen
darf weder Selbstzweck noch zum Duckm&usertum noch zur Wehr-
losigkeit flihren oder zur Verurteilung anderer, die moralisch labiler sind.
Inkorporierte Wesensverbesserungen werden im Tod in die nachste
Existenz mitgenommen.

Auf der nachsten Seite ist eine Liste der moralischen Vorschriften, die
mehr oder weniger in allen geistigen Entwicklungssystemen zu finden
sind. Die emotionalen Gifte wie Wut, Hal3, Zorn, Ignoranz sind nicht ex-
plizit aufgelistet, denn sie werden durch Beachten der gegenwirkenden

84 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Yamas neutralisiert und ausgerottet.

Tabelle der Zu-Beachtenden (Zu-Férdernden) und der Zu-Vermeid-
enden Verhaltensweisen (korperlich und mental)

Was man tun oder ,Was man unterlassen
beachten soll \/J oder vermeiden soll
YAMAS NIYAMAS
Nicht-Zuleide-Tun und Sinnesgeniisse
Nicht-Toten
Wahrhaftigkeit Kummer
Nicht-Stehlen und Nicht- Faulheit (Passivitat,
Annehmen (Geschenke) Gleichgultigkeit)
Geduld Krankheit
Keuschheit Zweifel
Nicht-Urteilen Haften an irdischen Dingen
Schweigsamkeit Selbstverlogenheit
Askese (Unbeeinflul3- Aufgeben einer bereits
barkeit) erreichten Stufe
Charakterfestigkeit falsches Wissen
Schlichtheit Scheuklappen (Sektensyndrom)
Demut
Gutmitigkeit (Vergebung)
Wohltatigkeit
Armut (Unbegehrlichkeit)
Studium (geistige Literatur)
Guite (Wohlwollen)
Kritikfahigkeit (Hausverstand)

85 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die "undzureichenden” 5 Silas

Diese grundlegenden Vorschriften sollte jeder minimal befolgen:

1. Ich verpflichte mich, das Gebot zu befolgen, mich des Tétens von
Lebewesen zu enthalten.

2. Ich verpflichte mich, das Gebot zu befolgen, mich des Nehmens von
Dingen zu enthalten, die mir nicht gegeben wurden.

3. Ich verpflichte mich, das Gebot zu befolgen, mich des sexuellen
Fehlverhaltens zu enthalten.

4. Ich verpflichte mich, das Gebot zu befolgen, mich der unwahren
Rede zu enthalten.

5. Ich verpflichte mich, die Vorschrift zu befolgen, auf berauschende
Getrénke und Drogen zu verzichten, die zu Unachtsamkeit fiihren.
Doch diese Liste ist liickenhaft und 1aRt viel Spielraum fiir ,Schlupf-
I6cher” durch schlaue Interpretationen. Wenn man schon eine Liste er-
stellt, dann sollte sie allumfassend sein. Ausflhrlicher sind die Adhi-
Silas und die vorherige Tabelle prazisiert besser. Desweiteren gibt es
eine detaillierte Liste von 28 Vorschriften im Werk "Der Hochste Pfad
der Schilerschaft" (Gampopa), die jeweils in sich noch weiter detailliert
sind.

Das Problem der eigenen Verlogenheit

Die eigene Verlogenheit ist eine inharente Tendenz der Personlichkeit
(lower self) und stort erheblich das Bild Gber sich selbst und verhindert
so notwendige Korrekturen. Sie fuhrt zur Wahl eines inkompetenten
Gurus oder Vortragenden, einer heuchlerischen Tradition, einer Falsch-
Auslegung der Schriften und Zurechtbiegen ihrer Anforderungen und
zur fehlenden Kiritikfahigkeit. Die Verlogenheit hat Folgen im Bardo
durch Wahl einer unginstigen Zuflucht bzw. zukinftiger Lebensbeding-
ungen. Tiefere Einsicht und Begriindung der Bedeutung der edlen Ver-
sittlichung bringt das Kapitel "Das grofite Hindernis". Mit der Verlogen-
heit geht einher, dal andere "Siinder" sind, nur er nicht.

Womit verplempert der Mensch die meiste psychische Energie?
Mit der Suche nach Sinnesgenissen und Sinneslust und deren
Ausleben, mit dem Denken, mit unnitzem Reden (Uber andere, Uber
den unbeeinfluRbaren Gang der Welt etc.), mit Emotionen und mit Bes-
serwisserei aus den Schriften. Sie alle produzieren laufend Karma.
siehe dazu Kapitel "Karma und Wirkungen von Taten". Der Mensch soll
sich bewuft sein, dal das Denken (Motivation) karmaintensiv ist und
weniger die Handlung selbst.

86 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Allgemeines zur Edlen Versittlichung

* Das Denken im Guten ist der Anfang aller Tugenden.

* Keiner muf} sich an moralischen Vorschriften halten, jeder darf seines
"eigenen Gliickes Schmied" sein.

* Das Leben nach tugendhaften, ethischen Prinzipien ist an keine
Religion oder Glaubensrichtung gebunden.

* Auch ein Uberzeugter Atheist kann tugendhaft leben.

* Alle Probleme der Menschen von friher oder heute sind durch das
Fehlen und MiRachten der Tugenden entstanden (Naturereignisse aus-
genommen).

* Das Nicht-Haften und das Sich-Beschranken auf das, was das Leben
gibt, sind eine effektive Waffe gegen den Materialismus und sind Basis
geistigen Wachstums.

* Es gibt einen direkten Zusammenhang zwischen Moral und Schick-
sal.

* Depressionen, Melancholie sind verboten, ganz zu schweigen von
Wut, Zorn oder HalR. Wer die feinstofflichen Augen offen hat, kann die
Teufel und Da@monen sehen, die auf den Schultern dieser Menschen
sitzen.

* Die Einhaltung der Yamas und Niyamas mul} zur Ausmerzung von
schlechten und zur Bildung von neuen guten Gewohnheiten fuhren.

* Niemals wirft ein Schuler der geistigen Lehren anderen ihre Verfehl-
ungen oder "Suinden" vor. Er geht entweder davon oder macht ihn leise
darauf aufmerksam, was besser wére

Hier eine Liste von weiteren Untugenden, denn viele davon fiihren nach
dem Tod in die Welt der Pretas, der Tiere oder in die Hollen, falls nicht
ausreichend gute Taten dies ausgleichen:

Christentum (Garanten der inneren Finsternis):

Hochmut (Arroganz), Eitelkeit, Stolz, Gier, Habgier, Geiz, Wollust,
Genuflsucht, Zorn, Wut, Rachesucht, Vollerei, MaBlosigkeit (Prunk-
Protz-Prasserei), Neid, Eifersucht, MiRgunst, Faulheit (korperlich und
geistig), MiiBiggang, Uberflissiger Besitz, Feigheit und Ignoranz.

Ghandi (gesellschaftliche Perversionen):

Reichtum ohne Arbeit, Genuss ohne Hemmung, Geschaft ohne Moral,
Wissenschaft ohne Gewissen, Verstand ohne Giite, Politik ohne Em-
pathie, Gewalt und Téten zum Machterhalt, Gefiihlslosigkeit, MiBbrauch
der Gesetzgebung, Justiz als Handlanger, Ausbeutung und Tauschung
als Erfolgsmodell.

871397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das Problem der Sexualitat

In der geistigen Bemuhung ist die sexuelle Enthaltsamkeit ein zentrales
Anliegen in der Edlen Versittlichung. Trotzdem weicht man diesem The-
ma aus und es wird dariber wenig oder gar nicht referiert. Wohl weil
die Sexualitat als absolutes und indiskutables Grundrecht der Lebens-
aullerung angesehen wird und vielleicht auch, weil man Sangha-
Mitglieder nicht verschrecken will. Sie soll ja nicht "verboten" sondern
so transformiert werden, dal? sie der Entwicklung nutzt.

Was ist Sexualitét?

Im weiteren Sinn bezeichnet Sexualitdt die Gesamtheit der Lebens-
aulerungen, Verhaltensweisen, Empfindungen und Interaktionen von
Lebewesen in Bezug auf das Geschlecht. Hinter der Sexualitat steht
eine Kraft und ein Faktor, der diese Kraft zur Befriedigung bzw. zum
Ausleben nutzt und sich damit erndhrt. Dieser Kraft kann kein nor-
maler Mensch widerstehen. Das deutsche Wort Leidenschaft, also
das was Leid erschafft, sagt alles. Die Mystiker bezeichnen den
Orgasmus als den "kleinen Tod". Die Befriedigung des Geschlechts
hinterlafl3t einen tiefen Eindruck im Wesen des Menschen, der einmal
installiert, ihn zur Wiederholung zwingt. Durch Unterdrickung wird
diese Kraft nur in andere Bahnen bzw, Ausdrucksmdglichkeiten ge-
zwungen. Die grobe Sexualitat setzt sich aber verfeinert bis an die
Grenze zu Nirvana fort. Deshalb ist es wichtig, sich damit auseinander-
zusetzen, siehe dazu die Kapitel "Was ist der Trieb?" und im ,Die
Mystik und die Sexualitat” wird alles tiefen-psychologisch erklart.

Warum Enthaltsamkeit?

In der geistigen Praxis hat sich diese Erkenntnis als Grundsatz
etabliert: Nur durch Transformation der Geschlechtskraft bildet eine
Person Ojas. Ojas ist ein ,sublimer ,Stoff*, ein Destillat, der das Gehirn
reinigt und das Buddha-Auge 6ffnet. Erst mit Ojas wird die Konzen-
tration punktgerichtet, durchdringend und alles-erkennend.

Wie geht man mit der Sexualitat um?

Doch wie macht man das? Wie beherrscht man den Druck zur sexuel-
len Befriedigung? Was passiert danach? In den Lehrreden Buddhas
gibt es dazu die ,Betrachtung der Widerlichkeit des Kdrpers* und die
,Betrachtung des Sinnenverlangens und deren Bedingheit®, doch hilft
das wirklich? Der Autor greift daher auf eine kurze Abhandlung eines
Mahayana-Meisters unserer Zeit zurtick.

sJeder der den Gipfel der geistigen Vollkommenheit erreichen will, muf3

88 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

die Sexualitdt meistern bis in die feinsten Manifestationen. Das be-
inhaltet nicht nur die Enthaltung von Sex und dem Interesse am
anderen Geschlecht und ihrer Eigenschaften, sondern auch das
Unterbinden feinerer Antriebe wie Idealismus, das Tagtrdumen, ja
sogar die Asthetik. Die Betonung liegt auf Bemeisterung und nicht auf
Entwurzeln, denn dies wiirde schlechte Potentiale im Charakter setzen.
Die beste Art der Bemeisterung besteht im (strikten) Sich-Abwen-
den von allem, was ein sexuelles Interesse, ein Verlangen oder
Lust danach erwecken kénnte. Das starkste Einfallstor ist dabei der
Sehsinn. Wenn man diese Selbstkontrolle ausiibt, darf die gute und
freudige Stimmung nicht beinflulSt werden. Oder einfach gesagt: die
sexuellen Aufreger der kérperlichen gegenseitigen Erscheinung von
Mann oder Frau sowie deren innere Ausstattung (Wesen) und Fahig-
keiten miissen aus der ganzen Sphére des Interesses und der Anzieh-
ung entfernt werden.”

Anmerkung (nicht im Text): Technisch gesehen darf es zu keinen
Samskaras (Ablagerung von Sinneseindriicken) kommen, denn diese
erzeugen spater Impulse und Phantasmorgien, welche der Korper vor
dem geistigen Auge produziert. Etwaige korperliche Reaktionen auf die
Reize kénnen dadurch schadlos gemacht werden, indem man sie bis
zum Abflachen (Auslaufen) beobachtet (,kommt und geht®).

,Wer dies konsequent befolgt, befindet sich auf auf dem mystischen
Weg der Seraphim und wird die Sphére der ,wundersamen Ereignisse”
tuberqueren. Es gibt dazu eine Warnung: Der sexuelle Drang an sich -
der physisch aggressive Drang, der den Kbérper befriedigt - darf nicht
unterdriickt werden. Es ist eine Regel, dass dann eine Person auf eine
andere robuste (brutale) Kraft zuriickgreift (ausweicht), was wiederum
andere moralische Defekte verursacht, welche zum spirituellen Fall
fiihren. Ich brauche diese Defekte nicht einzeln aufzéhlen. Diese sind
zum Beispiel in den Charakter des Einsiedler ,Scholastik® projiziert und
dramatisiert im ,,Spiel mit dem Teufel“ von Jan Drda. Auf jeden Fall wer-
den die Siegreichen, die den dort geschilderten diisteren Kampf mit der
Sexualitdt gewonnen haben, dem Stolz der ,Reinheit” unterliegen und
ihre Ansichten deformieren sich so, dal3 sie eher als Warnung (Ab-
schreckung) als ein gutes Beispiel dienen, denn dieser Stolz fiihrt in
Richtung Hélle.

Die Uberwindung der Sexualitét im mystischen Sinne ist nicht leicht,
wenn man sich im Zustand der Indifferenz halten soll, der auf der einen
Seite die Welt als nobel und rein und auf der anderen Seite die falsch
verstandene Sexualitét in Form von Sinnesgenul3 in allen Formen wie
Viéllerei, Prunk, Protz, mentale Stumpf- und Flachheit sieht. Das ist
wahrlich eine (bermenschliche Aufgabe, deswegen gibt es einen

89 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

anderen Weg, den ,prosaischen Weg*.

(Es folgt der Ratschlag fiir Verheiratete oder Partnerschaften)

"Auf diesem Weg kann ein Mann eine Frau oder eine Frau einen Mann
flir Sex haben alleine zum Zwecke, dal3 man damit dem aggressiven
Verlangen, was ja physischer Natur ist, entkommt. Damit sollte die
Méglichkeit zum Ubergang aus der unerwiinschten Sexualitét in den
Uberweltlichen Pfad gegeben sein, welche sich durch Erhebung des
Geistes (Wiinschens, Denkens) auf ein verbreiterten (ausgedehnten)
Erlebnis ergibt, der sich bereits als Geschmack (fiir Feineres) mani-
festiert.“

Anmerkung (nicht im Text enthalten): Durch die Selbstbeobachtung
der Korperbewegungen und -reaktionen beim Sex und dem splrbaren
Abfall der Wachheit (innerer Spannungsabfall) und beim Verlust der
Widerstandskraft entsteht irgendwann der Wunsch nach etwas Hoher-
wertigem oder einem Nicht-Weiter-So. Das sollte bei Buddha u.a. die
,Betrachtung des Widerlichkeit des Koérpers* auslésen. Ubrigens die
vielgepriesene Entspanntheit ist in Wirklichkeit ein Verlust. Fir Allein-
stehende ist der prosaische Weg der falsche.

sLebt also, ihr Eheménner und Ehefrauen so, dal3 ihr die kérperliche
Sexualitdt mit der Zeit umwandelt in die verschiedensten Stadien der
weltlichen Sinnesbegierden, welche sich langsam in eine andere ek-
statische Form wandeln (,sursum corda®), bis der Wunsch nach kérper-
licher Befriedigung lberwunden (verschwunden) ist. Das ist der pro-
saische Weg.

Wir leben in einer Welt mit ihren unvorstellbar vielen Attacken auf die
Erweckung der sexuellen Lust. Das ist buchstédblich ein Ungliick, denn
damit werden die Bedingungen fiir eine reine, einfache, niedrige, kind-
gleiche Seligkeit begraben. Solange dieses Ungliick (als stdndige Bom-
bardierung der Sinne) ins Wesen gelassen wird, wird niemand eine
innere, selige Freude oder Gliick erfahren, auch wenn er durch sein
Genie finanzielle, politische oder militdrische Macht erringen sollte.
Daher gibt es keine andere Wahl als sich mit dem Problem der Sex-
ualitdt auseinander zu setzen. Und das kann auf keinen Fall damit
gelost werden, dal8 Ménner ein Vielzahl an Frauen und Frauen eine
Vielzahl an M&nnern zum Ausleben der Sexualitéat haben.

Der einzige Weg besteht in der Methode des Vergessens (Verban-
nens) des sexuellen Verlangens durch Nicht-Hinschauen. Und wer
verheiratet ist, sollte seinen Partner zum Abschwéchen seines Verlan-
gens nutzen und ihn als Wesen mit géttlichem Inhalt sehen, denn damit
werden transzendente Qualitdten entwickelt und letztendlich realisiert.

90 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Statt gewisser Kérperformen und -merkmale nimmt man die héheren
Qualitdten des anderen wahr. Das ist nicht der Weg der Serpahim und
deswegen werden auch keine magichen Lichter oder mystische Wun-
der auftauchen. Nein, dies ist der geduldige Weg zur Umwandlung
aller inneren Triebkréafte. Der Buddhismus sagt, wer den prosaische
Weg erfolgreich geht, wird nochmals wiedergeboren und sein Weg wird
auf keinen Fall in héllische Gefilde fiihren, im Gegenteil sein Weg wird
zur Befreiung in der héchsten Form flihren.”

Ende des Textes.

Hat der Partner keine geistigen Interessen?

Ja, das ist wahrlich ein unlésbares Problem. Denn durch den Sex mit
dem anderen werden automatisch gemeinsame Qualitaten vermischt.
Die hoherwertige Qualitat wird quasi neutralisiert, vergleichbar mit
einem Kibel Schmutzwasser, wo sauberes Wasser marginal hinzu-
gegeben wird. Wirde der andere dies nicht wieder profanieren, kdame
es wohl ganz langsam zu einer qualitativen Erhebung beider. Doch
darauf vertrauen sollte man nicht. Eine radikale Lésung ist die Trenn-
ung. Geht das nicht, so sollte man daran arbeiten, daf} sich die kar-
mischen Bedingungen andern.

Und was soll fiir Alleinstehende gelten?

Fir Alleinstehende gibt es nur den mystisch-geduldigen Weg. Dieser
besteht im Alltagsleben aus der Achtsamkeit in Form von

a) dem Nicht-Hinschauen,

b) dem sofortigen Umlenken der Aufmerksamkeit auf unbedeutende
Objekte,

c) dem sofortigen Verbannen des Eindrucks aus dem ,gefahrlichen
Widerhall" im Denkprinzip,

d) dem Halten der ursachlosen Freude, die einen Schutzwall bildet,

e) im Betrachten der Nachteile aus einer mdglichen Verbindung (Verlust
bisheriger Entscheidungsfreiheit, Verlust der inneren Ruhe, finanzieller
Mehraufwand, Noérgelei etc.), denn der andere bringt ein handfestes
Ego (siehe nachste Seite) mit ein, das sich oft erst im gemeinsamen
Alltag offenbart.

Da aber trotz alledem noch Eindriicke zurlickbleiben, sind diese durch
eine geeignete Meditation zu I6schen bzw. aufzulésen.

Gefahr fir den Alleinstehenden droht von der ,Unbeschéaftigtheit* (ziel-
loses Nichts-Tun, Verlust der Selbstbeobachtung) oder zuviel
Aufenthalt unter materiell orientierten Menschen, denn deren mentale
Ausdiinst-ungen sind im umgebenden Astralraum héchst prasent und
infiltrieren auf der mentalen Ebene. Das setzt ein Minimum an

91/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Teilnahme, oder gar keine, am ublich weltlichen Freizeitleben voraus.
Bei konsequenter Befolgung kann es ca. 2 Jahre dauern, bis das
Problem sich vdllig in eine dauerhafte Seligkeit und UnbeeinfluBR-
barkeit transformiert hat, Dann haben sich im Wesen noch weitere
wertvolle Eigenschaften etabliert: die Nicht-Biegsamkeit und das Ojas
zur Konzentrationsfahig-keit. Jetzt ist klar, warum in allen geistigen
Entwicklungssystemen diese Thematik besondere Bedeutung hat. Bei
Eheleuten werden sich die gleichen Ergebnisse einstellen.

Bei jungen Menschen (ohne sexueller Erfahrung) kann es schneller
gehen. In dieser Zeit der sexuellen Enthaltsamkeit und Transformation
begegnet die Person zahlreichen Versuchungen, meist aus der ei-
genen Sangha oder dem Verwandtenkreis, wo Vertrauen herrscht. Hat
die Person den Endtest bestanden, wird der spirituelle Meister das ,Du”
anbieten. Der Endtest erfolgt dann, wenn die Aufmerksamkeit schwach
(abgelenkt) und eine innere Spannung vorhanden ist (siehe Kapitel
.Fallen). Hat die Person nicht bestanden, erfolgt eine unangenehme
Ablehnung (,Komm bitte nicht wieder!”). Hat die Person den Endtest
bestanden und noch keinen Guru, wird er einem begegnen, das ist
geistiges Gesetz.

Generelles Ziel ist es, daB der grobe Trieb an Unterndhrung ein-
gehen muB. Daher ist die Unterdriickung falsch, denn es lauert die Ge-
fahr der Verschiebung (Grausamkeit, Macht, Kontrollwahn usw.), das
Problem kann nur durch Transformation gelést werden. Wie das Pro-
blem der Sexualitdt und des Lebenstriebes endgiiltig bis in die Tiefe zu
I8sen ist, ist im Kapitel "Die Mystik und die Sexualitat" beschrieben.

Wer trotz allem Unsicherheiten zu diesem Thema empfindet oder Zwei-
fel an den obien Ausfihrungen hat, sollte seinen spirituellen Lehrer
(Guru) fragen, falls er einen hat, was in seinem individuellen Fall das
Richtige ist.

Was passiert beim Versagen in der Vorbereitungsphase?

Falls eine sich bemihende Person schon einige Fortschritte erzielt hat
und den Verlockungen des anderen Geschlecht nicht widerstehen kann
und in "die Falle tappt", so mul} verstanden werden, da® auch andere
Krafte mit im Spiel sind und damit ist der Abfall vom Geistigen verbun-
den. Dazu eine Beobachtung: "Anfangs macht die Frau aus dem
Jingling einen Mann, spater ruiniert sie ihn innerlich sukkzessive und
ist er dann ein Trottel geworden, verlaRt sie ihn. Ahnliches bei einer
Frau oder Madchen: Zurtck bleibt meist eine Schlampe". Je nach
erreichter Stufe kann es zu Selbstmord fiihren.

92 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Meditation & Konzentration

,Kame ich nochmals auf die Welt, ich wiirde mich nur um die
Konzentrationsfahigkeit bemiihen, denn sie erlaubt mir, alles zu
erkennen, zu begreifen und zu erfahren. Es gibt dann kein einziges
Geheimnis mehr. Ich brauchte nicht mehr mithsam mir Wissen
anlesen und mich mit Ballast vollstopfen®(*).

Vorwort

Um Fortschritte zu erzielen, macht es Sinn, sich Uber die Méglichkeiten
und Wirkungen von Meditation und Konzentration gut zu informieren
und sich Fragen Uber den eigenen Fortschritt zu stellen. Es ist gut zu
wissen, was man dabei tun und beachten soll, denn es wird oft mehr
Lverkauft* und nicht umfanglich erklart, siehe dazu "Wichtige Warn-
ungen und Hinweise" am Schlul} des Kapitels. Es besteht ein direkter
Zusammenhang zwischen Selbstbeobachtung, Selbstbeherrsch-
ung und der Tiefe der Meditation oder Konzentration. Selbstbe-
herrschung bedeutet kein Wesen triebhaft zu lieben oder zu hassen,
mit Aufmerksamekeit in sich konzentriert zu bleiben, auf keine Eindricke
aus aulleren Faktoren zu reagieren (anti-reflexiv), die inneren Antriebe
und Leidenschaftskundgebungen zu vernichten sowie alle Neigungen
zu seelischen Auerungen und Téatigkeiten, die nicht direkt nétig sind

Die Konzentration ist das ultimative Fahrzeug bzw. technisches Mittel
zum Erlangen des héheren Wachseins (Ubernatirlichen Intellekts), von
Wissen und des Buddha-Zustandes; sie umfaldt alle psychisch-geisti-
gen Komponenten des Menschen. Die Meditation, so wie sie allgemein
und global auf Millionen von Webseiten oder Videos angepriesen und
auch adaquat praktiziert wird, hat keine tiefergehende Wirkung, eher
kosmetische. Fir die gleiche Wirkung mu® man sie dauernd wieder-
holen. Die dort angepriesenen Wirkungen zur Meditation sind die Aus-
gangsbasis zur weiterfihrenden Konzentrationen in der geistigen Ent-
wicklung. Ist die Konzentration zu 100% entwickelt, ist der Buddha-
Zustand erreicht und auch die damit verbundenen Siddhis. Die Konzen-
tration hat im Raja-Yoga (Patanjali) ebenfalls eine Schllsselfunktion.
Man kann sagen, die voll entwickelte Konzentration ist die hdchste
Waffe im Universum, mit ihr kann man alles verhindern oder alles be-
werkstelligen. Zum Unterschied zwischen Meditation und Konzentration
siehe die Vergleichstabelle ganz am Ende dieses Kapitels.

(*) Vivekananda (1863-1902) verweist hier auf Samyama, bekannt als "Frage-
zeichen-Konzentration", die alle Mystiker und Buddhas beherrschen.

93 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Samatha, Vipassana und Jhana?

Beides sind weitlaufige Begriffe, denen man oft begegnet. Samatha
definiert das Ziel, einen angestrebten Bewultseinszustand und ist das
Erreichen und Aufrecht-Erhalten der Geistes- und Gemudtsruhe, hier
definiert als Konzentrationsfahigkeit. Vipassana ist die buddhistische
stille Meditation und wird auch als der Weg zur Einsicht und Wissens-
klarheit und Selbstveranderung durch Selbsbeobachtung definiert.
Alles dazu wird hier ausfuhrlich erklart, wahrend Jhanas abgegrenzte
buddhistische Entwicklungsstufen sind (siehe eigenes Kapitel).

Begrifflichkeit und Herkunft

Der Begriff Meditation tauchte im Westen erstmals auf durch den
Ménch Guigo Il im 12. Jahrhundert, abgeleitet aus dem Latein ,meditari
oder meditatio. das soviel bedeutet wie "nachdenken, nachsinnen,
Uberlegen" und wortwoértlich eher der Kontemplation entspricht. Spater
wird erklart, da® genau das Gegenteil erreicht werden soll, namlich
eigenes direktes Erkennen und Begreifen von Wirklichkeiten, das von
innen heraus aufsteigt und nur durch Nicht-Denken erreicht wird.
Populédr wurde die Meditation als jemand am Anfang des 20. Jahr-
hunderts ,Vipassana“ aus der Verborgenheit in die Offentlichkeit und in
die Stadte des Westens holte, wo sie als ,Konzentration von Moment
zu Moment” Verbreitung fand. In Sanskrit oder Pali gibt es dieses Wort
nicht, wohl aber ,bhavana®, ,jhana“, ,vipassana® oder ,“dharana,
dhyana und samadhi“, was Sammlung des Geistes oder Versenkung
bedeutet. Diese ,Innenschau“ ist zentraler Bestandteil bei jedem
geistigen System zum Erkennen und Selbst-Bewult-Werden der
eigenen wahren Natur. In der modernen Literatur gibt es unterschied-
liche Definitionen von Meditation und Konzentration, wobei die Durch-
fuhrung und Wirkung dieser beiden Sammlungen des Geistes einmal
der Meditation und ein andermal der Konzentration zugeordnet werden,
manche reden von meditativer Konzentration. Man muf3 sich halt
einigen. Meist kaum erwahnt wird, ist die Achtsamkeit im Alltag als eine
andere Form der Sammlung. Wir unterscheiden 3 Stufen der inneren
Sammlungen hinsichtlich der Betrachtungsobijekte:

1. kérperliche Beobachtung
2. psychische Beobachtung
3. transzendente Beobachtung

Primares Beobachtungsobjekt Korper

Die Korperbewegungen sind das erste zu meisternde Betracht-
ungsobjekt, d.h. jede Bewegung muf® der Beachtung unterliegen, was
zur Kontrolle und Beherrschung fiihrt. Spater darf der Korper nichts
mehr ohne BewuRBtheit machen, es handelt sich also um eine detail-

94 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

lierte Beobachtung im Alltag, die auch zur Entdeckung der unbewulf3ten
Impulse fuhrt. Genaueres dazu ist im Kapitel ,Praxis der Achtsamkeit"
beschrieben. Dieser Beobachtung wird allgemein wenig Bedeutung
beigemessen, obwohl die wahren spirituellen Meister viel Wert darauf
legen. Sie Uberprifen den Schiler. Die Meisterung dieser Stufe ist Vor-
aussetzung fur eine Beobachtung der psychischen Vorgéange in der 2.
Gruppe, da dieses erworbene Kénnen durch ,Festhalten an der Stiitze
Korper” den Erfolg garantiert. Ohne diesem Kénnen wird der Schiler in
der 2. Gruppe irgendwo "hangen bleiben", denn dort gibt es mehr Acht-
samkeitsobjekte, welche eine héhere Wachheit erfordern, auflerdem
gibt es dort zahlreiche Fallen. In der 3. Beobachtungsgruppe (Vollend-
ungsphase) kommen spezielle Konzentrationen zur Anwendung und
sind nicht Gegenstand dieses Buches.

Ein kurzer Ausflug in die Medizin

Seit mehreren Jahrzehnten gibt es die ,kontemplative Neurowissen-
schaft* und deren Untersuchungen hinsichtlich der Frequenzmuster im
Gehirn ergaben, dall die Meditation/Konzentration auf die Atmungs-
achtsamkeit gewisse Gehirnpartien (Lappen und Rinde) aktiviert und
die graue Substanz vermehren. Es wurde eine Verdichtung und Syn-
chronizitat der Alpha- und Gammawellen gemessen, die Auswirkungen
auf die ,Neuroplastizitat® und die kognitiven Fahigkeiten haben. Des-
wegen suchen die Gehirnforscher nach einem ,mef3baren“ Bewul3tsein,
denn sie sind davon Uberzeugt, dall das Bewultsein eine ,biologisch-
energetische“ Funktion der neuronalen Zellen und Synapsen sein muf3
und Intelligenz als Resultat aus einem noch unbekannten Algorithmus
entsteht. Ware dem so, sie wirden es entschlisseln und daraufhin
Manipulationstechniken entwickeln und dann (an Diktatoren) verkaufen.

Allgemeine Definition

Die Meditation oder Konzentration ist die Umkehrung der Auf-
merksamkeit ins Innere, wodurch der Mensch in die psychische
(astrale) und transzendente Welt seines Wesens eintritt, um dort
die bewuBten und unbewuBten Vorgange zu erkennen, zu be-
herrschen und um verborgene Potentiale zu heben.

Da aber auch weniger intelligente (dumme) Menschen dies kénnen, ist
es wichtig zu wissen, welche Vorteile oder Nachteile daraus entstehen
kénnen. Erst nach Meisterung der psychischen Welt, was der kom-
plizierteste Teil der Entwicklung ist, beginnt die Beobachtung des
Transzendenten. Es gilt: Wer sich gut konzentrieren kann, findet sich
Uberall zurecht (auch im Sterbeprozel).

95/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Zur Aus- und Durchfiihrung

Das Verhindern externer Sinneswahrnehmungen in der Ubung bewirkt
den Ausschlul® der Welt und ermdéglicht so bei wachem Bewultsein die
Beobachtung innerer Vorgange und Zustande. Mit dem Eintritt in die
astrale Welt regen auch die Aasgeier dieser Welt ihre Flligel. Die Diebe
der astralen Welt sind gefahrlicher als die Diebe der Erde! Erst nach
erfolgreichem Widerstand gegen die vielfaltigen Ablenkungen und
Versuchungen ist es moglich, mit dem Bewultsein die transzendente
Welt zu betreten. Dazu werden fiir den Leser Tips, Hindernisse und
Warnungen beschrieben, denn man kann auch Selbstverdummung,
Einbetonieren des gegenwartigen Zustandes, Plinderung der psych-
ischen Kraft, Besessenheit oder eine Steigerung des Intellekts und
BewuBtseinserweiterung als Ergebnis erzielen. Der Mensch hat seine
Aufmerksamkeit und Geist durch die Schule, Berufsausbildung,
Universitat etc. so geschult, dal er sich nur nach auen orientiert. Das
bietet ihm einen Schutz gegen die astrale Welt, jedoch der Verbleib in
der ,sicheren” materiellen Welt ist gar nicht so sicher, stillt nicht die
Unzufriedenheiten, erklart vieles als ,Zufall*, macht einen ,machtlos*
gegen die Machtigen und der Tod reif’t einem alles aus den Handen.
Meditation und Konzentration soll diese Extrovertiertheit umkehren und
das Denkchaos beenden. Das Uben der inneren Sammlungen ist nichts
fir tamasisch (stumpf, dement) sondern fiir rajasisch (lebhaft, leicht
cholerisch) veranlagte Menschen, denn es braucht etwas Unruhiges
(Bewegtes), das bearbeitet werden soll. Der Verbleib im Materialismus
ist nicht der innere Sinn der Schopfung, deswegen nehmen die Diszi-
plinen Achtsamkeit, Meditation und Konzentration eine zentrale Stell-
ung ein. Mithilfe derer soll

1. Die innere Ruhe (Harmonie) und

2. Wissen uber sich selbst erlangt werden.

3. Die Loschung von Eindriicke erreicht werden.

4, Der Irrlauf des Denkens reduziert und spater ganz unterbunden
werden.

5, Man soll sich ,bewaffnen“ gegenliber den Einflissen aus der
psychischen (astralen) Welt.

6. Ansammeln (speichern) von psychischer Energie als Voraus-
setzung fur einen geistigen Aufstieg.

7. Wissen (ber alle anderen und Uber das Weltall erlangt werden.

In der Tabelle am Kapitelende sind die wichtigsten Zielsetzungen den
beiden Methoden gegeniibergestellt. Daraus folgt, dal die Konzen-
tration die konsequente Weiterentwicklung der Meditation ist.

Richtig ausgefiihrt sind beide Methoden der inneren Sammlung ein
transformativer Prozel® und werden karmisch als eine Tat mit ge-

96 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wisser Quallitdt eingestuft. Der kontinuierliche Fluy der Aufmerksam-
keit ist allerdings schwer zu erreichen. Das Denken zerhackt die Be-
miihung laufend oder lenkt den Ubenden vollends von der Foku-
sierung auf sich selbst ab. Daher ist ein fester Wille und viel Geduld
erforderlich. Um dies zu erreichen, ist zuerst in der Ubung das vibrier-
ende Innere zu beruhigen, was durch das unkontrollierte Eindringen der
Welt verursacht wird. Das Uben selbst wird bestimmt von 6 Faktoren,
diese sind:

1. Kdrperliche Regungslosigkeit in einer Sitzasana oder auf einem
Stuhl (gerader Ricken).

2. Der Beobachtende, erzeugt willentlich die Sammlung der Aufmerk-
samkeit.

3. Der FluB der Aufmerksamkeit als eine energetische, innere Strahl-
ung.

4. Das Objekt der Aufmerksamkeit (das Beobachtete, die Stlitze)

5. Die Stimmung (positiv, freudig).

6. Umgebende Stille bzw. Gerduschlosigkeit.

Diese Faktoren kénnen ohne extra Zutun immer hergestellt werden.
Doch warum ist die kdrperliche Regungslosigkeit so wichtig? Der
astrale Korper bzw. die Persdnlichkeit beherrscht alles und wiil den Kér-
per bewegen und seine Sinne benutzen wie es ihre gerade pafdt. Durch
die Regungslosikgkeit wird sie auf diesem Gebiet entmachtet. Nur
durch die Regungslosigkeit als eine Form der Askese kann die innere
Mechanik erkannt werden. Um dies zu verhindern, 4Rt sie den Uben-
den gerne einschlafen, dahinddsen, erzeugt klebrige Gedankenketten
oder schickt ihm Fliegenschwarme an Gedanken. So wie die Wissen-
schaften Erkenntnisse an externen Objekten durch geduldige Beob-
achtung gewinnen, so tut dies gleichweise die Konzentration. Der
Wissenserwerb (,Lichtblitz*) verhalt sich proportional zur Lange
der ungestorten Beobachtung, also zur Abwesenheit von mentalem
Chaos. Es fehlt aber noch ein zusatzlicher Faktor und das ist Ojas, was
der Ubende braucht, will er in der Bemiihung weiterkommen. Ojas ist
eine sublimierte, pranische Essenz aus der Geschlechtskraft, sie
scharft die Beobachtungslraft durch Reinigung des Gehirns. Weiters
muld der Praktizierende wissen, daB die Personlichkeit im Schlaf in
der Nacht fast alles zuriickdreht, daher ist tagliche Praxis (2x)
unumganglich.

Korperhaltung

Entweder man sitzt in einer Asana oder auf dem Stuhl (Beine fest am
Boden). Der Ricken ist gerade, die Schultern sind locker und die
Hande ruhen auf den Oberschenkeln, am Knie oder vor dem Bauch

97 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

(SchoR) tbereinander gelegt. Mudras mit den Fingern sind optional. Ein
gekrimmter Rucken ist zu vermeiden. Man kann auch ausgestreckt
liegen (bei Krankheit), darf aber nicht einschlafen. Wenn die Ubung
.greift’, streckt sich das Rickgrat von selbst und der Atem wird kahl.
Wenn der Kérper oder Kopf sich selbststandig nach vorne beugt, dann
ist man dabei einzuschlafen oder bereits eingeschlafen.

Eine Intensivierung der Bodensitzhaltung ist die Vairocana-Asana: Der
Adept sitzt regungslos in der Padma- oder Siddhaasana. Hande liegen
im Schol3, Handflachen Gbereinander gelegt, der Ricken (Wirbelsaule)
ist gerade aufgerichtet, Schulter leicht zuriik (anstrengungslos), Mund
geschlossen, Nacken bzw. Kopf leicht nach vorne geknickt, die ein-
gerollte Zunge beriihrt den Gaumen, die Augen sind offen und blicken
ca. 2 m nach vorne auf den Boden. Als primare Konzentrationsstiitze
dient immer unten das Dreick der Beine (nirgendwo erwahnt). Von
einem Guru vorgegeben kann die Ubung mit Pranayama oder mit
Punktkonzentrationen, Imaginationen oder Intonationen verbunden
werden. Bei dieser Ubung sind neben der speziellen Sitzhaltung
mehrere Aspekte gleichzeitig zu halten.

Bedeutung der Asana

Hier wird der spirituelle Zweck einer Asana erklart, der so nirgendwo zu
finden ist und nicht gelehrt wird. Die Asana soll zu 2 Ergebnissen
fihren, einmal koérperlich und zu anderen psychisch-pranisch (ener-
getisch). Wie schon anderorts erwahnt, ist a) der primare Zweck der
Asana die Herstellung der korperlichen Regungslosigkeit, d.h. mit
willentlicher Gewalt wird der Kérper zum absoluten Stillhalten gezwun-
gen. Dies bewirkt fir Anfanger eine Kampf, denn der Kérper will nicht
still bleiben wie eine Statue. Man darf sich nicht kratzen, nicht zucken,
nicht nisten oder Gliedmalen bewegen, nur die Atmung bewegt sich.
Die Phase ,Asana“ ist eine Stufe auf der geistigen Entwicklungsleiter
und mul erfolgreich absolivert werden und bewirkt u.a. die Beherrsch-
ung von Gegensatzen. Wie anderswo erwahnt, genigt eine Stuhlsitz-
haltung mit geradem Rlcken. Neben dem primaren Zweck gibt es
einen weiteren wichtigen b) sekundaren Aspekt und das ist die Frei-
setzung latenter (psychischer) Energien durch mechanischen Druck
auf die Depots in der Muskulatur, auf Gelenke und auf Nervenzentren,
wo sie abgespeichert sind. Dadurch strdmen Inhalte aus dem Unter-
bewuBtsein in das TagesbewuBtsein, die vorher gesperrt waren. Nun
wird der Mensch mit einem Problem konfrontiert, das er beherrschen
mufd. Bemekrt er den Zustrom neuer Essenzen (Kraft) nicht, so wird er
sich erfrischt und neu ,motiviert” fuhlen. Diese neuen Essenzen regen
ihn zum Verbrauch an, zu erhdhter mentaler Aktivitat, zu Emotionalitat
oder Triebhaftigkeit an. Er sollte sie zur Erhéhung der inneren Stimm-
ung verwenden und diese wieder zurickfihren, was umformend wirkt.

98 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Vergeudet der Mensch aber die kostbare Essenzen, so fuhrt dies schli-
mmestenfalls dazu, dal® er in der nachsten Existenz als Bettler leben
muB. Denn diese ,Essenzen® sind jene Inhalte, welchen den Men-
schen zum Menschen gemacht haben. Eine gefuhlte Erfrischung ist
ein Alarmzeichen zur Selbstbeherrschung, aber auch ein Beweis, daf}
da ,etwas” existiert. Dieser Vorrat ist begrenzt, er hat sich diesen
durch zahlreiche vorherige Existenzen aufgebaut. Dies wird nirgendwo
erwahnt - im Gegenteil dieser Zustromeffekt wird angepriesen und
.verkauft. Erst durch Selbstbeobachtung (Satipatthana) bemerkt der
Mensch diese neuen ,Zugewinn®, deren Entladung er verhindern muf},
was wiederum eine innere Spannung bewirkt. Diese innere Spannung
IaRt sich steigern und hebt den Mensch in punkto psychischer Stabilitat
Uber die normale Menschheit hinaus.

Warnung: Solange der Mensch diese innere Spannung nicht festellen,
bilden und erhalten kann, soll er keine Asanas (Stuhlsitzasana ausge-
nommen) praktizieren. Siehe dazu Unterkapitel ,Wichtige Warnungen
und Hinweise®, wo die diversen Fehl-entwicklungen beschrieben sind.
Asana bedeutet nicht die Aufforderung, sich zu einem Schlangen-
mensch oder Zirkusartisten zu entwickeln, was den meisten soundso
nur in jungen Jahre mdglich ist. Nach einer Meditation. Konzentration
oder Asana ist unbedingt auf die gute Stimmung bzw. deren Auf-
rechterhaltung zu achten. Am Anfang der Entwicklung ist beim taglichen
Uben die Stimmung meist das Gegenteil von hochwertig, also eher
depressiv, und das darf nicht sein. Das Wachsein wird durch die Ver-
ankerung der Aufmerksamkeit auf die 2 Unterbeine (siehe ,extensive
Konzentration“) oder durch die stille Meditation mit offenen Augen
erhalten und gesteigert. Man ist also dauernd beschaftigt, ein Dosen
oder Einschlafen wird so verhindert. Spater kommen nach Anleitung
eines spirituellen Meisters andere Beobchtungsobjekte (Atem, pra-
nischer Kreislauf, Punkte oder Imaginationen) dazu. Wer nach dem
Uben gahnt oder sich strecken muR, hat eher Stumpfheit als Wachsein
gelbt.

Innere Mechanik und Stérfaktoren

Im Maha-Satipatthana-Sutra ist die Rede von Geistesobjekten und
deren Kommen und Gehen. Doch das Wie, Wo und Warum ist nicht
spezifisch erklart, deshalb dieses Kurzexposée. Die Beschreibungen
.Was ist das Unterbewultsein?“, ,Was ist das Denkprinzip“ und ,Was
ist die Personlichkeit” sind zum Verstandnis wichtig.

Wenn man sich hinsetzt, um Meditation oder Konzentration zu tben, so
gibt es 2 innere Stdrfaktoren: die innere Vibration und das Denken.
Die innere Vibration ist eine Disharmonie im pranischen Korper, d.h.
psychische Energie flief3t nicht flach sondern wellenartig in den Nadis
(siehe ,Was ist Kundalini?“), dadurch ist der Mensch innerlich unruhig,

99/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

auch wenn er ruhig sitzt. Dies wird verursacht durch Fehlverhalten im
auleren Leben. Der andere und weitaus bedeutendere Stérfaktor ist
das Denken. Ein Mensch, der nicht weil3, dall er denkt, hat einen
stumpfen Sinn und ist vdlliger Sklave seines Unterbewultseins. Der
normale Mensch jedoch kann das Denken bei sich als eine Stimme,
einen Ton, ein Bild oder als eine Bildfolge feststellen, quasi als
Reproduktion seiner Sinne und seines Lebens. Aufmerksame, wache
Menschen nehmen Gedanken primar als eine innere Stimme, als ein
Plappermaul, wahr. Yogis reden bildlich von einem unruhigen Affen, der
stéandig woanders hinspringt. AuBerdem befindet sich der Mensch im
astralen Raum (siehe ,Struktur des Kosmos*) und so kann es sein, daf}
er ,Einfalle” unterschiedlichen Inhalts hat. Deren Einflu® ist meist
harmlos, solange der Mensch dauerhaft keine verriickten Handlungen
macht oder Verblendungen unterliegt (misanthropische oder absurde
Ansichten). Der Mensch hat als Schutz dagegen die Mauer des
Materialismus, der aber das Erkennen weiterer lebensbestimmender
Wirklichkeiten unmdglich macht. Wir gehen der Frage nach: wer oder
was bestimmt die Inhalte unseres Denkens und wer erzeugt sie wo?
Das sachliche Denken oder der Wissenerwerb ist eine gewollte,
bewuflte und notwendige Aktivitdt, alles andere wird als mechanisch
eingestuft, weil dieses Denken sich in chaotischer Reihenfolge ,auf-
zwingt‘. Aber auch das sachliche Denken wird vom mechanischen
Denken durchsetzt. Woher kommt dieses mechanische Denken? Du
denkst, das gehdrt zu deiner Natur, doch schaue genauer hin! Der
Gedankenerzeuger ist die Personlichkeit, besonders der Trieb als der
innere Maro. Die Inhalte kommen aus dem Unterbewulf3tsein, aus den
Samskaras (eingelagerte Sinneseindriicke), aus den Emotionen, durch
die Atavismen (Verhaltensweisen) und aus dem Gedachtnis. Die Per-
sonlichkeit greift dort wahllos hinein und erzeugt auch neue ,Wirklich-
keiten* (Phantasmorgien). Jeder kennt das ,Kopfkino®, gut bei anderen
beobachtbar, wenn sie ,woanders“ sind. Erst bei fortschreitender,
tieferer Beobachtung sind auch jene zwingenden Impulse erkennbar,
die den Menschen ,vorwarts treiben“. Sie sind energetischer als die
normal voriiberziehenden Gedanken, daraufhin ,bewegt” sich der Men-
sch koérperlich und psychisch oder nur psychisch. Fast alles, was der
Mensch tut, wird vorher ,gedacht‘. Der Mensch hat scheinbar einen
Jfreien Willen“, aber er kann nicht wollen was er will. Da kein
Gedanke ohne Energie sein kann, stellt dich die Frage, woher kommt
und wohin geht dieser hin? Die Energie eines Gedankens ist das
Prana, jene psychische Energie, die Gber den Atem aufgenommen oder
umstandlich aus der Nahrung gewonnen wird. Was mit dem Gedanken
passiert nachdem er von einem anderen abgeldst wurde, ist im Kapitel
.Karma verstehen“ beschrieben. Wer also nicht denkt, kann viel psy-
chische Energie bei sich speichern. Jetzt ist erkennbar, welche Bedeut-

100/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ung die ,,Gedankenbeherrschung“ hat und warum das Denken von
den Mystikern als Krankheit eingestuft wird und warum sich primar alles
darum dreht, dall kein Denken den FluR der Aufmerksamkeit stort.
Ohne Eindringen mit der Beobachtung in das Reich des Unter-
bewultseins und mit dem folglichen ,Saubern“ (Augias-Stall) wird es
keinen geistigen Hohenflug geben (siehe lkarus). Wer zur ganzen
Linneren Mechanik® mehr wissen will, mul} es entweder bei sich selber
entdecken oder fremd gehen (siehe ,Raja Yoga“ von Vivekananda,
Kapitel Einleitung), da es dazu keine Lehrrede Buddhas gibt.

Warum funktioniert Vipassana?

Der Flull der Aufmerksamkeit ist eine feine Strahlung, dessen Quelle
sich im Inneren des Menschen im Gehirn hinter dem dritten Auge Gber
dem Gaumen befindet (zur Wirkungsweise der Achtsamkeit siehe Kapi-
tel ,Analyse der Achtsamkeit®). Die Quelle ist materialistisch nicht fest-
stellbar und ihr Strahl ist klares Licht und kann alles durchdringen und
alles erkennen, worauf er gerichtet ist. Er ist eine Eigenschaft des lber-
naturlichen Intellekts (Ajna Chakra) und trifft dieser Strahl auf ,Festes®,
so kann er bei Wiederholung durchdringend oder auflosend wirken.
Die Starke und Bindelung dieser Strahlung ist abhangig vom um-
hillenden Ego und damit auch die Erkenntnisgewinnung. Es ist also
nicht egal, ob der Ubende eine gleichgerichtete, diffuse, weit gestreute
oder gar keine Blindelung erzeugen kann. Auch ist es nicht egal, ob
dieser Fluld kontinuierlich, zerhackt oder fehlgeleitet ist, was bedeutet,
dafl} die Aufmerksamkeit woanders landet und unginstige Ergebnisse
erzielt. Jetzt wissen wir, warum eine Transformation des eigenen
Wesens nur von innen heraus mdglich ist und warum es keine Erlésung
von aufllen her geben kann. Nur wenige wissen von diesem Poten-
tial und dieser GesetzmaRigkeit. Es wird auch selten gelehrt. Durch
Wissen (ber diese unverzichtbare innere Fahigkeit hat Buddha Gau-
tamo seine Lehre darauf aufgebaut. Wird beim Einatmen eine Kiihle
der Luft festgestellt, so zeigt das in die richtige Richtung. Wer spéter
nach der Ubung keine minimale Steigerung der Wachheit feststellt,
hat entweder wirkungslos geiibt oder diese sofort vergeudet. Es
gibt eine weitere Gesetzmaligkeit, welche ungenutzt und von Wis-
senschaftlern unbeachtet ,herumliegt. Je intensiver die Selbstbeob-
achtung des Inneren, desto ergiebiger die Erkenntnisse iiber das
AuBere (reziproker Effekt). Siehe dazu Eingangs-zitat.

Empfehlung zum Einstieg

Fir den Anfanger ist es empfehlenswert, vor jeder Ubung diesen Check
durchzuflihren: ,Ich weiB3, dal3 ich nicht (iben werde, wenn ich innerlich
aufgewdihlt oder miide bin. Ich weil8, dal3 ich nicht (iben werde, wenn
es umgebende Stérfaktoren gibt*.

101 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Gibt es keine negativen Faktoren, dann sage man sich:

»lch weill, dal3 ich jetzt (iben werde. Ich weil3, dal3 ich jetzt requngslos
und mit geradem Rlicken sitze. Ich weiB8, dal3 ich eine gute, freudige
Stimmung halten werde. Ich weil3, dal8 der FluB der Aufmerksamkeit
durch den Koérper zur Stiitze gehen soll. Mein Atem ist ruhig und
gleichmégBig — ich steige jetzt ein®.

Ist man schon erfahren im Uben, dann ist diese Empfehlung hinféllig.
Die stérenden Gedanken oder Bilder loszuwerden, erfordert Hart-
néckigkeit in der Bemiihung. Wéhrend des Ubens sage dir innerlich
immer wieder ,Ich bin nicht dieser Gedanke, er oder das Bild wird
mir aufgezwungen®. Wehre dich wie ein Pferd, das nicht gesattelt
werden will. Alternativ lallt man es laufen und bemuht sich, dieses als
getrenntes Geschehen mit Abstand zu beobachten, was schwieriger ist
(siehe Unterkapitel ,Mahamudra®). Sollten die Gedanken besonders
aufdringlich oder sich immer um das Gleiche drehen, so beende die
Sitzung oder denke willentlich das Metta-Mantra ,Alle Lebewesen mo-
gen glicklich sein“. Nach der Ubung oder bald danach ist etwas Zeit fur
Metta empfehlenswert (siehe Karmaschutz).

Alles zur Meditation

Die Meditation ist eine Aufmerksamkeit bei wachem BewuBtsein
auf sich selbst zur Erzielung einer inneren Ruhe und Harmonie
durch Glattung der seelischen Wirbel, verbunden mit der Erwart-
ung, irgendwann fihrt ein aufsteigendes Wissen zur Erleuchtung.

Das kann allerdings sehr lange dauern. Was die Meditation nicht tut, ist
das Loschen der Samskaras und das Auflésen der tief verborgenen
Atavismen, deswegen wirkt die Meditation nur voribergehend. Fur
dauerhafte Anderungen im Wesen ist die Konzentration zu ergreifen.
Die Meditation ist nicht astralblendend, was die Ubung u.U. erheblich
stdren kann. Eine gute Meditation sollte zum Erkennen des Fehlver-
haltens im Alltag flhren, also im Handeln, im Reden, im Emotionalen
und im Denken. Wer nichts bemerkt, mu? sich um mehr Wachheit
bemuhen und wer nichts korrigiert, ist ignorant — in beiden Fallen wird
die Meditation nur ein Zeitvertreib sein. Die Ausfiihrung der Meditation
geschieht durch

a) Uben der kontinuierlichen Achtsamkeit auf die geistigen, men-
talen, emotionalen (Gefuihl) und kérperlichen Prozesse im gegen-
wartigen Augenblick inklusive der Regungslosigkeit (bodyscan).

b) Uben der Geistesruhe mittels Aufmerksamkeit auf ein einziges
Objekt oder ProzeB, z.b. Ein- und Ausatmen, imaginiertes Bild, auf
einen einzigen Gedanken (ldee), auf die gesamte Korperoberflache

102 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

(bodyscan), auf ein Mantra (Koan) oder auf eine Intonation,

c) Vorstellung einer Schutzgottheit: das ist eher etwas fiir Fortge-
schrittene. Ein Meister sollte diese vorgeben.

d) Will man die Meditation ,verscharfen“ (Zen-Modus), so soll man mit
offenen Augen Uben (siehe Vairocana-Asana). Der auftretende Kampf
gegen Betaubungstendenzen fordert das Wachsein auch im Alltag.

e) Achten auf eine gute, heitere Stimmung. Ist dies nicht gegeben, so
Ubt man den gegenwartigen Zustand (will man das?)

Begleitete Meditation

Meditation begleitet mit sanfter Musik oder leise gesprochenen Worten
(Mantras, Meditationstexte, Koan) ist eine Erfindung der Neuzeit, wo
man annimmt, dal® der Mensch die Erklarungen dazu nicht begriffen
hat oder ausfiihren kann. Wem dies gefallt und der es nicht missen
mochte, der soll die Meditation auf diese Weise vorbehaltlos iben und
genieflen. Dem steht nichts im Wege, doch geistigen und intellektuellen
Fortschritt darf er sich nicht erwarten (siehe Kapitel ,Prifkriterien Fort-
schritt”). Diese Form fiihrt zwar zur Beruhigung durch die Regungslos-
igkeit und zur Erinnerung von Empfehlungen, jedoch wird die Aufmerk-
samkeit zur inneren Sammlung durch die Beschaftigung des Horsinns
und der damit verbundenen Wellen im Denkprinzip abgedampft. Eine
gleichzeitige Beobachtung des Atmens ist schwer moglich, entweder
ignoriert man das Gehorte oder die Atembeobachtung. Der primére
Zweck einer jeden Meditation ist Selbsterkenntnis und die wird so
boykottiert, die sammelnde Wirkung wird nicht erreicht. Es besteht die
Gefahr des Abdriftens und Eingelullt-Werdens beim Zuhdren. Die Leer-
heit bleibt ein Wunschtraum, der ,Ton der Stille“ wird nicht erkannt.
Falls nicht von einem Meister individuell vorgegeben, sind Vorstel-
lungen anders als Licht zu vermeiden. Da bei der Meditation meist
keine konkrete Stltze im Korper verlangt wird, wo sich der Flul® der
Aufmerksamkeit festsaugen kann und wodurch erst Erkenntnisse durch
Unterscheiden mdglich werden, besteht das generelle Problem darin,
dal das UnterbewuBtsein unentdeckt und unberiihrt bleibt (siehe
dazu die Kapitel ,Unterbewulf3tsein“ und ,Trieb®). Es ist ein Ratsel wieso
diese Meditationsform weltweit gelehrt wird und nicht jene, die zur
Wissensklarheit Uber sich selbst fiihren (siehe extensive Konzentration,
Atembeobachtung, Zen, Kapitel ,Wach-Werden“ und die Vergleichs-
tabelle).

Guru-Yoga als Meditation

In verschiedenen Traditionen wird bei der begleiteten Meditation eine
Imaginationsiibung durch Vorstellung der Buddhas oder des gegen-
wartigen Traditionsoberhauptes als Buddha empfohlen, der Licht und
Weisheit spendet, um die eigene Entwicklung zu férdern. Damit wird

103 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ein Zugehorigkeitsgefuhl zum Dharma und zur Sangha erzeugt, das
aber wiederum Abhangigkeit zu dieser Tradition bewirkt. Eine solch er-
wartete Hilfe funktioniert nur, wenn dieser (als spiritueller Meister) dich
angenommen hat und einen geistigen Kontakt zu dir aufrecht halt. Er ist
quasi ,schwanger” mit dir, nur so kann er dir helfen. Ist dies nicht der
Fall, so sind deine Vorstellungen unprazise (diffus) und jeder, der
neben dir sitzt und ebenso uUbt, bildet eine andere Vorstellung. Doch
kann eine solche Vorstellung als mentales Konstrukt dir Licht und
Weisheit geben? Wenn also ein entfernter Adressat (Patriarch der Tra-
dition) nichts von dir weil3, verschwinden deine psychsichen Krafte
(Vorstellungen) wirkungslos im astralen Raum. Sei dir dessen bewul3t.
Mit dieser Art des ,Guru-Yoga“ wird eine Abhangigkeit (Personenkult)
geschaffen.

»Sei dir selbst Zuflucht, Ananda!“. Das sagte Buddha, als er seinen
Abgang ins Nirvana anklndigte. Was bedeutet das konkret? Es be-
deutet, man solle durch eigene, rechte Anstrengung das Licht und die
Weisheit in sich selbst suchen und entwickeln. Da alle Buddhas Ema-
nationen des klaren, grenzenlosen Ur-Lichts (Dharmakaya) sind, es ist
es besser, sich an dieses ,Unpersonifizierte* im eigenen Wesen zu
richten, denn dieses Licht ist abgestuft in dir selbst und wartet seit
Urgedenken auf deine Aufmerksamkeit (siehe ,Ruf der HoOheren
Seele®). Man kann es direkt ansprechen durch das Herzensgebet oder
Metta. Und Metta ist das ,kleine Mahayana fir Bodhisattvas-to-be®“.
Wer trotzdem eine Vorstellung braucht, Gbe die Vajrasattva-Meditation
oder lasse sich von jemand Kompetenten eine vorgeben.

Intonation

Die einfachste Intonation ist der Laut OM (AUM). Das OM braucht man
nicht verstehen, es ist sprachneutral, ignoriert den Verstand und wirkt
deshalb bei jedem. Dieser Laut wird im Kehlkopf nahe dem Visuddha-
Chakra (siehe Kapitel ,Kundalini*) erzeugt und 1Rt den oberen Korper
(Bauch und Brust) und den Kopf vibrieren. Diese Vibrationen
reduzieren oder verhindern das Denken und bewirken temporar eine
Gleichrichtung des EnergiefluBes in den Nadis und verbessern die
Stimme, die Atmung und die Gesundheit allgemein. Man beginnt mit
dem A, dann folgt das U und das M. In der Anwendung andert sich die
Frequenz des AUM, mal tiefer mal héher und es sollte langgezogen
sein. Das tiefe OM kommt dem Laut der Schdpfung nahe (siehe CMB
kosmische Hintergrundstrahlung), die noch im Laufen ist. In manchen
Schulen wird es vor oder nach der Meditation 1-2 Minuten gelbt. Diese
Intonation kann jederzeit (auch leise) angewendet werden und ist dem
Mantra-Yoga entliehen.

104 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Ein-Punktheit und Atmung

Das Fixieren der Aufmerksamkeit auf externe Objekte (Figur, Bild)
bewirkt, dal} die Energie der Aufmerksamkeit dorthin abflie3t. Gleiches
bewirkt die Fixierung auf einen externen Punkt und ohne Festhalten an
einer internen Stitze kommt es zu einer unerwunschten Einengung.
Eine Punkt-Fixierung ist auch das viel empfohlene Beobachten des
Atems an der Nasenspitze (Nasenldcher), dadurch sammelt sich die
Aufmerksamkeit im Kopf und kann zu Spannungen fihren. Der Mensch
lebt soundso vorwiegend im Kopf und solange der Kérper nicht weh tut,
weild er nichts von ihm und schon gar nichts von seinen FiRen, aber
genau dort mul® er mit der Aufmerksamkeit eindringen. Das Bewulft-
Werden soll von den FiiRen zum Kopf wandern, was eine innere Har-
monie erzeugt. Das standige Verweilen im Kopf, bedingt durch die
Sinnesaktivitaten und durch das unaufhérliche Denken, bewirkt ein Ent-
weichen von psychischer Energie und genau das muf} reduziert und
letztendlich gestoppt werden! Denken gilt im Geistigen als eine Krank-
heit. Der Mensch soll ja nicht schwacher sondern stiarker werden.
Beim Uben von Anapanasati (einfache Atembeobachtung) soll das
Heben und Senken des Bauches und Brustkorbs beobachtet wer-
den und nicht die Nasenldcher. Noch besser ist es dabei seine Fulle zu
spuren, was Buddha das ,Verbinden mit dem Erdelement‘ nannte. Das
Feststellen einer ,Kihle“ im Atem beweist eine gute Aufmerksamkeit,
diese Kihle ist das ,Prana“ in der Luft (siehe ,Pranayama® und Kapitel
~Kundalini). Oft liest man von einer Ein-Punktheit oder Punktgerichtet-
heit, was zur irrigen Annahme fihrt, man solle sich auf einen Punkt
konzentrieren, dann sei alles gut. Ein-Punktheit bedeutet das Errei-
chen einer gebiindelten und durch-nichts-mehr-abgelenkten Auf-
merksamkeit aller seelischen Kréfte auf ein gewahltes Objekt und
ist bekannt als Konzentrationsfahigkeit, wobei Dharana zeitlich kurz
und Dhyana zeitlich unbegrenzt ist. Samadhi ist eine Reaktion auf
eine Konzentration, durch die das Empfinden eines personlichen Ichs
vernichtet wurde. Ein-Punktheit ist ein sehr hohes und wichtiges Ergeb-
nis, denn das Objekt mul} sein Geheimnis preisgeben. Die Konzen-
tration auf einen oder mehrere Punkte im Korper gehort zur Vollend-
ungsphase und bedarf unbedingt einer Anweisung und Uberwachung
eines spirituellen Meisters, denn Konzentrationen auf einen Punkt
haben die Wirkung eines Brennglases!

Pranayama

Im Visudda-Magga (Kapitel "Achtsamkeit auf Ein- und Ausatmung") ist
das achtsame Beobachten der Ein- und Ausatmung detailliert be-
schrieben. In den Lehrreden Buddhas wird Uber "Prana” als kosmische
Grundlage allen Lebens und aller Prozesse wenig oder nicht referiert,
trotzdem ist es wichtig, mehr dartuber zu wissen.

105 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Pranayama oder die Kunst des feinen psychischen Atems zum Erken-
nen, Ergreifen und Lenken von Prana ist eine eigenstandige Wissen-
schaft, damit kann der Mensch bis zur Grenze des psychischen und
transzendentalen Lebens gelangen und sein Leben verlangern. Das
aus der Luft enthommene Prana zerfallt nach dem Einatmen in 5 ,Zu-
sténdigkeiten®, welche gewisse Funktionen im Korper steuern, Da sind
Apana, Samana, Vyana, Prana und Udana. Fir den Praktizierenden
sind Apana und Prana von Bedeutung, sie missen durch irgendeine
Praxis verriegelt werden, denn das Apana reguliert Geschlecht, Aus-
scheidung und Verdauung und versklavt den Menschen buchstablich.
Durch die Verriegelung wird der Mensch innerlich zu einem géttlichen
Wesen (3. Jhana), es gibt keinen Ruckfall mehr ins Animalische oder
Damonische. Dieses Ergebnis ist genauso bedeutsam (siehe Kapitel
"Sukhayana") wie die Erlangung des Bodhi, denn ab hier kann der
Vollendungspfad relativ gefahrlos beschritten werden.

Mit einfacher Pranayama-Technik kann das Denken kurzzeitig gestoppt
werden. Ein weiteres Ergebnis eines erfolgreichen Pranayama ist das
Leben unabhangig vom physischen Kdérper. Pranayama ist mit Vorsicht
anzuwenden, denn es ist ein zweischneidiges Schwert. Es gibt das
grobe und feine Pranayama. Das grobe Pranayama erhéht die phy-
sische und seelische Energie, andert aber nicht den Charakter, das ist
Aufgabe des feinen Pranayama, welches das physisch-psychische
System verfeinert und das Loswerden unerwiinschter Charaktereigen-
schaften wird durch Austausch von Tamas gegen Sattva (Licht) ermdg-
licht - bei scheinbarer Reduzierung der physischen Kraft. Die psych-
ische Energieanreichung verstarkt noch vorhandene negative Eigen-
schaften in die Animalitat und sind diese in Ubermacht, so geht das gar
nicht gut aus, auRerdem wird man karmisch anders beurteilt. Deshalb
ist fur richtiges Pranayama unbedingt ein echter Guru erforderlich, der
die richtigen Ubungen vorgibt und (iberwachen kann. Was unbekannt
ist: Mithilfe von Pranayama wird eine innere Spannung erzeugt, die
den geistigen Aufstieg beschleunigt. Diese innere Spannung kann nur
gehalten werden, wenn das Wachsein bzw. der Intellekt ebenfalls ge-
steigert wurde, d.h. pranisches (psychisch-energetisches) und intel-
lektuelles Potential (Wachsein) bedingen einander. Ist der gestei-
gerte Intellekt nicht gegeben, dann verbleibt wenig oder kein Prana im
Menschen, egal wieviel man Pranayama (ibt, das Prana geht einfach
ein und aus. Zur Wirkung von Pranayama hier ein Kommentar eines
tibetischen Meisters:

Mit der Atemgymnastik kann man viel erreichen. Das Problem liegt nur
bei den Voraussetzungen. Man mul3 sich einer wirkungsvollen Atem-
libung sehr detailliert widmen. Es ist unverzichtbar, dall man sich
dauerhaft im Vergegenwértigen der Atemqualitdten im Bewul3tsein (ibt.

106 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Mit Willenskraft miissen wir sie annehmen, damit sie in Form eines
Windes den Kérper durchwehen und auf diese Weise alle tédlichen
Friichte beseitigen. Deshalb sollte man immer auf das Wehen des
Atems achten, der viel mehr eine psychische als physische Ange-
legenheit ist und der gegen die tédlichen Friichte stérker wirkt, als ein
unerfahrener Mensch meinen kénnte. Diese Friichte stehen ndmlich in
direktem Zusammenhang mit seinem Bewultseinszustand. Wenn also
jemand in der Lage ist, die ,Qualitdt der Luft“ in sein Bewul3tsein
aufzunehmen und diese durch seinen Kbérper flieBen 148t so haélt
derjenige sich an einem Trager fest, mit dessen Hilfe er die schadlichen
Friichte ausscheidet.

Der Weisheitswind als Beschleuniger

Was wenig bekannt ist, dass das Uben der Konzentration zu Zeiten des
Weisheitswindes besonders glnstig ist. Der Weisheitswind weht dann,
wenn der Atem durch beide Nasenlécher gleich stromt und nicht nur
abwechselnd. Das gibt es ca. 12 x am Tag und wenn man zu dieser
Zeit Meditation oder Konzentration Ubt, stellt sich schnell Ruhe oder
tiefe Ruhe ein. Wer also immer die Zeit des Weisheitswindes nutzt,
erreicht nach 3 Jahren die volle Erleuchtung, so sagen es die Mystiker.
Das erfordert beim Einzelnen Wissen durch Beobachtung, wann der
Weisheitswind weht und die konsequente Nutzung dieses Effektes. Wer
nicht mehr berufstatig sein muf, kénnte diesen Beschleuniger optimal
nutzen.

Mahamudra Meditation

Sie wird gleich ausgefiihrt wie die Meditation, jedoch mit offenen Augen
und vorzugsweise in der Vairocana-Asana. Kernstlck dieser Meditation
ist die Bemiihung, einen klaren Abstand und Trennung zwischen Beob-
achter und dem Beobachtetem (innere Vorgange) herzustellen. Auch
bekannt als die Bemihung um das ,H6here Wachsein“ oder die ,Me-
ditation des Abstands®. Dies ist nicht leicht, denn die Persdnlichkeit
als machtiger Faktor will sich nicht in die Karten schauen lassen.
Gelingt dieses Abstand-Halten, dann laufen mit der Zeit die Gedanken
aus wie Wellen im See. Mahamudra wird auch das ,,GroRe Loslassen®
bezeichnet, was ein erfolgreiches Nicht-Haften voraussetzt. In dieser
Bemihung wird das Weisheitsauge gereinigt und die Wissensklarheit
steigt an und endet in der ,Entfaltung der Essenz des Bewultseins®.
Das Weisheitsauge sollte von einem Guru gedéffnet worden sein oder
zumindest 1% aktiv sein (siehe ,Wichtiges Requisit“). Ein spiritueller
Meister kann dir sagen, ob die Bandigung des Denkens Uber den Atem,
Uber die reine Beobachtung oder mit einer Stitze fur dich gerade
besser ist. Was nirgendwo erwahnt wird, dafl zum Herstellen des ,Ab-
standes® ein Anker fir den Flul der Aufmerksamkeit bendtigt wird, am

107 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

besten sind das die FiRe. Zwischen Mahamudra und Zen (Bodhi-
dharma) ist fast kein Unterschied und es bedarf des Metta als Karma-
schutz. Mehr dazu im Kapitel ,Mahamudra und Zen*.

Warum wenig Fortschritt?

Der Hauptgrund, warum durch die Meditation wenig oder keine Erfolge
erzielt werden, liegt in der ,unsachgemafen® Ausfiihrung:

a) man achtet nicht auf eine Stimmung, die mul3 besser sein als sonst,
b) man schlaft (dost) in der Ubung ein,

¢) man wird von den Gedanken uberwaltigt oder ,fortgeschleppt,

d) man kann die Regungslosigkeit nicht halten,

e) das in der Meditation Erreichte (Energie) wird spater verschleudert
und

f) es fehlt Uberhaupt an einer gewissen Wachheit. Achtet man nicht
darauf, so kommt man gleich oder schlechter aus der Ubung heraus als
man begonnen hat.

g) Das Spielen mit auftauchenden magischen Fahigkeiten lenkt ab und
beendet den Fortschritt oder bringt den Menschen auf einen Irrweg.

Alles zur Konzentration

Allgemeine Definition siehe eingangs. Die Konzentration als ge-
bindelte Aufmerksamkeit ohne Ablenkung bei wachem Bewuft-
sein verfolgt mehrere Ziele: die Umformung des eigenen Wesens
mithilfe der inneren Krafte und der Erwerb von befreiendem
Wissen.

Bei der Konzentration ist unbedingt eine Stiitze als Achtsamkeitsanker
erforderlich. Diese soll breitflachig sein, konkret die Beine, weil unge-
fahrlich. Diese “extensive Basis” muf} in der Vorbereitungsphase im-
mer beibehalten werden. Jeder wahre spirituelle Meister lehrt Kon-
zentration in Kombination mit einem inneren (unbeweglichen) An-
ker (Stutze). Mehr dazu gleich unter Konzentrationsarten. Es gibt viele
geistig-mystische Fahigkeiten, aber die Konzentrationsfahigkeit ist
das wertvoliste, alle anderen sind dagegen wertlos.

Die psychische (pranische) Kraft folgt der Aufmerksamkeit, dies
ist eine GesetzmaRigkeit. Je konzentrierter die Aufmerksamkeit, desto
wirkungsvoller und erkenntnisreicher die Konzentration. Wer also seine
Aufmerksamkeit ungehindert nach aufen wirft, unterwirft sich den
Ruckwirkungen.

Andere Stltzen alleine wie ein oder mehrere Punkte im Kérper (Rumpf
und Kopf) kdnnen mentale oder gesundheitliche Folgen hervorrufen,

108 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wenn sie nicht von einem spirituellen Meister vorgegeben wurden. Die
Konzentrationsfahigkeit ist eine mystische Fahigkeit (Dharana), sie
funktioniert in jeder Lebenslage und auch im Tod.

Mit der Konzentration sollen empirische Ergebnisse entwickelt werden:
(1) Zuriickhalten (Speichern) der psychischen Energie und durch

(2) innere Spannung die Beobachtungs- und Unterscheidungskraft
steigern.

(3) Erlangen befreiendes Wissen Uber sich selbst damit auch die
Kontrolle und Herrschaft tber die inneren Prozesse. Uber was Wissen
erworben werden kann, ist im Unterkapitel "Uber Wissenserwerb durch
Konzentrationen" im Kapitel "Weg zur Vollkommenheit" angellistet.

(4) Mit der Konzentration bewirkt man das Sprengen der unsicht-
baren Mauer im BewuBtsein. Konzentration ist das Nicht-Zulassen von
jedweder Ablenkung durch Gedanken. Der Ubende muR lernen,
zwischen sich als Beobachter und den Gedanken zu unterscheiden. Er
muld erkennen, dal die Gedanken nicht sein wahres Ich sind, sondern
Ausgeburten seiner Personlichkeit. Nur durch diese konstante Unter-
scheidung werden die Gedanken wirkunglos und die reine Objektivitat
gewinnt die Oberhand. Konzentrationen bewirken Veranderungen zum
Besseren oder Schlechteren, daher Vorsicht. Richtig angewandt auf
gewisse Korperteile fiihrt die Konzentration zur

(5) Transformation des Wesens. Vorbedingung zum Erfolg ist, wie
schon erwahnt, die Selbstbeoachtung im Alltag und das Eliminieren von
Storfaktoren, verursacht durch Vergessen der Moral. Aber wer einmal
jene tiefe Ruhe erfahren hat, die durch das Berlhren der Leere im
Bewuftsein hervorgerufen wurde, wird dies sein ganzes Leben nicht
mehr vergessen. Einen Urlaub zum Erholen braucht der Yogi nicht.
Konzentrationsiibungen kdnnen ungunstige karmische Eruptionen
(plotzliche Schwierigkeiten im Alltag, Abfall der Stimmung) hervorrufen,
deshalb ist parallell dazu fiir geistigen Schutz zu sorgen (siehe dazu
Kapitel ,Metta: liebevolle Gute®). Die Fahigkeit sich zu konzentrieren ist
das machtige und inharent schlummernde Potential in jedem Men-
schen. Sie driickt sich aus durch die Unterscheidungs- und Beobacht-
ungskraft, psychische Festigkeit und mit ihr entwickelt sich der Gber-
natdrliche Intellekt. Die Konzentration verbessert und verscharft sich
bei erfolgreicher Bemihung. So auch die

(6) feinstofflichen und intellektuellen Sinnesfahigkeiten (Hell-
sehen, Helltastsinn, Hellriechen, Hellhéren etc.), welche sich bei Ver-
scharfung der Konzentration (3. Jhana) entwickeln. Auch erfahrt der
Intellekt ca. 200 Steigerungsstufen bis hin zum Endzustand Buddho
(Bodhi) und beginnt mit der Stufe "erleuchtende Umgebungsbeobacht-
ung". Die nachste Stufe "Genie" oder "entblockiertes Gedachtnis" kann
sich der Mensch schon schwerer vorstellen. Die Basisessenz der Kon-

109 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

zentrationsfahigkeit ist Ojas (sublimierte Geschlechtskraft). Ohne Ojas
gibt es keine gute Konzentration, welche hinter die Kulissen der materi-
ellen Welt in die feinstoffliche und in die transzendente Welt schauen
kann. Mithilfe der Konzentration erlangt man auch Kenntnis Uber das
Funktionieren des Samsaro und damit die Mdglichkeit, aus dem

(7) Universum auszusteigen, was das Ende aller Probleme ist.

(8) Der Rotor-Effekt ist Bestandteil einer guten Konzentration, d.h. auf
der feinstofflichen Ebene werden Eindringlinge abgewehrt oder zerfetzt,
wodurch der Ubende jegliches Chaos fernhalten kann.

(9) Die Spiegelglattheit des Denkprinzips legt alle Geheimnisse
offen: die eigenen, die der anderen und die des Kosmos.

Welche Fahigkeiten und welches Wissen sonst noch mit welcher Kon-
zentration erreicht werden kann, ist ausfihrlich im Kapitel ,Weg zur
Vollkommenheit* beschrieben.

(10) Das Auflésen der Atavismen bewirkt ein Ausmisten der "Spreng-
fallen" im Unterbewultsein, was zu voéllig neuen und glinstigeren Ver-
haltensweisen fihrt.

(11) Das ZerreiBen der Faden der Anhaftungen fihrt zu einer Befrei-
ung des Geistes (Bewultseins) und korreliert mit Punkt (4)

(12) Loschen der Samskaras (Sinneseindriicke), damit keine
Atavismen entstehen.

Konzentrationsarten

Man kann unterscheiden nach "mit" Objekt" oder "ohne" Objekt, auf
"internes Objekt" oder "externes Objekt" oder auf eine Kombination von
allem. Unter Objekt wird die Bindung der Aufmerksamkeit verstanden,
wobei dies ein Punkt, eine Flache, eine Imagination oder eine Objekt-
menge sein kann. Als Sonderform gilt die Invokation, also Hervorrufen
einer Vorstellung von etwas, was vorher nicht da war. Bei der Ima-
gination sind die Objekte figlrlich oder energetisch (z.B. Licht, Feuer)
oder beides. Auch kann man unterscheiden nach Dauer: kurzzeitig,
lang anhaltend oder ununterbrochen. Die Konzentration auf die Leere
bedingt als Einstieg ein Objekt (z.B. den Atem). Jeder spirituelle Meister
lehrt Konzentration als Kombination mit einem inneren (unbeweg-
lichen) Anker, der ein Punkt oder eine Flache sein kann, das verhin-
dert das Verschwinden in die Abstrakta und fordert gleichzeitig die
Wahrnehmungsscharfe. wobei dieser innere Anker auch das alleinige
Objekt sein kann, Spezialibungen setzen sich meist zusammen aus
mehreren Techniken, z.B. die 6 Yogas vo Naropa. Wie man sieht, kann
man eine Vielzahl an Konzentrationsformen generieren oder benennen
und so viele "Produkte" anbieten. Generell unterscheiden die Mystiker
wie folgt:

Extensive Konzentration, Meditative Konzentration, Intensive Konzen-
tration* (Punktkonzentration), Gegenstandslose Konzentration*, Analy-

110/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

tische Konzentration (Leerheit) und Pranayama als spezielle Disziplin*.
(* Hier nicht beschrieben).

Anfangsphase der Konzentration

Die Bemiihung um die Konzentrationsfahigkeit ist anfanglich eine mih-
same Aufgabe und erfordert Ausdauer durch regelmaRiges Uben. Es ist
nicht egal, in welchem Alter man anfangt. Wer das Glick hat, kurz nach
der Pubertat damit zu beginnen, bei dem wird alles schnell gehen,
wenn er keine Fehler macht. Mit fortschreitender Lebensdauer beginnt
sich das Element Tamas aufgrund der sich intensivierenden Ausricht-
ung auf materielle Werte und Sinneserlebnisse dieser Welt immer mehr
einzunisten und dieses Element stemmt sich gegen sattvische Ein-
flisse. Tamas lagert sich in den atomaren Zwischenrdumen der Zellen
ein. Generell kann man sagen, je alter man wird, desto schwieriger wird
es, Erfolge in der Konzentrationsbemihung zu erreichen, da das An-
haften an dieser Welt und die Macht der Gewohnheiten dagegen wir-
ken. Dieses Tamas ist auch die Ursache von geistiger Passivitat und
spater von Demenz, Alzheimer oder korperlichem Verfall und Organ-
versagen.

Betrachten wir also einen Durschnittsmenschen im Durchschnittsalter.
Anfanglich fiihlt man sich beim Uben (mit geschlossenen Augen) wie in
einem Zimmer ohne Licht, nichts ist erkennbar und scheinbar tut sich
nichts. Aber unter Einhaltung der Bedingungen entdeckt man Stimm-
ungswechsel und das Denken als einen unaufhdrlichen, lbergangs-
losen Strom von innerlich sichtbaren oder sogar "mental fuhlbaren"
Inhalten, die manchmal nur "vorbeihuschen" oder unangenehm kleben
bleiben und stéren. Die Entwicklung des "Abstand-Haltens", dal3 man
als Ubender nicht diese Denkinhalte ist, sondern dal sie im eigenen
Wesen "fremdproduziert" werden, ist bereits ein bedeutender Fort-
schritt. Hier beginnt der Kampf um die Vorherrschaft im eigenen We-
sen. Doch hier lauert schon der erste Feind. Gedanken kdnnen auf-
grund der verbesserten Bemlhung als Gestalten im inneren Sinn er-
scheinen. Auch wenn dir Jesus oder Buddha erscheinen sollte, es ist
ein Phantom. Sie sind nicht wirklich und liigen, um dich abzulenken und
um deine Kraft zu stehlen. Oder sie bieten dir an, gewisse Wunder zu
tun. Traue ihnen nicht und traue keinem "Einfall" — sei auf der Hut.
Vergif3 nicht, die Sprache der Astralformen ist anders als die deines
Gehirns. Die extensive Konzentration ist "astralblendend" und schutzt
davor, doch die damit verbundenen Vibrationen muissen durch eine
Steigerung der Konzentration "ausgeblgelt" werden. Aber die Ablenk-
ungen oder Versuchungen lauern nicht nur im subtilen Bereich, son-
dern kénnen im AuReren sehr konkret und direkt sein (z.b. das andere
Geschlecht, beruflicher Erfolg, Wunderheilung, Rede oder Uberzeug-
ungskraft etc.). Mit der Zeit wird die Heftigkeit der Gedanken, die sich

111 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

aufzwingen wollen, immer weniger und eine wohltuende Ruhe beginnt
sich einzustellen (Stimme der Stille) und man tritt in eine andere Zeit-
dimension ein. Erst beim Erscheinen von Licht bzw. Lichtblitzen weif}
man genau, man ist auf den richtigen Weg. Das ist der Beginn des
.Erleuchtens®. Doch dies ist noch lange nicht das Ende, immer weiter
bzw. tiefer stellt man noch Spannungen (Unruhen) im eigenen Wesen
fest, die nach wie vor den "klaren Blick" triiben. Das Bedurfnis zu Gben
steigt, ebenso die Scharfe der Unterscheidungskraft, welche sich auch
im auleren Leben wohltuend bemerkbar macht. Wird das Denkprinzip
in die Leere Ubergefiihrt, dann ensteht Weisheit. Ein echter Guru wird
dir den richtig Weg weisen und die Konzentrationen bei Bedarf anpas-
sen. Eine gute Konzentration mul} sich als gesteigertes Wachsein im
Alltag bewahren. Zu den Hindernissen siehe auch Unterkapitel "Warn-
ungen und Hinweise" hier. Will man Fortschritte erzielen, so ist die
Konzentration in Form der Selbstbeobachtung im Alltag fortzusetzen
("sei wach bei allem, was du tust").

Konzentration in einer NuRschale
Ein spiritueller Meister hat die Praxis so zusammengefalt:

1. Du muBlt Dich selbst (ber den Zustand der Passivitdt gegentiber
dem Reflexiven erheben, d.h. durch ein andauerndes Produzieren einer
allesiiberragenden (ursachlosen) Freudigkeit in Dir gegeniiber den
automatischen, unbewul3ten Reaktionen auf die externe Welt.

2. Du muBt die Selbstkontrolle (Selbstbeobachtung) entwickeln und
intensivieren. Du mul3t eine hartndckige (anhaltende) Achtsamkeit auf
alles entwickeln, was Du tust, d.h. auf das Gehen, Stehen, Essen, Han-
deln, Denken, Reden, Fiihlen und Stimmungen usw.

3. Du muB3t Dich um die Konzentration bemiihen auf eine Art, dal3 Du
an ein gewéhltes Objekt denkst bzw. Dich darauf konzentrierst, also auf
Deine Fiile und Beine, aber insoweit als dal3 Du dabei nicht Deine
Aufmerksamkeit in die Dadmmrigkeit oder Triibheit absinken 1463t — also
nur soweit, als Du immer und immer wieder zum normalen Registrieren
der Dinge der umgebenden Welt zuriickkommen kannst. Denn nur so
stellst Du die Kontrolle liber die Achtsamkeit (Wachheit) sicher. Diese
Art der Konzentration wird von den Buddhisten die ,Schwelle zur Kon-
zentration“ genannt.

4. Wenn Du, infolge der Reihenfolge dieser Schritte, einen solchen
Grad der Achtsamkeit (Wachheit) erlangst, dal8 das Absinken (Einddm-
mern) nicht mehr auftritt — auch dann nicht, wenn Du Deine Aufmerk-
samkeit auf ein einziges, speziell imaginédres, d.h. ein unwirkliches
Objekt der Konzentration, lenkst — so kannst Du die Schwellenkon-
zentration in eine totale Konzentration wandeln. Diese Konzentration
hilft Dir, das Tagesbewulltsein, d.h. das Bewulltsein basierend auf

112/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Erfahrungen, in die Sphére der inneren Phdnomena zu verlegen, ohne
die Achtsamkeit (Wachheit) zu verlieren, egal ob Du trdumst oder
korrekt alles unterscheiden kannst, was in dieser Sphére geschieht. Auf
diese Weise hast Du in Dir selbst den Zustand der Weisheit realisiert.

Extensive (transformative) Konzentration

Es ist eine uralte Schlissellbung, sie ist alter als alt (10.000 )BC. Auch
die die alten Agypter kannten sie und haben und so der Natur alle Ge-
heimnisse entrissen. Die Dharmalehrer kennen sie nicht. Es gibt im
Hauptkapitel ,Begleitendes Wissen® eine eigene Kommentierung dazu.
Die Ubung wurde frilher nur miindlich weitergegeben, konkrete Auf-
zeichnungen existieren nicht. Diese Ubung zusammen mit Beachtung
der edlen Versittlichung ist mindestens so gleichwertig wie Lamrim
oder Ngoéndro, ja geht sogar dariiber hinaus, man kann den Zustand
Buddho damit realisieren. Diese Ubung kann eine Person bis ins 4.
Jhana, bis zur gegenstandlosen Konzentration begleiten. Der Vorteil
liegt daran, daf} sich bald die ersten Ergebnisse einstellen. Wer diese
Form von Konzentration wahlt, mufd sich auch um die Selbstbeobacht-
ung und den Karmaschutz bemuhen. Geubt werden darf nur in guter
Stimmung. Ist diese nicht vorhanden, bt man spéater oder Ubt etwas
anderes, z.B. das Metta oder OM.

Die extensive Konzentration ist eine Aufmerksamkeit auf einen groR-
flachigen Korperteil, der als Stutze (Anker) dient. Man richtet den Fluf3
der Aufmerksamkeit auf den neutralen Korperteil der 2 FulRe, d.h. auf
die Hautoberfliche vom Knie abwarts. Dies wiederum erzeugt eine
Warme oder ein Kribbeln. Bei dieser Fuiibung geniigt das Sitzen auf
einem Stuhl, notfalls im Liegen mit angezogenen Knien bei Krankheit.
In einer Sitzasana umfallt die Aufmerksamkeit das ganze untere
Dreieck. Die Ubung selbst ist harmlos, weil keine Organe betroffen sind
und sie kann tagsiiber Uberall unbemerkt gelibt werden (siehe Bild am
Kapitelende). In der Mystik hei3t es: ,Sind die Fule rein, dann ist auch
das ganze Wesen rein“, wobei das Reinigende nicht H20 sondern die
Aufmerksamkeit mit Freude ist. Sind die Fifle warm, so fuhlt sich der
Mensch wohl. Spater bei sich steigernder Intensitdt melden sich ge-
wisse Punkte, die man dann miteinbezieht. Die wichtigsten Wirkungen
dieser Konzentration bestehen a) in der Astralblendung, b) im Lésch-
en der taglichen Sinneseindricke (Samskaras), c) im Reduzieren des
sinnlosen Denkens und des Griibelns, d) im Aufheben der Anhaft-
ungen (subtile Verbindungen zur Welt), e) im Auflosen von Atavismen,
f) in der Erhohung des Wachseins im Alltag und der inneren Spann-
ung, g) im Rotor-Effekt, h), im Erzeugen einer psychischen Stabilitat
verbunden mit dem Bannen der Gedanken.- dies wird bewirkt durch
das das mystische Element ,Erde” in den FiiRen. Der Rotor-Effekt halt
Wesen aus der Astralwelt fern, die auf der Suche nach ,Futter® sind und

113 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

eindringen wollen und vertreibt normal-chaotische Menschen, daher
Vorsicht am Arbeitsplatz. Bei Einhaltung der Bedingungen steigert sich
die Wachheit, die innere Freude und die Kraft des Ojas. Eventuell auf-
tretende Schwacheanfalle danach beweisen die Wirkung der Transfor-
mation. Mit dieser Ubung &ndert sich auch die Qualitat des Atems und
kann gezielt mit lautlosem Anapanasati oder Pranayama kombiniert
werden. Sie kann als die allesumfassende Ubung bezeichnet werden,
denn mit ihr wird der "geistige Korper" vom Kopf abwarts bis zu den
Sohlen gewoben. Als Endprodukt entsteht der "diamantene" Korper.
Es ist die einzige komplett durchgehende Konzentrationsibung und die
Buddhas der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft werden nichts
besseres finden. Zu dieser Ubung siehe 2 Abbildungen als ,Weltkultur-
erbe des Geistigen“ am Ende des Kapitels. Ubrigens diese Ubung fiihrt
zu Erkenntnissen und Offenlegung aller Geheimnisse der materiellen
und feinstofflichen Natur. Eine praktische Zusatzibung ist ,Chen Mel*
(Panzerhemd) zum Schutz unter den Menschen.

Allgemeine Hindernisse

Die primaren Hindernisse entstehen durch Anhaftungen, durch
Verlangen (Sinnesgenuf), unnoétige Ablenkungen in die Welt und
durch Fehlen von Ojas, also der Durchdringungs- oder Unterscheid-
ungskraft als Mittel gegen den Nebelstrom des Unterbewulf3tseins. Wo-
ran man haftet und wo die Begehrlichkeiten hinlaufen, erkennt man in
jeder guten Ubung.

Gefahren allgemeiner Art

1. Fehlender Karma-Schutz (kann schlimmstenfalls existenzvernicht-
end sein)

2. Verschleudern der gerade angesammelten Energie: man fangt
dauert wieder von vorne an (Sisyphos).

3. Ubertragung von Energie durch Beten fiir konkrete Personen oder
durch Quatschen mit Lebenspartner, Familienmitgliedern etc., die fir
Geistiges nicht Gbrig haben.

4. Durch falsches Uben kann das BewulBtsein eingeengt oder die Acht-
samkeit abgebaut werden.

Wichtige Warnungen und Hinweise

Der Leser sollte diese ernst nehmen und genau studieren. Ein spiri-
tueller Meister schrieb zum Thema Meditation und Konzentration fol-
gendes:

Jeder, der die Konzentration (ibt, sich mu3 sich stdndig dessen bewul3t

werden, was er tut, wenn er sich konzentriert, ohne dal3 ihm dabei
seine Wesenheit aus dem Bewul3tsein und der Gegenstand, die Stiitze

114 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

oder das Objekt, fiir die Konzentration entkommen darf. Durch das
Erfassen des Gegenstands oder der Stiitze in der Konzentration, zu-
sammen mit dem lebhaften und wachen BewulBtwerden dieser Arbeit,
gelangt er eigentlich zu einer kontrollierenden Tétigkeit. Und damit
kann die Konzentration qualitativ gefarbt werden, so ist diese bewul3te
Téatigkeit auf der mentalen Ebene die Voraussetzung des weiteren
méglichen Fortschreitens. In der Regel wird auf ein solches Vorgehen
nicht geachtet. Je nach den wesensméfligen Tendenzen strengt sich
ein auf solche Art Ubender an, die Ruhe und Stille hinter den wesens-
mé&Rigen AuBerungen zu erfassen, aber wegen ungeniigender Schutz-
macht durch die moralischen Bemiihungen trégt der

a) Erste in das so tadtige Denkprinzip und Bewul3tsein die Vibrationen
der Animalitdt hinein, verbunden mit aller Dunkelheit und Gefahr der
Wirkungen der spontanten animalischen Vitalitit. Dann ist ihm
allerdings die Ruhe und Stille hinter den WesensdulRerungen nur eine
dunkle Unbeweglichkeit, trotzdem aber schwanger mit der latenten
Animalitét, die aus dem ausgerichteten Denken durch die Konzen-
tration noch mehr gestérkt herauskommt, und gerade deshalb, weil er
auf die Moral nicht geachtet hat, hat er die Bedingungen fiir das weitere
Bestehen und die Entfaltung der Animalitét nicht beseitigt. Aus diesem
Grund wird allerdings die seelische Wiedergeburt, die aus seiner
Konzentration stammt, zu einem bedeutungslosen Ereignis, denn aus
ihr kommt zum abermaligen Leben beinahe derselbe Mensch heraus,
welcher eigentlich durch die intensive Wirkung der Konzen-tration
vernichtet werden sollte.

b) Der Zweite wieder denkt nicht lber das Problem der guten und
wertvollen Konzentration nach, und daher ist sein Versuch eigentlich
nur eine Bemiihung zur Schmélerung des BewuBtseins und eine
Bemiihung zum bloBen Verhiillen der Stumpfheit (nicht mehr fest-
stellbares Tamas).

¢) Der Dritte, voll von wilder Animalitét, findet in der Konzentration die
Starkung seines Temperaments und unter seinen Driicken fiihrt er oft
eine Konzentration durch, welche ein bloRes Schauen auf einen
imaginér guten seelischen Zustand ist, wobei seine ganze Wesenheit
weiter in der Animalitdt ohne Hindernis pulsieren kann - und zwar so
frei und undiszipliniert, als ob es kein geistiges Bestreben gébe.

d) Der Vierte wiederum ist gefangen in einer fixen Idee mit der er sich
identifiziert, infolgedessen ist er sich ihrer nicht mehr bewul3t und wird
durch sie als eine wesenmélBlige Kraft mitgerissen (Anmerkung: (ber-
flutetes Bewultsein), und so bemliht er sich in dieser mystischen

115/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Ubung nur darum, dal8 er durch sie noch vollkommener hingerissen
wird als wenn er sich nicht konzentrieren wiirde.

e) Der Flinfte findet in der Konzentration eine Hilfe bei seinem Fliich-
ten vor dem SelbstbewulStwerden im Ich, das ja nicht verlassen werden
sondern verwandelt oder erhbht werden soll.

f) Der Sechste findet in der Konzentration einen Helfer in der Voll-
endung des Zergehens im Abstrakten auf der Ebene des Bewult-
seins, eines Zergehens im Nichts, wo die Animalitdt nicht zerstért,
sondern nur in (voriibergehende) Ruhe gebracht werden kann. Ein
solcher Zustand kann schon aus logischen Erwégungen nicht dauer-
haft sein, gerade wegen der karmischen Dispositionen der verkér-
perten Wesen, sodall man erwarten kann, dal3 der sich bemiihende
Mensch nach einer Zeit aus seiner scheinbaren Beruhigung zu einer
noch gréBeren Begierde und GefraBigkeit erwacht.

g) Beim Siebten aber kommt es manchmal bei einer solchen Abtétung
zur Erschépfung der Lebenspotenz durch geisterhafte Personifika-
tion menschlicher Leidenschaften, die im (unsichtbaren) Raum wohnen
und durch ihn hindurchwandern auf der Suche nach méglichen Er-
néhrern.

Ein verantwortungsvoller Dharmalehrer oder -lehrerin wird seine
Gemeinde dariber aufklaren, den auch bei der ,harmlosen® gefihrten
Meditation kann es negative Effekte geben. Es ist seine Pflicht! Ein
wahrer spiritueller Lehrer Uberwachtseine Schiler und weist auf
Fehlentwicklungen hin oder ihn/sie bei anhaltender Nicht-Befolgung ab-
lehnen. Sollte ein solcher Lehrer nicht Uber das notwendige Erfahr-
ungswissen verfliigen oder sich nicht dartber informiert haben, so kann
man davon ausgehen, dal} dieser fir eine weiterfiihrende Entwicklung
unbrauchbar ist. Hier trennt sich die Spreu vom Weizen.

Vergleich Meditation und Konzentration

Auf nachster Seite gibt es eine Vergleichstabelle zwischen geflihrter
und stiller Meditation und Konzentration. Die Tabelle soll aufzeigen,
was generell erreicht werden kann oder nicht. In der Liste sind die
wichtigsten Kriterien aufgefuhrt. Die Zuneigung zu der einen oder an-
deren Ubungsform 4Rt erkennen, welche Erwartungshaltung man
selber hat bzw. was der Dharmalehrer weitergeben mdchte.

Meditation im Buddhismus

Allgemein wird das Ziel der Meditation im Buddhismus als die Entwick-
lung von geistiger Stille, Freude und Klarheit (Samatha) als Voraus-

116 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

setzungen fur die Entwicklung von Einsicht und Weisheit gelehrt, die
sich bei entsprechender Geduld von selbst entwickelt. Hier im Buch
wurde klar defniert, was ist Meditation und was ist Konzentration. Im
modernen Sprachgebrauch wird Meditation oft ungenau verwendet und
beinahe jede Tatigkeit, der irgendein positiver Effekt auf den Geist
attestiert wird, wird Meditation genannt. Auch taucht bei den Versenk-
ungen der Begriff Kontemplation auf. Wie man sieht, werden Begrifflich-
keiten oder Definitionen je nach Belieben verwendet. Die Tabelle auf
nachster Seite kann helfen.

117 /1397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Vergleichstabelle

G = gefiihrte Meditation, S = Stille Meditation, K = Konzentration

Zweck, Ziel oder Ergebnis

Mantras, OM, Rezitationen
Korperliche Regungslosigkeit
Achtsamkeit psychisch (Denken)
Unterscheidungskraft (Viveka)
Festhalten an einer Stiitze (Anker)
Uberweltlicher Intellekt
Atembeobachtung einfach
Psychisches Pranayama

Innere Ruhe und Harmonie

Erkennnen des Denkens

Fehlverhalten

Erkennen/L6éschen von Anhaftungen
Erkennen innerer Impulse
Reduzierung des Irrlaufs des Denkens
Gar kein Denken mehr

Eintritt in die Leere

Ubergang ins 2.oder 3. Jhana

Halten vorgegebener Imaginationen
Léschen von Samskaras
Astralblendung

Erlangen der Konzentrationsfahigkeit
(Dharana/Dhyana)

Gleichrichten des pranischen Stromes
Erringen und Halten innerer Spannung
Wesensumwandlung (Transformation)
Durchstromung des geistigen Atems
Rotor-Effekt (Astralmauer)
Ausdehnung des BewuRBtseins
Kosmische Ausdehnung BewuBtsein

Wissen liber alles*

Ausfiihrbarkeit immer méglich (ohne Asana)

Erkennen von Denkinhalten und Riickschliisse auf

Erwerb mystischer Fahigkeiten (Siddhis)

Ausstieg aus dem Universum (Paranirvana)

G
o
JA
MUSS
moglich
wenig
moglich
wenig
JA
o
JA
moglich

moglich

moglich
o
gering
o
o
o
moglich
kaum
o

o

gering
o
gering
o
o

o

S

o
o
MUSS
JA
JA
maoglich
JA
JA
moglich
JA
JA
JA

JA
JA
JA
moglich
maoglich
JA
JA
teilweise
maoglich

maoglich

moglich
JA
teilweise
moglich
mdoglich
moglich
mdglich
teilweise
maoglich

o

K
JA
o
MUSS
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA

JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA

JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA
JA

* Wissen Uber sich selbst, iber alle anderen und Gber den Kosmos

118 /397




Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Geistige Zeitzeugen in Stein gehauen

Abbildung 1: Agyptische Priester in Abu Simbel. In Stein hinterlassene
Zeitzeugen in tiefer Versenkung durch Konzentration auf oder in die
Beine (mehr dazu unter "Transformative Konzentration"). In China gibt
es gleichweise grolle Statuen mit sitzenden Buddhas.

Abbildung 2: Tempelwachter vor einem Tempel in Bangkok. Die dicken,
weillen Beine symbolisieren Kraft, Macht, Stabilitat und Entschlossen-
heit erworben durch Konzentration — das Bése abwehrend.

Das so "Offensichtliche" ist und bleibt fiir geistig Schlafende ein Ge-
heimnis, sie reisen lieber zum Mars als in sich selbst, erforschen weit
entfernte Galaxien oder jagen einem Neutrino nach.

119/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

120/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Glaube, Wissen, Gebet, Nicht-Zweifeln

Als Glaube wird allgemein der Glaube an Gott oder Goétter verstanden
oder die Vorstellungswelt bzw. philosophische Grundlage einer Religion.
Man stellt dir die Frage: Woran glaubst du? Welches ist dein Glaube?
Da aber der Mensch an vielerlei Dinge glaubt, wollen wir uns mit dem
Glauben naher beschéaftigten.

Der Glaube ist in gewissen Religionen, u.a. im organisisierten Christen-
tum, vor allem eine Aufforderung an die Menschen, etwas als real
anzunehmen, was sich der normalen Sinnes- und Geflihlswahrnehm-
ung entzieht und von dem angenommen wird, es existiere auf die eine
oder andere Weise. Der Glaube schlieRt damit Liicken, die es allerdings
irgendwann einmal zu ersetzen gilt durch Erkennen der Wirklichkeit.
Damit ist der Glaube in einer Religion ein Bindeglied zwischen dem
Leben der Menschen im Materialismus und Existenzkampf und auf der
anderen Seite zwischen der Mdglichkeit, in glicklicheren Bedingungen
leben zu kdénnen, wenn man bestimmte Voraussetzungen erfillt. Die
schriftliche Auslegung in einer Religion verlangt leider auch, Dinge zu
glauben, die im Widerspruch zur Realitdt oder Naturgesetzen stehen.
Daraus entstanden dann Dogmen als unheilvolle Indoktrinationen. Der
Glaube generell und als Bindung zu einer Religion steht diametral zur
Haltung der Naturwissenschaft, fur die nur das Beweis- und Reprodu-
zierbare gilt und die sich nach zdhem Ringen von Dogmen und hafk-
lichen Bevormundungen befreit hat. Generell bedeutet der Glaube ein
Nicht-Wissen, er schlie3t Licken und projiziert eine fiktive Realitat.

Etwas zu glauben, ohne es selbst Gberprifen zu kénnen, ist generell mit
Vorbehalt anzunehmen, auch wenn es sich im konkreten Fall spater als
wahr herausstellen sollte. Aus diesem Grund ist ein Atheist eher fir
eine geistige Entwicklung geeignet, weil er durch keinen religidsen
Glauben behindert wird. Wenn ich etwas hoére, was ich nicht glauben
kann, dann sollte ich um Uberpriifbarkeit oder Quellen bitten, um mich
selbst zu Uberzeugen. Auch wenn etwas von vielen Personen bestatigt
wird, mul® es nicht immer wahr sein. Wie lange haben sich die Men-
schen gegenseitig bestatigt, dal’ der Planet Erde eine flache Scheibe
sei? Die geistigen Lehren ermoglichen es, die Wahrheit und alle
Realitaten bis zur letzten Konsequenz zu erfahren. Doch der Glaube als
psychologisches Potential hat auch positive Seiten, wie nachstehend
erlautert wird.

Der Glaube hat zweierlei Aspekte oder Funktionen. Erstens soll er dem
Menschen verdeutlichen, dal} es etwas qualitativ H6herwertiges gibt,

121 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wie z.B. die Ideale der Menschenrechte. Die Neigung der Menschen an
etwas zu glauben, besteht in der innewohnenen Ahnung oder Suche,
dal} es etwas Besseres geben misse als der gegenwartige Zustand.
Leider haben organisierte Religionen in ihrer Unwissenheit und materia-
listischen Absicht die innewohnende Tendenz des Menschen mil3-
braucht, ndmlich zum Ursprung des Seins, zum Licht, zur wahren Frei-
heit zurlickkehren zu wollen Es sind dies jene Dogmen, die den Men-
schen dazu bringen, sich von dieser Religion abzuwenden, wenn er erst
mal begriffen hat, dal} sie im realen Leben nichts taugen.

Zweitens bedeutet Glaube eine Erwartungshaltung, ein Wiinschen, ein
Ersehnen von etwas. Ein solcher Glaube veranlaf3t die Menschen zu
beten, also um etwas von einer unbekannten Macht zu erbitten.
Mehrere Religionen bietet daflir das Gebet auf externen Objekte an, die
fir den Betenden abstrakt sind und wenig Wirkung zeigen. Besser darin
sind die Materialisten, die an die Realisierbarkeit ihrer Ideen glauben
bzw. nicht daran zweifeln, weil diese bereits ,greifbar* sind. Damit sind
wir bei der Bedeutung des Glaubens in der geistigen Entwicklung. Die
Mystiker oder Yogis verstehen den

Glauben als Nicht-Zweifeln

Sie verstehen darunter das Festhalten am Ersehnten in Gedanken tber
eine gewisse Zeitstrecke, z.B. mehrere Tage. Dabei darf es keinen
anderen Wunsch geben. Wird dieses Ersehnen zerhackt durch andere
Winsche, so sprechen die Materialisten vom ,hart daran arbeiten®, denn
so wird sich in die Lange ziehen. Es dauert immer etwas, bis das Ergeb-
nis eintritt, denn man mull zuerst im Reich der Ursachen eine Art
Vakuum erzeugen. Je mehr Menschen das gleiche ersehnen, desto
schwieriger wird es, es zu erlangen. Wem soll denn Prioritat eingerdumt
werden? Der wird Erfolg haben, dessen Sinn ununterbrochen darauf
fokusiert ist oder etwas will, was andere nicht wollen. Also er/sie muf}
Jlastig* sein. Darin kann man auch den Erfolg der Lobbyisten erkennen.
Ist man lau in dieser Sache, also zerstreut in den Vorhaben, dann wird
das Gewtunschte nicht eintreffen, denn man hat es laufend im Denken
durch etwas Anderes ersetzt. Hat man das Nicht-Zweifeln an einer
Sache ausprobiert und der Erfolg hat sich eingestellt, dann erzeugt das
Zuversicht, Vertrauen und Sicherheit. Daraus kann wiederum eine Art
lebendiger Glaube entstehen, besser gesagt ein stabiles Nicht-
Zweifeln als magisch-mystische Fahigkeit. In diesem Falle ist das Ein-
treffen des Erwuinschten der individuelle Beweis, der allerdings laborhaft
nicht nachgewiesen werden kann und sich der Naturwissenschaft, ob-
wohl real, entzieht. Dieses Nicht-Zweifeln ist auch wichtig, wenn man
sich eigene Ziele steckt, denn nur so wird man nach innen und aulen
zuverlassig bzw. treu zu seinem Wort sein - man halt seine Versprechen

122 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

oder gibt keine ab, wo man schon vorher weif3, dal man sie nicht ein-
I6sen kann oder will, was Verlogenheit ware. Nicht-Zweifeln ist ein
elementarer Faktor in der geistigen Entwicklung. In der geistigen Ent-
wicklung ist der lebendige Glaube erlaubt, um giinstige duf3ere Beding-
ungen zu erzeugen und um den inneren Fortschritt zu gewahrleisten
oder zu beschleunigen. Es gibt mehrere Arten seinen lebendigen Glau-
ben auszudricken, einer davon ist Beten oder Mantras wiederholen.

Wie betet man richtig?

Das Beten kann man auf mehrere Weisen ausfiihren, also im Denken,
im Murmeln oder Sprechen, im Fiihlen oder Handeln und dann temporar
oder immerwahrend. Weitere Details und was fir dich geeignet ist, soll
dir dein geistiger Fihrer erklaren. Wenn keiner vorhanden, wahle etwas
Einfaches und Erhéhendes.

Beim Beten als Anbetung soll der Betende sich bewuf3t sein, was er da
tut. Das Werfen der eigenen psychischen Energie auf ein externes
(totes) Objekt ist nicht das Ziel. Wohl kénnte man mit Ausdauer auch
einen Hundezahn zum Leuchten bringen. Wegen oder mit derselben
psychischen Tranferenergie leben die sozialen Medien. Das externe
Objekt (Thangka, Bild, Stupa, Figur etc.) ist eine tote Materie und die
vom Betenden freigesetzte psychische Energie schwirrt im Raum herum
und ist Nahrung fir Astralwesen, denn die sehen nur einen ,Frel3napf*.
Wesen hoherer Kategorie (Gotter) haben ihren Lebensraum in ganz
anderen Frequenzbereichen, sie wissen von dir nichts. Es kann auch
dazu kommen, daR diese frei herumschwebende Energie sich zu einem
subtilen Popanz formt, der sich dann davon ernahrt. Ein europaischer
Mystiker hat es so formuliert: ,die Diebe des Unsichtbaren sind schlim-
mer als die Diebe der Erde®. Ja wie dann richtig beten?

Richtiges Beten ist das Ansprechen eines inneren Kraftzentrums,
so sagen die Meister, denn dieses ist mit der allmachtigen kosmischen
Kraft verbunden. Dein Guru, Lama oder anderer Reprasentant wird dir
das erklaren. Beim Beten oder Mantras-Murmeln mit einer inneren
Imagination ist die induzierte Qualitat (Motivation) das Entscheidende
und nicht die Form. Gebete oder Mantras sollen ja Krafte und Qualitaten
in einem selbst zur Entfaltung bringen. Das externe Objekt soll nur als
Impulsgeber zu einer inneren Sehnsucht dienen. Wird die Anbetung zu
einem monotonen Auf und Ab im Sing-Sang, so ist die Wirkung gering.
Warum? Die Worte gehen zwar ins Gedachtnis, aber die nétige Samml-
ung der geistigen Krafte ist durch die Ablenkung (Lesen, Singen, Instru-
mente bedienen) kaum mdglich. Es kann wohl zu einer Erhebung des
Gefuhls kommen, die aber nur kurz anhalt. Ob das Erwiinschte dann
eintritt oder nicht, kann sich jeder selbst bestatigen.

123 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Uber die Reichweite des richtigen Betens mit Nicht-Zweifeln kann man
sich Uberzeugen, und zwar auch im &auferen Leben. Wer z.B. sein
Inneres mithilfe eines Gebets in Stimmung bringt, damit nur ein einziger
Wunsch seine geistigen Krafte ausrichtet, kann auf diese Art und Weise
etwas erreichen. Ein Gebet erzeugt eine innere Vibration, wahrend ein
Wunsch kurzzeitig einen Druck darstellt. Beides richtet ein Wesen so
aus, dall es zu einer wirkungsvollen magischen Kraft wird, die das
gewilinschte magische Ergebnis immer dann herbeifiihrt, wenn es denn
mdglich sein wird, dal® es sich erflllen kann. Jesus hat durch Nicht-
Zweifeln so einige ,Wunder® bewirkt. Man kann auch dem inneren
Kraftzentrum einen Befehl zu erteilen, was einem Vertrag gleicht. Da
alles karmisch gedeckt sein muf3, kann dann das Schicksal temporar
Verzicht durch Askese (Entsagung) verlangen bzw. auferlegen. Das
kénnen auflere Drucksituationen oder materieller Verlust sein. Daher
soll man vorsichtig sein, was man auf diese Weise erbittet.

124 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Lamrim und Ngéndro

Lamrim oder Ngondro sind speziell fir die Vorbereitungsphase entwick-
elte Systeme. Buddha Shakyamuni selbst hat diese Vorbereitungs-
Ubungen nicht gelehrt. Sie wurden 1500 Jahre spater von Atisa verfalst
("Die Lampe auf dem Pfad zur Erleuchtung®), was einer speziellen Ex-
trahierung (Auslegung) aus den Sutras gleichkommt. Gampopa hat
dies in seinem "Jewel Ornament of Liberation" ebenfalls konkretisiert.
Tsongkapa hat spater Atisas Werk noch verfeinert. Die Vorbereitungen
bestehen aus "5 Ansammlungen" und sollen notwendige innere Um-
formungen bewirken und einen Rickfall in das Sinnesleben und Sam-
saro verhindern. Erst dann seien Voraussetzungen fiir den "lotrechten
Pfad der Vollendung" gegeben. Siehe dazu auch Kapitel "Tibetischer
Tantra". Bei den Kagyl gab es dies anfangs nicht, erst nach Gampopa.
Dazu gibt es 2 Fragen: Erstens, ob die Vorbereitung nur auf diese
Weise moglich ist oder ob es auch anders geht? Zweitens, wie war es
schon vor Atisa und seinem Werk mdglich, dal® Buddhas entstehen
konnten? Es hat vor Atisa und danach Menschen gegeben, die ohne
Lamrim den Zustand Buddho erreicht haben. Das Grundproblem von
Lamrim und Ngoéndro in der Praxis besteht darin, da® der Strebende in
einen Modus der Unterwiirfigkeit, des Wiinschens und der Anbet-
ung manovriert wird und die Wichtigkeit der analytischen Selbstbeob-
achtung dabei untergeht, er soll doch zu einem "Eroberer"” werden.

Klassifizierung nach Befahigung in Lamrin oder Ngéndro

Diese Klassifizierung ist pauschal und berlcksichtigt nicht das Vor-
handensein des ,karmischen Kapitals* einen jeden Einzelnen. Es wird
folgendes angenommen:

1. Menschen mit bescheidenen Beweggriinden suchen im Samsara
nach Glick; Ihr Motiv ist es, eine hohe Wiedergeburt zu erreichen.
Buddhisten gehen traditionell davon aus, daf® dieser Bereich die
meisten Menschen betrifft, die eine bessere Wiedergeburt anstreben.
Sie sind mit Zeremonien, Gebeten oder einfacher Meditation zufrieden.
2. Menschen mit mittlerer Motivation, die primar auf der Suche nach
eigener Erleuchtung durch Aufgabe der Sinnesfreuden und Abkehr von
der Welt streben. Bleibt dieser nach der Erleuchtung bei der eigenen
Problemlosig- und Unantastbarkeit, dann ist er nutzlos fir die Welt.
Diese Einteilung berlcksichtigt nicht, da® auch das Streben nach
.einfacher” Erleuchtung immer einer hohe Motivation, Ausdauer und
Askese bedarf.

3. Menschen mit hohen Motiven, die auf der Grundlage ihrer Einsicht,
die im Laufe des geistigen Fortschritts heranreift, mit aller Motivation
danach streben, der Menschheit aus dem ,grausamen Samsaro® zu

125 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

befreien, aber genau wissen, dal} zuerst die eigene Erleuchtung erzielt
werden muf3, denn ohne Weisheit kann man nicht richtig helfen.

Das Problem bei der Klassizierung besteht darin, dal im Lamrim oder
Ngondro alle Nicht-Ordinieren automatisch in die 1. Klasse eingeordnet
werden und wichtige Anleitungen fur die Hinayana-Stufen (siehe 1. bis
4. buddhistisches Jhana) nicht gegeben werden, dafir die edlen Ziele
beinahe indoktrinativ vermittelt werden, doch zuerst muf die Basis
gelegt werden. Dabei hilft das ,kleine Mahayana“. Die Mahayana-Moti-
vation ist solange unausgereift, solange die Personlichkeit noch etwas
zu sagen hat. AuRBerdem werden weitere Einweihungen fir den Maha-
yana-Pfad erst nach Erleuchtung gegeben, denn die Verantwortung ist
groR, sehr groR. Ob man danach in die Offentlichkeit gehen soll oder
nicht, wird einem gesagt (von den Mahasiddhis), ebenso wann die Auf-
gabe erfiillt ist. Manche Bodhisattvas erhalten eine ,unsichtbare® Auf-
gabe. Die Realitiat der Klassifikation ergbit sich, wenn der Schiler
(m/w) durch schrittweise erfolgreiche Bemuhung immer naher an den
spirituellen Meister ,heranriickt® und individuelle Instruktionen erhalt.
Hat man keinen solchen, dann ist man wohl in der 1. Gruppe, was aber
anderbar ist.

Kann man Lamrim oder Ngondro iibergehen? NEIN

Ohne der edlen Versittlichung, ohne karmischem Guthaben, ohne
Selbstbeobachtung und ohne Wachsein bleibt man ein gewoéhnlicher
Mensch, der das Animalische in sich hat und "geistig schlaft".

Kann man Lamrim oder Ngondro anders ausfiihren? JA.
Der gesamte zeremonielle und yoga-spezifische Komplex des Lamrim
oder Ngdéndro kann durch die tagliche Praxis der 5 Padas ersetzt wer-
den. Die wohl beste und angenehmste Alternative ist das "kleine Ma-
hayana" im Alltag und besteht aus diesen 3 Padas-Komponenten:

1. Achtsamkeit (Selbstbeobachtung, Satipatthana)

2. Ursachlose Freude (Stimmung) und Denken im Guten

3. Metta (Bodhicitta)
Es braucht keine Klostergemeinde, keine stakkatoartigen Rezitationen
mit Texten in fremder Sprache, keine Zeremonien oder dergleichen.
Daly Texte nur in tibetischer Sprache, Sanskrit oder Pali eine Wirkung
haben, wird bezweifelt.

Lésung von Problemen
Welche sollen oder missen mit Lamrin, Ngéndro erreicht bzw. geldst
werden oder Uberhaupt in jeder Vorbereitungsphase? Es sind diese:
das Problem der mentalen Aktivitat
das Problem des Gefihls
das Problem der Sinneswahrnehmungen

126 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

das Problem mit dem Trieb

das Problem der Atavismen

das Problem der Bewuftseinsfunktionen
das Problem des glinstigen Schicksals

In der Bemihung, der Verganglichkeit und dem Samsaro zu ent-
kommen, gibt es 2 Grundforderungen. Welche 2?

1. Man muB Altes aufgeben und durch Neues ersetzen.

2. Das Neue muB die Qualitidt des Lichts (Unverganglichkeit) haben,
also von Tamas zu Sattva und nicht umgekehrt, was der Weg in die
Selbstvernichtung ware.

Die rechte Umformung bewirkt eine gezielte Auflosung oder Trans-
parenz-Machung der Umhillungen. Eine Entfernung aller kdme einer
geistigen Kastrierung gleich, was dem Menschen viele Fahigkeiten
nehmen wirde. Die Transparenz-Machung kann als totale Reinigung
der pranischen Kreislaufs und Entfernung allen Tamas in den atomaren
Zwischenrdumen des Kdrpers verstanden werden. Entweder geschieht
dies durch das "Feuer des Geistes" bei der Realisierung (schmerzhaft)
oder es wird schon vorher durch verschiedene Konzentationstechniken
(z.B. mit trantrischer Imaginations- und ldentifikationsibungen) oder
durch die transformative Konzentration erledigt.

Der Mensch, so wie er gerade ist, ist eigentlich vollkommen. Diese
"Vollkommenheit" mul} als karmische Gerechtigkeit verstanden werden,
denn egal in welchen Umstanden er sich befindet, die Potentiale sind
immer gleich und gehen nicht verloren. Deswegen sagt auch Buddha
als er nach der Erleuchtung sich umsah: "Wie seltsam, ich sehe, dal}
alle Menschen Buddhas sind". Diese karmische Vollkommenheit hielt
ihn vorerst ab, den Pfad in die Befreiung zu lehren. Von dem Potential
wissen die Menschen nichts oder wollen es nicht wahrhaben, die Macht
der Sinne ist zu grol, daf’ nur das Ertastbare real ist.

Zur Praxis von Lamrim oder Ngéndro

Im Lamrim oder Ngondro werden die Laien generell in die Gruppe der
"Gering-Befahigten" eingeteilt und damit im Bereich der Vorbereitungs-
Ubungen durch vorgefertigten und angepaften Unterricht festgehalten.
Teile des Lamrim-Ngondro-Konstuktes sind nicht fur die Menschen im
Westen ausgelegt bzw. ungeeignet. Wer begriffen hat, warum er dem
Leid und der Verganglichkeit entkommen will, also wer echte Sehn-
sucht nach dem Ausweg hat, kann nach Selbst-Aneignung der Grund-
lagen der Lehre Buddha gleich oder parallell dazu mit der Praxis der 5
Padas beginnen, denn man erreicht damit dasselbe. Die 3 Gruppen der
Vorbereitungen in Lamrim sind:

127 1 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

a) Die auBeren Vorbereitungsiibungen: Uber Einzigartigkeit des men-
schlichen Lebens und seiner Moglichkeiten, Uber Verganglichkeit und
Tod, Uber Ursachen und Wirkungen, Uber das Leid des Samsaro.

b) Die inneren Vorbereitungsiubungen: Zufluchthahme zu Buddha,
Dharma und Sangha, Erzeugen von Bodhicitta, die Varjasattva-Medi-
tation und der Guru-Yoga.

c) die Ansammlungen von 100k Niederwerfungen, 100k Rezitationen
des Zufluchtsgebetes und 100k Rezitationen des 100-Silben-Vajra-
sattva-Mantras.

Die Vajrasattva-Meditation ist komplex (Aufbau- und Endephase und
Rezitationen) und erfordert zur korrekten Visualisierung die Konzen-
trationsfahigkeit und ist sicher keine Vorbereitungsiibung (Beschreib-
ung dazu am Kapitelende). Der Guru-Yoga ist nur dann sinnvoll, wenn
man einen wahren spirituellen Meister gefunden hat und von ihm
akzeptiert wurde, ansonsten lauft die Zuflucht ins Leere (kein Adressat
vorhanden). Nur wenige meistern Lamrim oder Ngondro in einer
Existenz so, dal sie danach den tantrischen Vollendungsweg erfolg-
reich abschliel3en kdnnen (siehe Kapitel "Tibetischer Trantra").

Einen konkreten Hinweis Uber Zeremonien etc. hat Buddha in den "10
Fesseln als Ursachen zur Wiedergeburt" gelehrt, der beachtet werden
sollte:

1. Ich-lllusion, 2. Zweifel,

3. Festhalten an Regeln und Riten,

4. sinnliches Begehren, 5. Hass, 6. Begierde nach der Welt der reinen
Formen. 7. Begierde nach der formlosen Welt, 8. Dinkel, 9. Rastlosig-
keit.

Aus diesem Grund hat Buddhas niemals Zeremonien und dergleichen
gelehrt und ausgefihrt. In den Sutren ist nichts dergleichen zu finden.

Was tun, wenn kein wahrer spiritueller Meister vorhanden ist?

Man soll das grenzenlose Licht des Dharmakaya, das alles durchdringt
und Uberall vorhanden ist, im eigenen Wesen ansprechen und um Hilfe
oder Unterstutzung bitten. Dies geschieht am besten im Zusam-
menhang mit Metta oder das Herzensgebet und durch Nicht-Zweifeln.
Wenn man die Moral einhalt, wird das Licht reagieren, denn es ist
abgestuft auch im Menschen prasent und auflert sich auch iber andere
oder in gewisse Situationen, da der Mensch seine Stimme (noch) nicht
héren kann (siehe Kapitel "das Rufen der héheren Seele"). Das setzt
aber voraus, man will und kann "diese Sprache" verstehen.

Die Vajrasattva-Meditation

Diese ist als Vorbereitungsibung ausgewiesen. Deshalb wird sie hier
naher erklart, auch wenn ihre Ausfliihrung schwierig ist. Der Guru gibt

128 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

vor, wie oft man diese Meditation pro Tag ausflihren soll, wie lange
einzelne Schritte gehalten werden sollen und wie genau das Mantra
lautet. Weiters sollte er die korrekte Ausfuhrung Uberwachen. Ein Bild
von Vajrasattva ist am Buchende, weiters gibt es dazu Animationen im
Internet. Diese Ubung besteht aus 3 Phasen.

1. Die Aufbauphase besteht aus 3 Schritten:

Der Buddha Vajrasattva erscheint in der Vorstellung tUber den Kopf
(Uber dem Sahasrara-Chakra). Er sitzt auf einem Lotus und einer
Mondscheibe. Er ist durchsichtig wie ein Kristall. Aus sei-nem Herzen
stromt Licht in alle Richtungen zu allen Buddhas und Bodhisattvas im
Raum. Wenn diese von seinem Licht berthrt werden, dann fallen sie
aus allen Richtungen in seinen Koérper und werden zu Vajrasattvas
verwandelt. Das Licht fullt nun seinen ganzen Korper auf. Er ist jetzt die
reinigende Essenz aller Buddhas und Bodhisattvas.

2. Die zentrale Phase besteht aus 3 Teilen:

Als nachstes macht man starke Wunschgebete und bitten um Reini-
gung fur uns und alle Lebewesen. Wenn Vajrasattva die Energie un-
seres Wunschgebetes fihlt, wird sein grenzenloses Mitgeflhl aktiviert
und ein Strom weilen Lichts Ubergiel3t sich Uber seinen rechten Fuf’
der unseren Kopf berlhrt. Dieses Licht strdomt von oben in unseren
Korper und flllt ihn vollkommen auf. Alle Negativitat, Krankheit und alle
unsere Verfehlungen im jetzigen und vergangenen Leben werden aus
dem Koper gedriickt. Wahrend man gereinigt wird, wiederholt bzw. re-
zitiert man das 100-Silben-Mantra, von dem es mehrere Versionen gibt,
sooft wie mdglich in einer Sitzung. Hier das Mantra:

"Om Benza Sato Samaya - Manupalaya - Benza Sato Tenopa -
Thishtha Dro Do Me Bhawa - Sarva Siddhi Me Prayaccha - Sarwa
Karma Suca Me - Cittam Shreyang Kuru - Hum - Ha Ha Ha Ha Ho
Bhagawan - Sarwa Thathagata - Benza Ma Me Muntsa - Benzi Bhawa -
Maha Samaya Sato Ah".

3. Die Auflésungsphase besteht aus 2 Schritten:

Vajrasattva verwandelt sich in Licht und wir eins mit unserem Herzen
(Anahata Chakra). Dann meditiert man Uber diesen Zustand wahrend
man das kurze Mantra von Vajrasattva wiederholt: "Om Benza Sato
Hung".

Seien wir ehrlich: diese Ubung ist keine Vorbereitungsiibung, aber wer
diese spezielle Ubung wirklich zur Vollendung bringt, wird die geistige
Vollkommenheit erlangen. Frage: Wer hat sie gemeistert? Ist man der
tibetischen Sprache bzw. Sankrit nicht machtig und versteht den Sinn
der Silben und Worte nicht, so mufl der Guru dafir sorgen, dal} sie
wirken oder man bekommt den Text und Sinn in der eigenen Sprache
vermittelt.

129 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Alternativ kann man sich einer Pranayama-Ubung widmen. Sie ist
einfacher und besteht darin, dal® man beim Einatmen das Prana in der
Luft erkennt und sich als wei-blauen Lichtstrom vorstellt, der beim
Anhalten (Kumbhaka) sich im ganzen Korper (d.h. in den Nadis) verteilt
und dort das "schwarze Tamas" ersetzt, was beim Ausatmen als tote
Luft entweichen soll. Damit das funktioniert, ist schon eine gewisse
"Stufe hoherer Wachheit" sowie eine strikte moralische Disziplin er-
forderlich, denn das auf diese Weise eingelagerte Prana (Spannung)
verstarkt alle Eigenschaften. Eine genaue Anweisung dazu, evtl. ver-
bunden mit Imaginationen, gibt ein Guru (Lange des Khumbaka und
Anzahl der Wiederholungen pro Session und proTag).

Es ist unschwer zu erkennen, daf} der tibetische Buddhismus sich der
Erkenntnisgrundlagen der Lehre Buddhas bedient, dann aber mit
Lamrim-Ngoéndro einen zeremoniellen Neo-Buddhismus eingefiihrt hat,
der die Schlisselmethode Buddhas, namlich die sich spiralenférmig
entwickelnde Achtsamkeit bis zum vollkommenen Wachsein (Bodhi),
"vergessen und ausgeklammert" hat und sich stattdessen der prak-
tischen Anwendung gewisser Yoga-Techniken bedient. Durch die
Grindungen von Gompas (Kloster) gab es auch immer mehr Ménche
und Nonnen, von denen die wenigsten Schiler waren, deren karmische
und charakterliche Eignung eine geistige Entwicklung zur Vorstufe der
Erleuchung, zu den Géttern, oder zur Erleuchtung selbst ermdglichte.
Man mufte diese Menge beschaftigen und ihnen einen Sinn ihres Tuns
vermitteln. Neben den Vorbereitungsiibungen schufen die Kloster-
menschen Kunstwerke wie Bilder, Thangkas, Gebetsmihlen, Statuen,
Fahnen und Reproduktionen der Lehrreden Buddhas und anderer gei-
stiger Schriften. Und man entwickelte die Tsoks und Pujas und per-
formte diese regelmaRig. Fir das praktische Leben widmeten sie sich
der Medizin und Geistheilung und bildeten so einen engen Kontakt zum
Volk, zu ihren "Erndhrern”, der durch symbolische Tanze bereichert
wurde.

Doch was nitzen die 100k Niederwerfungen, 100k Rezitationen, die

Anbetungen oder Gebetsmihlen, wenn das Denken und das Sich-
Trésten-Lassen-Wollen nach wie vor ungehindert in die Welt rennt?

130/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Priifkriterien Fortschritt

Das Prifen des eigenen Fortschritts ist moglich und dies sollte 6fters
mit Ehrlichkeit zu sich selbst durchgefiihrt werden, falls man davon
nicht bereits deutlich durch die eigene Praxis Uberzeugt wurde, denn
nur "dabei sein" ist kein Fortschritt. Primar macht sich ein Fortschritt
durch Steigerung des Wachseins und der inneren Freude im Alltag
bemerkbar. Hier eine "persdnliche Checkliste" zur Uberpriifung oder
Bestatigung.

Warum kein Fortschritt erkennbar?

Egal wie man sich in Lamrims, Ngondros, Chdd, Retreats etc. engagiert
oder sich Schriftenwissen aneignet, einen Fortschritt wird es nie geben,
wenn man alte Gewohnheiten und Qualitaten nicht gegen neue aus-
tauscht, aber trotzdem fleiBig meditiert oder Zeremonien beiwohnt.
Warum? Weil die Selbstbeobachtung, das Nur-Denken-im-Guten und
Metta im Alltag zu wenig beachtet werden oder man meditiert falsch
und festigt seinen jetzigen Zustand. Wie man richtig meditiert, ist im
Kapitel ,Praxis Meditation und Konzentration* ausftihrlich erklar.

Die Checkliste ("Was habe ich schon erreicht?")

Die Liste ist nicht nach Fortschritt sortiert und nicht vollstandig, jedoch
weitgehend relevant fir das 1. bis 3. budhistische Jhana und fir die
erwunschten Ergebnissen in der Praxis von Lamrim-Ngoéndro.

* Heiterkeit, Sorglosigkeit, Lebendigkeit stellen sich ein
* Begeisterung und fest gegriindeter Optimismus werden zu Wegge-
fahrten

* Freudige oder selige Stimmung erflllt dich (anfangs kurz, spater
robust und anhaltend)
* Die Bedeutung der ursachlosen Freude wird erkannt
* Angste und Depressionen verschwinden, psychische Stabilitat und
Sicherheit steigt
* Negatives Denken wird sofort erkannt, gestoppt und ersetzt
* Der Irrlauf des Denkens beruhigt sich immer mehr
* Emotionale Aufwallungen (Zorn, Wut, Aversion, Widerwille) vers-
chwinden
* Auch bei Krankheit mit hohem Fieber bleibt die innere Freude
konstant
* Heilbringende Dinge werden mehr, unheilvolle nehmen ab
* Ausscheidungen werden weniger, der Kdrpergeruch tendiert zum
Duften

131/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

*

Keine  SchweilRausbriiche mehr (korperliche Anstrengung
ausgenommen)
* Der Atem wird ruhig und gleichmaRig, Nasenlécher wechseln
regelmalig ca. 12 x am Tag.
* Beim Wechsel der Atmung wird jetzt der Weisheitswind genutzt
* Man kann die Essenz des Atems (Prana) ergreifen und speichern
* Die Willenskraft steigt, die Kraft zur Ablehnung und zum Verzicht auf
Unnotiges nimmt zu
* Sinne werden scharfer und ihre passive Aktivitat kontrollierbar
* Reflexive Reaktionen auf Sinneswahrnehmungen kénnen verhindert
werden

* Die Selbstbeoachtung vertieft sich und erweitert sich auf andere
Betrachtungsobjekte im Wesen
* Die externe Beobachtung vertieft sich und man kann alles Gesehene
aufzahlen oder wiedergeben
* Die erleuchtende Umgebungsbeobachtung bewirkt das Verstandnis
Uber Sinn und Zweck des Gesehenen
* Der innewohnende Materialismus beginnt zu bréckeln, das Desin-
teresse an Verlockung der Welt stellt sich ein
* Bei Frauen wird die Periode schmerzfreier, kiirzer oder hért ganz auf
* Richtiges Begreifen einer Situation entfaltet sich (KarmaYoga)
* Die Unterscheidung zwischen Korper und dem Beobachtenden
steigert sich
* Reflexive Reaktionen beginnen zu versiegen und Gleichmut entsteht
* Das innere Kraftpotential steigt (mehr Prana bleibt im Kérper)
* Menschen, die Sklaven ihrer Sinne sind, beginnen dir leid zu tun
* Man flhlt sich alleine (bei sich) immer wohler
* Bei einem Paar, das gemeinsam den Weg geht, wirkt jeder auf den
anderen als Guru
* Schweigsamkeit und innere Zuriickhaltung bewahrt vor negativen
Reaktionen der Mitmenschen
* Der direkte Kontakt mit animalisch-materialistischen Menschen wird
unangenehm
* Das Mantra "alle Lebewesen mogen glicklich sein" wird zu einem
Bedurfnis und Lebenseinstellung
* Kritik und Mangelaufdeckung bei anderen Einzelwesen hort auf
* Man beginnt das Weltgeschehen als "karmischen Strom" zu begreifen
und versteht, da® zuerst die eigenen Entwicklung abgschlossen wer-
den muf3.
* Schnelles, voreiliges Urteilen hort auf, Abwarten und objektives
Erkennen beginnt
* Die Regungslosigkeit beim Uben bewirkt Unempfindlichkeit gegen
Extreme

132 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

* Der lebendige Glaube beginnt sich zu entwickeln

*Im Inneren wird es heller

* Die Lehrsatze und tiefgriindige Schriften werden immer besser ver-
standen

* Die Fahigkeit des "Sich-Bemachtigen" des Korpers beginnt sich zu
entfalten

* Die allestiberragende Freudigkeit tiberlagert die Stimuli dieser Welt

* Erfahrungen zum schnellen Einstieg in die Konzentration entstehen

* Wer sich richtig konzentrieren und die tiefe, innere Ruhe herstellen
kann, ist "immer im Urlaub"

* Wilde Tiere verlieren ihre Scheu vor dir

* Das "innere Nicht-Haften" vertieft die Konzentration

* Das Innenleben wird zum primaren Faktor. das aullere Leben wird
sekundar.

* Das Wachsein steigert sich, immer mehr Details werden erkannt

* Die Begeisterung fir das Geistige steigert sich und wird zu einem
konstanten Bedirfnis

* Erste mystische Fahigkeiten etablieren sich.

* Man begegnet Menschen oder sté3t auf Schriften, die weiterhelfen.

* Man erkennt, dafl man lieber alleine ist, als mit Menschen, die nur
Uber ihre Erlebnisse und Alltagsdinge (Ego-Reflektion) reden.

133 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die groBBen und kleinen Fallen

In diesem Kapitel sind die wichtigsten Fallen zusammengefalit, welche
der Schiler (m/w) auf seinem geistigen Entwicklungsweg begegnet,
wenn er ihn ernsthaft verfolgt. Zwar sind einige im Buch auf ver-
schiedenen Kapiteln verstreut, aber es macht doch Sinn, diese zusam-
menzufassen - genauso wie die edle Versichtlichung im Kapitel Moral
zusammengefallt ist. Die meisten Fallen stammen aus dem eigenen
Wesen, d.h. aus der inneren feinstofflichen Welt, und sind am ge-
fahrlichsten. Bei aulleren BeeinfluBungen sind es oft Vertrauensper-
sonenen Jedoch gibt es auch Eindringlinge aus der unsichtbaren
umgebenden Welt (Astralraum), die eine Gesinnungsumkehr oder ein
Stehen-Bleiben bewirken.

Unter ,Falle”“ versteht man hier die Verfiigbarkeit eines neuen
psychisch-energetischen Potentials durch die geistige Be-
miihung, welches die Entfaltung einer mystischen Fahigkeit er-
moglicht. Der innere Diktator fiihlt sich bedroht, reagiert und will
durch Versuchung den Adepten stiirzen. Widersteht der Adept, so
geht er fihlbar gestarkt daraus hervor und macht einen Satz vorwarts.
Andernfalls fallt er in ein psychisch-geistiges ,Loch“. Siehe Kapitel
»Was ist der Trieb?“ und ,Was ist Maro?*.

Dies betrifft nicht nur Praktizierende, auch die ,unfertigen“ Dharma-
lehrer (Lamas etc.) sind nicht davor gefeit. Gerade nach Riickkehr aus
Retreats ist die Gefahr hoch. Ab einer héher erreichten Stufe ist ein
Entkommen aus der Falle im gleichen Leben kaum moglich. Manchmal
geht die Reparatur schnell, manchmal dauert es Monate, manchmal
kommt man erst nach Jahren (im Alter) wieder zuriick, schlimmstenfalls
verwandelt sich die Wachheit in Stumpfheit. Bei lauem Praktizieren be-
wirken Fallen nur Stillstand. Oft jedoch weist die Falle (innerer Maro)
einem Fortgeschrittenen eine ,neue Aufgabe“ zu, wie z.B. Lehrver-
kindigung, hierarchischer Aufstieg in der Organisation, materieller Er-
folg, Heirat usw. Man sagt: der Wert einer Person ist erkennbar an der
Hohe des ,Bestechungsgeldes. Generell tappt ein Adept in eine Falle
durch mangelnde Moral (Selbstbeobachtung) und fehlendem Karma-
schutz. Hier einige Beispiele:

1. Fallen, die andere beobachten konnen:

* Ehrgeiz (Beruf, Sport, Wissenschaft, Kunst usw.)

* Der Drang zum Erleben und Genielten der Welt (Maya) Uberwiegt die
geforderten Enthaltungen (Disziplin und Moral)

* Sinneslust (Sex, Partner, Heirat, roter Tantra)

134 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

* Priorisierung von Entscheidungen immer zugunsten dessen, woran
man am meisten haftet oder den meisten Genuf} bringt

* Redekraft (Manipulations- und Uberzeugungskraft)

* Grinden einer neuen Bewegung (Tradition, Schule) oder eines
Unternehmens oder VergrofRern des ,Filialnetzes®

* Unaufgefordertes Helfen-Wollen ohne Weisheit aus der Leere

* Miflbrauch mystischer Fahigkeiten (z.B. heilende Hande)

* Miflbrauch magischer Fahigkeiten, die weitrdumig wirken

* MiBachten oder Verbiegen der edlen Versittlichung

* Abgeben ungefestigter geistiger Energie an Materialisten (siehe
Kapitel ,innerer Schweinehund®)

* Erstellen oder Publizieren von angepaBten Schriften wider besseren
Wissens zwecks materieller Vorteilsnahme

2. Fallen, die das UnterbewuBtsein steuert:

* Falsche Ansichten (Verblendung, Ablehnung von Fakten, Haften an
Unsinnigem und Widerspriichen)

* Erlahmen der geistigen Bemuhung nach ersten Erfolgen

* Ruckfall ins materialistische Wertesystem (je héher die erreichte
Stufe, desto tiefer der Fall)

* Anhaften bzw. Nicht-Loslassen

* Geistige Einengung (Stumpfheit) durch falsche Meditation oder
Konzentration oder passiver Sinneswahrnehmungen

* Aufdringliches (rechthaberisches) Denken oder mehr Denken als
vorher

* Dogmatismus durch Unfahigkeit das Leben als Ganzes zu verstehen
* Versklavung durch innere Impulse (Triebe, Emotionen, Visionen von
falschen Wirklichkeiten)

* Angelerntes, stukturiertes Wissen Uber geistigen Lehren als mental-
geistiger Besitz ohne Untermauerung durch eigene empirische
Erfahrung (,falscher Buddha*)

* Unbewul3tes Verandern, Weglassen, Erganzen von Texten und
Interpretationen in Schriften mangels fehlender tiefer Einsicht und
Weisheit

* Blinder Glaube (Nicht-Erklarbares und Widerspriiche akzeptieren,
~Sekten-Syndrom®, Verlust des Hausverstandes)

* Sympathieentwicklung fir schwarze Magie

* Umwandlung in einen Asura (Autokrat) durch unerkannte Besitz-
nahme durch Damonen oder Dugpas (besonders bei Personen mit
Machtposition)

* Verbleiben in saftigen, seligen Zustanden, obwohl der Weiterweg zum
hdchsten Wachsein sich anbietet oder angeboten wird.

135/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Warum ist Lachen gut?

Als Erganzung noch eine wertvolle und kostenlose Erkenntnis bzw.
Empfehlung eines spirituellen Meisters fir alle:

"Wiirden die Menschen viel mehr lachen und mehr auf ihr Denken
achten, dann gébe es keine Kriege."

Gleich wird man einwenden, wie kénnen ein paar Lacher Kriege ver-
hindern? Jaja, die Zweifler und Hamer! Es geht nicht um kurzfristige,
billige Lacher. Was gemeint ist, dal man sich zum innerlichen, positiv
gefarbtem Laune oder Lachen Uberwindet und zwar so oft wie mdglich
(auch entgegen auRerer Umstande). Schaut man auf die ganze Welt,
so sieht man, dal} sehr viele ungiinstige Bedingungen erleiden missen
und nichts zu lachen, denn Gewohnheiten und heranrollendes Karma
leisten Widerstand.

Wer sich um seine Gedankenhygiene bemiiht und nur im Guten
denkt, wird das eigene Schicksal verbessern. Die Gedanken sind
es, welche sich spater zu SCHICKSALHAFTEN Riesen entwickeln
und nicht die Taten selbst.

Wer das ganze als Lacherlichkeit abtut, dem bleibt nur der Ausweg aus
der Ignoranz durch Lebensohrfeigen. Schade, dal® diese subtile Ge-
setzmaRigkeit nicht als Allgmeinwissen verflgbar ist. Der Wahnsinns-
aufwand fir Waffen und Militar kénnte viel besser zum Wohle aller
verwendet werden, die grausamen Resultate gabe es nicht mehr und
es gabe eine gerechtere Glterverteilung.

Wieso wiirde das funktionieren?

Entweder durch hérbares oder sanftes, lautloses Lachen, mit leicht
stoRartiger Ausatmung wird eine Muskelkontraktionen im Unterleib
bewirkt, die das Apana (innerer Vayu) nach oben heben, was dem Nauli
in Hatha Yoga entspricht. Die Grundstimmung (Sphare, in der der
Mensch momentan ist) wird dadurch heller. Wer in der Holle lachen
kann, ist sofort drauf’en. Mit dem Weisheitsauge gesehen watet die
ganze Menschheit bis zum Bauchnabel in tamasischem Schlamm
(Gesamtkarma) und das Lachen erzeugt bei einem darin Wellen und
implantiert eine Helle. Man kann das wie die Atembeobachtung
jederzeit und Uberall tun. Und wenn es viele oder alle so oft wie mdglich
machen, hat das Auswirkung auf das ganze karmische Geflge in-
dividuell, national und global. Dort wo es gelbt wird, entsteht ein heller

136 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

karmischer "Kranz", der das Eindringen bodser und sadistischer
Einflisse fernhalt. Es wirde Diktatoren vom Thron fegen oder
verhindern, dort Platz zu nehmen. Unbekannt ist, daf} Boldhisattvas
einen ahnlichen Effekt durch weitrdumige Bemuhung eine Helle in den
dunklen Raum der Ursachen der Menschheit einzubringen versuchen,
wobei sie sich den ,Full ver-stauchen®. Die Ausfurhung und
Schwierigkeit dieser Bemihung zum Wohl der ganzen Menscnheit
geschieht im Geheimen und ist nicht nur fiir Laien kaum begreiflich.

137 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Mahamudra

Mahamudra wird auch als das groRe Siegel, das groRe Symbol oder
der Nirvanische Pfad bezeichnet und ist in der Wirkung gleich dem
Direkten Pfad aus dem Maha-Satipatthana des Buddha. Die adaquate
deutsche Bezeichnung ware " Zum Héheren Wachsein" oder der "Pfad
zu Allem und dem Nichts", das ,Vollkommene Loslassen®, das ,Voll-
kommene Nicht-Haften“ oder der "Direkte Weg ins Klare Licht". Maha-
mudra ist das Gegenstick zur "Entfaltung Uber Erscheinungen" im
Tantrismus. Mahamudra ist der Menschheit seit Urgedenken bekannt
und wurde nur mindlich Ubertragen. Im 1. Jahrhundert BC hat Sarasha
erstmals etwas schriftlich festgehalten, was von Nagarjuna erweitert
und vertieft wurde. Spater erhielt Tilopa auf geistigem Weg direkt vom
Adi-Buddha diese Lehre, woraufhin die ,Linie der Weilten Gurus und
der Orden des Donnerkeils* entstand und iber Marpa nach Tibet kam.
Man nimmt an, Buddha Gautamo hat reines Mahamudra unter dem
Bodhi-Baum praktizeirt.

Was nun ist Mahamudra?

Mahamudra ist eine Lehre, die sich auf das ,erleuchtende Gewahr-
Werden der reinen Natur des Bewultseins in heiterer Gelassenheit"
konzentriert. Im Zentrum von Mahamudra steht die Konzentration
(Konzentrationsfahigkeit) und vollige Unterwerfung des Denkprin-
zips (siehe auch bei Raja-Yoga von Patanjali). Mahamudra ist vertikal,
tiefgriindig und ,schnell®, wahrend Lamrim und Ngondro horizontal wir-
ken.

Dabei handelt es sich um eine andere Betrachtungsweise der Acht-
samkeitsmethode, d.h. die damit verbundene ausfiihrende Praxis ist
etwas anders, doch die Ergebnisse sind gleich. Die Tibeter haben diese
Praxis in ein System gepackt und gelehrt und dabei den Schwerpunkt
auf die Konzentration und feine Atembeobachtung gelegt. Eine genaue
Beschreibung findet man in "Tibetan Yoga and Secret Doctrines, 2.
Buch" von W.Y. Evans-Wentz und in der ,Mahamudra-Fibel* von Garma
C.C. Chang. Bei anderen Texten fokusierte man sich besonders auf die
Beschreibung der Endphase und Ergebnisse der lang dauernden
Ubung. Die Tibeter haben in Mahamudra den ,5-fachen tiefgriindigen
Pfad“, das ist Lamrim und Ngondro, integriert. Damit wurde diese Pra-
xis zur geistigen Vollkommenheit gestreckt oder verkompliziert. Das
reine Mahamudra ist nicht der Neo-Buddhismus mit seinen zeremo-
nienhaften, exoterischen Vorbereitungstibungen sondern beginnt nach-
dem der Schiler eine moralische und mentale Festigkeit erlangt hat.
Besonders bekannt sind die Texte von Tilopa an Naropa ("pith instruc-

138 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

tions") und von Milarepa. Die Praxis von Mahamudra flihrt zum Erken-
nen der letzten Wirklich-keiten, wie u.a. in der Prajnaparamita wieder-
gegeben.

"Wird nicht das Leerwerden des Selbst-Geistes das Erreichen der
Buddhaheit genannt?" (Milarepa).

Doch wie iibt man Mahamudra?

«Um die Mahamudra-Meditation zu praktizieren, sollte man zuerst
durch einen qualifizierten Guru bzw. spirituellen Meister initiiert worden
sein. Das Ziel der Mahamudra-Meditation ist, den Schiiler das erleuch-
tend-leere Gewahrsein seines Selbst-Geistes erleben zu lassen. Nur
nach dem Erlebnis dieses ,Bewufitseins ohne Inhalt® (,nackt‘ ohne
Umhdallungen) kann der Schuler Mahamudra richtig praktizieren. Ehe er
dieses Erlebnis gehabt hat, wird er es schwer haben, der Verstricktheit
in das Denken in den Gegensatzen Subjekt-Objekt zu entrinnen und
seinen Geist zum Stand der Nicht-Gegensatzlichkeit (des Nicht-
Denkens) und des Nicht-Festhaltens zu erheben. Um dieses erleuch-
tend-leere Gewahrsein zu vertiefen, sollte er immer wieder die hier ge-
gebenen wesentlichen Unterweisungen praktizieren. Wer seinen Geist
ohne Ablenkung im reinen Selbst-Gewahrsein ruhen lassen kann, wird
alles kénnen. Um Mahamudra zu praktizieren, sollte er das Unter-
scheiden in Gegensatzen beenden und danach streben, einen Zustand
zu erreichen, in dem Samadhi und Tun bzw. das, was er gerade tut,
eins werden. Bis er soweit ist, sollte er zunachst die Meditation der
Geistberuhigung uben ...»

Soweit die Belehrung des ehrwiirdigen Lama Kong Ka. Die Methode
zur Geistesberuhigung ist im Hauptkapitel Wach-Werden sowie im
Kapitel ,Das mentale Problem und seine Lésung“ ausfuhrlich be-
schrieben. Die radikalste Form von Mahamudra wurde von Bodhi-
dharma praktiziert durch ein ,Solange-Gegen-Die-Wand-Schauen® bis
das Denkprinzip mangels Objekte aufgibt bzw. wellenlos wird, den
Gedankenerzeuger jeglicher Kraft beraubt, daraufhin spiegelglatt ist
und die wahre Natur des Bewul3tseins (Dharmakaya) sich daher offen-
baren muB. Ahnliches wird im Zen praktiziert, siehe nachtes Kapitel.

Die 3 Wesenziige der Mahamudra-Praxis

Die drei Wesenszliige der Mahamudra-Praxis sind: Ausgeglichenheit,
Entspannung und Natiirlichkeit.

Ausgeglichenheit meint einen Gleichgewichtszustand zwischen Kor-
per-Atem-Prana-Geist. Die Mahamudra-Methode hierfiir ist: den Kérper
zu entspannen, das Atmen zu verlangsamen, den Geist sich an nichts
klammern und sich auf nichts stiitzen zu lassen. Das ist der beste Weg,
das komplexe Geflecht Kdrper-Atem-Prana-Bewultsein (Geist) zu be-

139 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

frieden. Entspannung heil3t, den Geist l6sen, alles fallen lassen, alle
Ideen und Gedanken abstreifen. Wenn Kérper und Geist geldst sind,
kann man ohne Anstrengung im nattrlichen Zustand verweilen, der an
sich Ubergegensatzlich und zugleich ohne Ablenkungen ist. Naturlich-
keit heilt, nichts ergreifen oder lassen: mit anderen Worten, der
Ubende macht auch nicht die leichteste Anstrengung irgendeiner Art
(siehe Kapitel ,Das mentale Problem®). Er laf3t die Gefiihle und den
Geist ganz von selbst stillstehen oder flief3en, ohne ihnen nachzuhelfen
oder sie einzuschranken. Naturlichkeit zu praktizieren, heilt: keinerlei
Anstrengung machen und spontan zu bleiben. Das alles kann so zu-
sammengefallt werden: Das Wesen der Ausgeglichenheit ist sich an
nichts zu klammern. Das Wesen der Entspannung ist nichts fest-
zuhalten. Das Wesen der Natlrlichkeit ist keinerlei Anstrengung zu
machen (siehe auch Kapitel ,Nicht-Haften®).

Mahamudra ist das vollkommene Loslassen, um dabei den Geist
(wahre Natur des BewuRtseins) in heiterer Gelassenheit zu betrachten
oder gelassenes Wiederspiegeln ist erleuchtendes Gewahrsein in der
Ruhe des Nicht-Denkens. Wenn man alle in das Denkprinzip ein-
stromenden Inhalte beobachtend ablehnt, umwandelt oder verandert,
so wirkt dies gleichzeitig auf das Prana und den AtemfluR und umge-
kehrt. Die sich selbst verstarkende Beobachtung bewirkt mit der Zeit
eine Verlangsamung, Anhalten oder Auflosung all dieser "Stérungen”.
Das Ergebnis wird am Ende folgendes sein:

Das URLICHT tritt zutage und das REINE SCHAUEN wird geboren,
der BEOBACHTER wird entdeckt.

Der Vajra (Urlicht) ist fur immer enthdllt, welch ein Sieg!

Bei den Tibertern besteht die zentrale Lehre des Mahamudra aus
diesen 2 Bestrebungen: a) Entspannung und b) Anstrengungslosig-
keit. Alle Leiden und alle Begierden sind von Natur aus spannungs-
bedingt (Karma ist innere Spannung). Befreiung aber ist, im Gegensatz
dazu, ein anderer Name fir "vollkommene Entspannung", Lésung,
Entkrampfung. Beherrscht von den seit langer Zeit fest eingewurzelten
Gewohnheiten, findet es der durchschnittliche Mensch am allerschwier-
igsten, wenn nicht ganz unmadglich, einen Zustand tiefer Entspanntheit
(Leerheit) zu erreichen. Paradoxerweise ist Anstrengungslosigkeit*
noch schwerer zu erreichen als Entspannung. Das erklart auch die
ratselhaften Kommentare japanischer Roshis. Um diese 2 Bestreb-
ungen zu verwirklichen, muf® der Schiiler den ,,Punkt der Leerheit“ im
Korper finden, ohne dem dies alles nicht mdglich ist. Das wird in den
Schriften nicht erwahnt, aber die wahren Meister wissen das. Erst
durch innere Spannung wird er gefunden. Ist dieser Spannungszustand
im Wesen als ,normales Potential integriert, dann erst beginnt die ,Ent-
spannung®. Das Ergebnis ist der ,unantastbare Zustand®.

140/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Selbst-Bewulltsein, Selbst-Gewahrsein, das ist die sich selbst
gewahrwahrende oder selbstbezeugende Fahigkeit des Bewult-
seins.

Die Funktion des Selbst-Bewultseins (Selbst-Gewahrseins) ist, sich
des BewulBtseins (als Sache) selber bewul3t zu werden und es als das
gegenstandslose, unverganglich WAHRE ICH zu erkennen und sich mit
ihm zu verbinden. Dieses reine Bewul3t-Werden bzw. Gewahrsein zu
kultivieren, auszubilden, ist die Hauptibung des Mahamudra. Die
Mahamudra-Meditation ist anstrengungslos® und natirlich; bei ihr wird
nur anfanglich eine Stltze im Achtsamkeitsstrom des Yogi festgehalten,
die dann aufgegeben wird, wenn dieser Strom das ganze Wesen
erfal3t. Manche Schulen arbeiten ganz ohne Stitze, was die Bemihung
jedoch erschwert. Mit Mahamudra soll zuerst das Sohn-Licht und dann
das eingeborene Mutter-Licht des Dharmakaya erkannt werden. Die
Tibeter kennen das auch als das "Reich des Dhyani-Buddha Vairo-
cana". Damit ist die Erleuchtung und die geistige Vollkommenheit ver-
bunden.

*Anstrengungslosigkeit bedeutet hier, da der errungene Zustand des Dharma-
kaya bleibt und nie mehr wieder verschwindet, also keine Anstrengung mehr
erfordert, wahrend das Anspannen und Entspannen die vorausgehenden
Prozesse sind.

"Du glaubst, du bist wach. Nein, du traumst und schlafst".

Man darf sich nicht der Illusion hingeben, die Gelassenheit sei mihe-
los zu erlangen. In der schwierigen Anfangsphase ist es ein zaher,
teilweise qualender Kampf um das Wachsein und Durchschauen
zwischen falsch und richtig, denn Traum, Schlaf und Betaubung sind
wirksame Waffen der Personlichkeit.

Was ist Gelassenheit durch Loslassen?

Das ist das Resultat der Bemuhung, alle entstehenden oder ent-
standenen feinstofflichen Verbindungen des eigenen Wesens zur Welt
(grob und fein) unwirksam zu machen oder ihre Entstehung ganz zu
verhindern. Durch diese "Unantastbarkeit" entsteht eben diese Gelas-
senheit. So schon einfach das Wort klingt, so schwierig ist die prakt-
ische Umsetzung. Der Mensch ist durch viele kleine oder groRRe
Anhaftungen und Gefiihlsbindungen an die Welt verbunden, welche
alle auf der feinstofflichen Ebene im Unterbewuftsein als Atavismen
siedeln und sich dem Tagesbewul3tsein entziehen. Sie umhiillen jedoch
das Bewultsein, erzeugen Reaktionen und blockieren die Objektivitat
bis hin zur Dummbheit, Man kann deren Einfluf3 nicht durch den Willen

141 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

oder rationales Denken verhindern. Dazu mussen im Alltag die Sinne
durch konstante Selbstbeobachtung kontrolliert und die Atavismen
aufgelést werden. Das Loslassen beginnt also mit der Achtsamkeit
(Satipatthana). Dieses Loslassen als Praxis der Achtsamkeit fuhrt zu
freudigen Zustanden durch entstehende Wissensklarheiten und mindet
erst dann in die Gelassenheit. Erst wenn durch die Praxis eine gewisse
psychische Festigkeit erlangt wurde, kann man die Gedanken in der
Ubung (durch Raum-Zeit-Verschiebung) bannen oder ihr Entstehen und
Vergehen so auseinanderziehen, dal das Licht des Dharmakaya auf-
blitzt. Die Entspannung geht dann in Gelassenheit und Anstrengungs-
losigkeit tiber (keine Bemiihung mehr).

Das Problem bei der Darlegung von Mahamudra ist, da® die sittliche
Stabilitdt und der Karmaschutz vorausgesetzt werden. Auf beides kann
nicht verzichtet werden, insbesondere dann nicht, wenn feine Atem-
Ubungen praktiziert werden. Die Tibeter haben die Vorbereitungsbe-
muihungen (Lamrim) in Mahamudra integriert und daraus ist eine
scheinbar neue Lehre entstanden.

142 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Zen

Zen ist scheinbar eine eigene Praxis der Lehre Buddhas und wurde von
Bodhidharma gegriindet. Dieser wanderte Gber den Himalaya nach
China und grindete dort das Kloster Shaolin, wo er seine eigene
Methode zur Umsetzung der Lehre Buddhas, wie vorher in Mahamudra
beschrieben, praktizierte, indem er mit dem Gesicht zu Wand medi-
tierte. Heutzutage wird gerne als philosophische Basis das Lanka-
vatara-Sutra benutzt. Dieses Sutra ist keine eigene Lehrrede, sondern
ein Kunstprodukt, eine komplexe Zusammenstellung von Teilen aus
verschiedensten Lehrreden und spiegelt in extrem detaillierter Form die
Essenz der Prajna-Paramita-Sutra wieder und beschéftigt sich aus-
schlieRlich mit der Leerheit und der Nicht-Leerheit der Phanomene.
Man kann sich in den Astrakta verlieren und als "héchst inteliigent oder
weise" gelten, wenn man daraus zitiert und argumentiert. Einen prakt-
ischen Nutzen fur den Suchenden in seiner realen Welt hat das Wissen
aus dieser Sutra nicht! Was aber zahlt, ist die aus dem Zustand Budho
gewonnene Weisheit verbunden mit der liebevollen Giite. Damit ist man
im realen Leben ganz normal und von Nutzen fur andere,

Zwischen Mahamudra und Za-Zen, der Praxis des Zen, gibt es de facto
keinen Unterschied. Zen versucht das Geistige tiber das Mentale in den
psychischen und physischen Koérper hineinzupressen oder ihm aufzu-
zwingen, deswegen wird Za-Zen als "hart" empfunden.

Beide bendtigen einen guten Karmaschutz. Mahamudra und Zen
bemihen sich, auf diese spezielle Art das Weisheitsauge zu 6ffnen
bzw. den Ubernatirlichen Intellekt zu aktivieren (siehe das "wichtigste
Requisit"). Zen lehrt auch die Achtsamkeitsmethode (Satipatthana),
jedoch auf eine andere Art als Buddha. Viele scheitern an Za-Zen. Die
Bodhisattvas der heutigen Zeit betrachten diese Methode flir den
"verweichlichten" Menschen im Westen als ungeeignet und haben die
Gleichung zwischen Bemuhung und Ergbnis umgedreht. Wie schon
friher hier dargelegt, beginnt man mit der ursachlosen Freude, damit
man "gut sitzen" (meditieren), entspannt und achtsam den Alltag be-
waltigen kann. Dieser Weg ist "weich und angenehm" am Anfang und
am Ende.

143 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Fazit zur Praxis

Der aufmerksame Leser wird bemerkt haben, daf} die Praxis der Lehre
Buddhas ein vollig neuer Lebensstil ist und in den gesamten Tages-
ablauf eingreift, wenn man es ernst nimmt. Man braucht in kein Kloster
gehen, keine Fernreisen machen oder unaufgefordert in ein Retreat
eintreten. Man braucht nur sich selbst, den Willen und die Sehnsucht
nach dem Ausweg und zur Beendigung aller Begrenzungen (siehe
"Motivation" am Anfang des Buches). Einfacher gesagt als getan, denn
die Welt ist ein groRer Verfihrer und Ablenker. Hindernisse und Block-
aden werden auftreten, die aber mit dem Metta-Gebet und freudiger
Stimmung beseitigt werden kdnnen.

Wenn man nicht gerade mit einer konkreten Tatigkeit beschaftigt ist,
welche die volle Aufmerksamkeit erfordert, dann ist man eigentlich
dauernd mit den 5 Padas bis ins 3. Jhana beschaftigt. Ist man schon im
3. Jhana, dann beginnen sie anstrengungslos integraler Bestandteil des
Wesens zu werden, sie werden "automatisch”, man muf} sich nicht
mehr extra bemiihen. Der "Strom des Dharma" schiebt einen weiter.
Man kann sich dann neuen Konzentrationen widmen. Wer also nicht
locker laRt, wird immer besser in der Selbstbeobachtung und im Sich-
BewuRt-Werden und nahert sich so schrittweise dem Ziel, was grofie
Zufriedenheit und Eigenstandigkeit mit sich bringt, verbunden mit
mystischen Fahigkeiten als weitere Bestatigungen.

Was nie verloren gehen sollte:

Achtsamkeit (Selbstbeobachtung, Satipatthana)
Freudige (ursachlose) Stimmung

Metta (Bodhicitta)

144 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Personliche Checkliste

Taglicher Check

Selbstbecbachtung Karper

Selbstbecbachtung Stimmung
ursachlose Freude und
inneres Lachen

Selbstbeobachtung Reden
Selbstbeobachtung Denken
Selbstbeobachtung Reflexivitat
Selbstbeobachtung Sinne

Moral —was man tun oder
beachten sollte

Moral — was zu vermeiden ist

MNicht-Teilnahme an weltlichen
Vergnigungen

Meditation 1 x taglich
Meditation 2 x taglich

Meftta fur alle 1 x taglich
Metta flr alle 2 x taglich

Studium geistige Literatur
Audio/ideo eigene Tradition

Treffen in Sangha
Austausch mit anderen

Vergessen

U

00

O |0 O |O0o0gd

1 i o

145/ 397

manchmal

U

00

O (O O |O00d

oo oo |gg (oo oo

immer

U

00

O (O O |O00gd

oo oo |gg (oo oo



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bemiihung im Alter

Dieses Kapitel widmet sich Menschenn, die vom Berufsleben in den
Ruhestand Ubertreten und somit in das letzte Drittel oder Viertel ihres
Lebenslaufes eintreten, also zwischen dem Jetzt und dem Tod und dem
Ubergang in eine neue Existenz. Es gibt eine wichtige Erkenntnis aus
dem Bardo Thddol (siehe Kapitel "Samsaro") und die lautet:

Fiur den Charakter der nachsten Inkarnation gilt das Denken im
letzten Augenblick des Lebens.

Der Mensch soll sich vergegenwartigen, wenn er geistig unvorbereitet
stirbt und dabei bewultlos ist, was bei fast allen zutrifft, wird der
karmische Wind seine Seele (Komplex seiner subtilen und transzen-
denten Komponenten, siehe Kapitel "Was ist der Mensch") ohne jeg-
licher Kontrollmdglichkeit in eine nachste Inkarnation zwingen. Dieser
Vorgang wird von den Mystiker verglichen als eine wilde Reise in einer
Kutsche mit bewuf3tlosem Passagier, bei der die Pferde erst am kar-
misch vorbestimmten Punkt anhalten. Ob er dann als Mensch oder Tier
wiedergeboren wird, weild er erst nach dem Aufwachen. Daher macht
es gro3en Sinn, sein Karma und sich selbt durch BemlUhung zu ver-
bessern. Falls ein Mensch den Sipa-Bardo (siehe Bardo Thodol) erlebt,
wird ihn sein bislang unbeherrschter Geschmacksinn taduschen. Sollte
er bereits innerlich in der Sphare der Engel oder Gétter leben, so wird
er im Tod "abgeholt und in der neuen Welt begrif3t". Menschen, die
bereits Uber langere Zeit die Anweisungen Buddhas oder eines
anderen geistigen Systems befolgt haben und es noch weiterhin tun,
braucht man nicht viel zu sagen, aul3er sie sollen die verbleibende Zeit
fir eine Intensivierung ihrer Bemihungen nutzen und keine "Dumm-
heiten" machen. Das betrifft auch jene, die entweder Neu-Einsteiger
sind oder langere Unterbrechungen zugelassen haben und nun wieder
neu aufsetzen. Was ist mit der Intensivierung gemeint? Das ist die
permanent gelibte Achtsamkeit (Satipatthana) und eine weiterfiihrende
Meditation oder Konzentration. Primar sollen folgende Faktoren auf-
gel6st und mit der Achtsamkeit durchdrungen werden:

a) festgefahrene Verhaltensweisen,
b) die Versklavung durch die Sinne und
c¢) das Nicht-Haften

Das Haften (Anhangen) am materialistischen Objekten und Werten und
an Lebewesen (Verwandte, Haustiere etc.) ist der Hauptgrund, warum
man sofort wieder in eine neue Existenz hineingezogen wird (siehe

146 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Kapitel "Nicht-Haften" und "Gefiihle und Tastsinn"). Das reflexive Ver-
halten aufgrund der Sinneswahrnehmungen bewirkt, daf} die Ruhe-
standler ohne geistigem Training ihre verbleibende Lebenszeit fur die
Befriedigung langgehegter Wiinsche nutzen und oder ihre innere Leere
(Langeweile) mit Rauschmitteln Ubertiinchen, ohne nach einer Lésung
zu suchen. Sie fullen ihre Restzeit mit Reisen, Hobbies oder Anschaf-
fungen, die keineswegs lebensnotwendig sind. Auf diese Weise "ver-
brauchen" sie ihr bisheriges gutes Karma und so mussen sie im neuen
Leben wieder von vorne anfangen, um den Verlust durch neue Ver-
dienste auszugleichen.

Im Ruhestand hat man eigentlich viel Zeit, sich einer Neuaus-
richtung zu widmen. Es diirfte da keine Ausreden geben.

Die groRten Gefahren flr das Alter sind der kdperliche und mental-
geistige Verfall wie steifer Rlcken, steife Beine, schlurfender Gang,
sténdig offener Mund, Atemnot bei Anstrengung oder schnellem Gehen,
Kugelbauch, Organversagen, Demenz, Gelenk- und/oder Kreislauf-
probleme, Vergellichkeit, Pessimismus, Alzheimer, Muskelschwund,
Faltenbildung der Haut, Nachlassen der Ausdauerbelastung. korper-
liche Steifheit, Kreislaufprobleme, Abbau der Libido, Altersstarrsinn,
Verschwinden der Frische aus den Zellen usw. Kurzum alles wird lang-
sam. Es ist keineswegs egal, wie man stirbt, wie so manche Hamer
behaupten. Daher ist es erstrebenswert, den verbleibenden Rest des
eigenen Daseins so zu gestalten, daB man den koérperlichen Abbau
verlangsamt und den mental-geistigen Verfall nicht nur stoppt
sondern das korperunab-dangige Wachsein steigert. Und dies ist
méglich. Dies bringt nicht nur Daseinsfreude und Lebenssinn zurlck,
sondern ist hilfreich fur eine gunstige neue Existenz in Wohlstand mit
der dazu passenden Intelligenz. Das Altern wird verursacht durch die
lebenslange Idenfikation mit Werten, Ansichten und Objekten der ma-
teriellen Welt, denn bei diesen ist der Verfall und die Unbe-standigkeit
Naturgesetz. Meist einher geht ein Absinken der Wachheit und der
mentalen Lebhaftigkeit und Einengung. Das Ausscheiden aus dem Ar-
beitsleben flhrt meist zu einer Interessensverlagerung in Richtung Be-
quemlichkeit. Die Nahrungsaufnahme wird zentaler Lebensinhalt (Libi-
doersatz), man schlaft tagsiiber, zementiert Gewohnheiten und die
Gleichférmigkeit von Denkmustern - friiher oder spater. Die Einschran-
kung koérperlicher Agilitat tendiert zur mentalen Langeweile und sozialer
Reduktion. Die Monotonie im Tagesablauf baut den kritischen Haus-
verstand ab und verstarkt Empfindlichkeiten, man wird buchstablich
dumm, ohne es zu merken. Das unkritisch Konsumieren von Sinnes-
wahrnehmungen durch Auge und Ohr kann zu Adipositas und unbe-
wuldter Frel3gier fihren. Ein Wiederkauen von Erlebtem fiihrt zu einer

147 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

regressiven Evolution: die Gegenwart wird nicht bewuft erlebt, man
ist ein Wiederkauer - die Gestaltung der Zukunft wird verpaRt.
Unkritisches Dauer-Fernsehen oder Handy-Wischen mdillt den Men-
schen zu und kann zu irreparabler Demenz fuhren, gleichweise beim
Dauersitzen auf einer Bank, am Tisch im Café oder Wirtshaus, Tratsch
und Klatsch Uber andere, am Fenster oder Balkon etc., wo man den
Sinnen und stumpfen Reflexen die Kontrolle Uberlaf3t und zu einem
willfahrigen Opfer externer Manipulation wird. Die Bereitschaft Neues
zu lernen (z.B. Sprache, Computerwissen, Fakten-Check, Lesen des
Kleingedruckten usw.) erlahmt. So arbeitet man an der eigenen Selbst-
vernichtung (man nahert sich dem Wachseinszustand einesTieres).

Im Alterungsprozess findet eine Abnahme des inneren Zellstubtrats
statt, d.h. man kann den Korper nicht mehr auffrischen oder ver-
geistigen. Denn damit die Krafte der Konzentration zur Transformation
des Korpers wirken konnen, ist ein gewisses Mindest-Potential an
frischem Zellsubtrat Voraussetzung. Dazu ware eine Wiederbelebung
der Thymus-Funktion notwendig, welche nur ein spiritueller Meister
initiieren kann und dazu braucht er gute Griinde. Was aber bewirkt
werden kann, ist eine Verlangsamung des Alterungsprozesses durch
Steigerung des Wachseins und Anderung der Gefiihlswelt hin zu einer
ursachlosen Freude, welche die materialistische Verganglichkeit exklu-
diert. Durch Selbstbeobachtung kann man ein Absinken oder Umkippen
der Freude feststellen, die sofort repariert werden soll. Die Asana
Kopfstand (Sirsasana) wirde die Umkehrung des wichtigen Vayus
Apana in Richtung Verjungung bewirken, aber das bedingt Regel-
massigkeit und die meisten bringen keinen Kopfstand zustande oder
ertragen ihn nicht mehr. Alternativ mit reduzierter Wirkung gibt es die
Hatha-Ubung Delfin und Uttanasana. Hinsichtlich der kérperlichen Be-
wegungsherapien bietet die Welt genug, Hauptsache man tut etwas —
alleine oder in einer Gruppe. Eine weitere Gefahr im Alter ist der sich
schleichend entwickelnde Pessimismus, der ja um die Bemihung zur
ursachlosen Freude eliminiert wird. Der offene Mund bei vielen alten
Menschen deutet auf Probleme des richtigen Atmens hin und ist
verursacht durch Verschleimung, verstopfter Nadis und die kdrperliche
Steifheit. RegelmafRiges Kapalabhati (siehe Hatha-Yoga) schafft
Abhilfe. Der standig offene Mund deutet darauf hin, dal® diese Person
unter der Herrschaft ihrer Sinne und Atavismen steht; also hochst
reflexiv ist und die korrigierende Achtsamkeit nicht existiert - trotzdem
kénnen sie aufgrund ihres Karmas im aufieren Leben erfolgreich sein.

148 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Empfehlung von psychisch-geistigen Ubungen im Alter:
Selbstbeobachtung (besonders Gewohnheiten und Reflexivitat)
lebhafte Umgebungsbeobachtung (nicht das Beutschema)

Viel Lachen und fréhliche, freudige Stimmung

Nie Uber die anderen (inkl. Boulevard-Presse) herziehen
Denken im Guten und Metta

Unterdriicken des Verharrens im Erlebten (Vergangenheit)
Meditation (3 x immer vor dem Essen)

Wissen Uber die Bardo-Prozesse

Menschen, die ihre kdrperliche und mentale Gesundheit bewahrt haben
und meist Uber genugend finanzielle Mittel verfigen, haben Mog-
lichkeiten, ihr Leben interessant zu gestalten oder Dinge zu kaufen, die
sie schon immer haben wollten. Dadurch entsteht bei lhnen kein In-
teresse an geistigen Werten. So entgeht ihnen dabei, dal® die Be-
schaftigung der Sinne mit neuen Eindricken oder mit zusatzlicher
(unndtiger) Anschaffungen aus Langeweile und innerer Leerheit nur ein
Mittel ist, um die Zeit durch "aufregende" Momente zwischen dem Jetzt
und dem Sarg zu Uberbriicken. Sie kénnen nicht feststellen, daf3 ihr
Ego sie davon abhalt, ihre wahre Natur zu erforschen. Bei vielen wird
die Wohnung oder das Haus zu einem Lagerort (Museum) von unnéti-
gem Gegenstanden (Trodel), alte Frauen sammeln gerne Krimskrams.
Sie alle bedenken nicht, dal} bei ihrem Tod die Erben (fast) alles ent-
sorgen. Viele alte Menschen leben nur "draufen", oft wird ihr Dasein
be-stimmt durch viel Sitzen, Sinnesgenufld durch kritikloses Schauen
und durch Essen und Trinken, Schlafen und im Austausch gleicher An-
sichten ohne Faktencheck (Stammtisch-Syndrom). Sie sind fest (iber-
zeugt, "draulBen” ist es besser. Wenn sie verreisen und zuriickkommen,
haben sie keine Erkenntnisse gewonnen daflir einen Zuwachs an
Erlebnissen, die schnell verblassen. Andere wiederum schaffen sich
einen Hund an, der idealerweise fiir Bewegung sorgt. Leider ist vielen
alteren Menschen eine geistige Entwicklung widerlich, zu "anstren-
gend" oder festgefahrene Ansichten blockieren sie. Durch das fehlende
Wissen uUber karmische GesetzmalRigkeiten und Uber die Sterbe-
prozesse finden sie keinen Zugang zum Geistigen - das ist wahrlich
schade. Sie wissen nicht, dal im Augenblick des Todes das Tages-
bewuRtsein zusammen mit dem angelernte Wissen verdampft, Gbrig fur
die Reise durch das Samsaro bleibt das Unterbewul3tsein, es alleine
bestimmt die neue Existenz. Doch die erworbenen Fahgkeiten werden
mitgenommen, aber der Mensch mul} sich dann alles andere wieder
neu erarbeiten.

149 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BUCH I

Bewulltsein: das Allerkostbarste

Alles (iber Wahrnehmung, UberbewuBtsein, Kosmisches Bewultsein,
Wissendes Bewultsein, Tagesbewultsein, Unterbewultsein,
Triebfaktoren, Buddha-Zustand, Achtsamkeit, Gewahrsein, Nirvana und
Uber das Denkprinzip (Denkorgan).

Weitere Kapitel, die mit dem Thema rund um das Bewultsein assoziiert
sind:
Aufmerken!, Bedeutung der Achtsamkeit, Analyse der Achtsamkeit,
Was ist der Trieb?, Die innere Mechanik, Was ist ein Gedanke?, Das
mentale Problem und seine Lésung

150/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das Geheimnis des BewuBtseins
und iiber die Lebensfunktionen iiberhaupt

Vorwort

Diese Abhandlung ist ein Juwel des absoluten Wissens und bisher
hat der Autor dazu nichts Gleichwertiges gefunden Glicklich sei der,
dem es vorliegt und daraus Nutzen ziehen kann.

Der Begriff ,Yogi“ steht hier fir einen Menschen, der die hdchste Kon-
zentrationsstufe realisiert hat und ,Yoga“ steht fur eine geistige Bemuh-
ung. Text in Klammern () ist vom Autor eingefiigt. Eine kurze Zusam-
menfassung und wichtige Erkenntnis daraus befindet sich am Kapitel-
ende.

Beginn der Abhandlung

Das BewuBtsein ist in jedem Menschen vorhanden. Wenn es sich
nicht in seiner wahren Funktion zeigt, liegt das nur daran, da® der
Mensch es nicht beachtet und stattdessen nur auf das Ich-BewufRtsein
und seiner Ich-Funktion achtet, an das er sich durch das Gewahrwer-
den (und Befolgen) von Impulsen klammert, die aus dem triebhaften
Bereich stammen.

Das BewubBtsein ist die hochste Qualitét der Wirklichkeit als physi-
kalisches Phanomen.

Aus der Sicht der animalischen Natur ist das Bewultsein das héchste
lebendige Element und somit ein Ubergeordnetes Element, das den
Gesetzen Ubergeordnet ist, die alle Funktionen des Organismus be-
herrschen. Die Qualitat, die als BewuBtsein bezeichnet wird, erkennt
der Yogi in drei Aspekten:

1. im hochsten Aspekt, dem iiberpersonlichen oder kosmischen
BewuBtsein, das auch als latente Helligkeit erkannt werden kann, die
im gesamten kosmischen Raum enthalten ist; dann

2. das empirische BewuBtsein und schlieRlich

3. das UnterbewuBtsein.

Das kosmische BewuBtsein kann als der Ursprung der lebendigen
Natur betrachtet werden, als die lebendige Essenz des Universums. Es
erscheint uns als kosmische Leere, die in Phanomene (bergeht, die wir
im Universum als Sternennebel identifizieren, als Substanz der kosm-
ischen Leere. Diese verwandelt sich allmahlich in Sonnen und Plane-

151 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ten, in Formen, die nach Ablauf ihrer Existenz wieder in Staub und
spater in Substanzen, in inkoharente Partikel zerfallener Himmelskor-
per, zerfallen. Dieser kosmische Staub verbindet sich teilweise zu
Materie, teilweise zu potenziell lebendiger Leere, ndmlich zum univers-
ellen BewuRtsein. Dieses Bewuldtsein ist der kosmische Glanz, der
nicht mit den Sinnen wahrgenommen werden kann; daher kénnen wir
es als Qualitat der grenzenlosen Leere und somit als visuelle Dunkel-
heit des Universums betrachten. Oder es ist eigentlich das Bewuftsein,
das nach Moses das Licht ist, das von Gott am ersten Tag seiner Scho-
pfung geschaffen wurde, wahrend das materielle Licht, das Licht der
Sonne und des Mondes, erst am vierten Tag erschaffen wurde.

Aus funktionaler Sicht ist das kosmische oder universelle Bewuftsein
qualitativ identisch mit dem WesensbewuBtsein. Bei dieser Identifi-
kation kann die notwendige Vorstellung des Universums als lebendiges
Wesen Schwierigkeiten bereiten; in den hohen Schulen der Mystik wird
das Universum immer als lebendiges Wesen betrachtet.

Empirisches, tagliches Bewultsein kénnen wir wiederum in einfaches
oder wesentliches Bewultsein unterteilen, dessen Funktionen nahezu
autonom sind, dann in Bewul3tsein, das sich durch ein ausgepragtes
Selbst manifestiert, und schliellich in sinnliches Bewulftsein.

Das einfache wesentliche (wesenhafte) Bewultsein ist das empir-
ische BewuBtsein: das tagliche, das am Leben teilnimmt als dessen
Begleiter; bei oberflachlicher Betrachtung seiner Funktionen kann der
Eindruck entstehen, dal} es ein sekundares Phanomen des Lebens ist,
dessen Ergebnis oder Emanation (was von der heutigen Naturwissen-
schaft als materielles Resultat von Sinneswahrnehmungen im Gehirn
postuliert wird). In Wirklichkeit jedoch ist es die Essenz des Seins, die,
indem sie sich ausgepragt hat, sich materiale Schichten angeeignet
hat, ahnlich wie ein gravitativ starkes Objekt im Kosmos Satelliten ein-
fangen kann, die bisher weit entfernt von ihren urspringlichen Zentren
durch den Raum irrten. Wenn jedoch dieses Bewultsein diese Mater-
ialien als Qualitat seiner Art erlangt hat, begann es in ihnen in Form des
einfachen wesentlichen Bewultseins aktiv zu werden. Hier vermittelt
dann dieses Bewultsein in der weiteren Lebensfolge die Kontakte des
Organismus mit der Welt durch Wahrnehmungen, wodurch es auch alle
Funktionen des Organismus aufrechterhalt, bis sie durch Disharmonie
in all seinen Funktionen ernsthaft gestort werden.

Das einfache wesentliche (wesenhafte) Bewultsein ist im Yoga sehr
wichtig - vor allem deshalb, weil es in Schwingung versetzt werden
kann, die sich in seine Variationsfahigkeit verwandelt, deren obere und
untere Spitzen die Grenzen, die durch sinnliche Wahrnehmungen ge-

152 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

setzt sind, uUberschreiten kdnnen. Auf diese Weise erhalt der Yogi ein
sehr geeignetes Werkzeug zur Erforschung der tieferen Essenz des
Seins und des Lebens. Es ist absolut sicher, daB, wenn der Mensch
dieses empirische BewuBtsein nicht zu einer gréReren Amplitude
befdhigt, seine Welt auf das BewuBtsein beschrankt bleibt, daR
seine Beobachtungen nur die Maske auBerer Phanomene in sein
BewuBtsein iibertragen konnen; die Essenz bleibt ihm immer ver-
borgen. Wenn er jedoch das empirische Bewufdtsein zu gréRerer
Schwingung zwingt, Uberschreitet er als Wesen, das dieses Bewul3t-
sein nutzen kann, die Grenzen der gewohnlichen sinnlichen Realitaten;
bei diesen andern sich die Verhaltnisse erheblich bei randstéandigen
physikalischen Aktivitdten, die jede Sphare in eine prazise Dimension
einschlielen.

Der Yogi bringt das "wellige" empirische Bewuftsein durch Konzen-
tration des Geistes zu groRerer Schwingung. Wenn der Geist nicht
umherwandern kann, weil die Aufmerksamkeit auf einen Gegenstand,
sei er auch fiktiv, im Korper gerichtet ist, dann bleibt das einfache
wesentliche Bewultsein nicht unbeweglich, sondern versucht, sich aus
seiner momentanen Enge durch eine wellige bis schwingende
Bewegung zu befreien. Wenn seine Bewegung schwingend geworden
ist, dann ist die Aufmerksamkeit des Yogis in der Lage, "libersinnliche
Realitaten zu registrieren: jene Welt, die uns bei geistiger Tragheit
hinter der roten Linie verborgen bleibt, wahrend sie bei der Erhebung
des Geistes hinter der violetten Linie liegt. Wenn der Yogi in diesem
Stadium nicht vergift, weiter konkret zu denken und sich auch alles
konkret bewuf3t zu machen, dann zeigen sich beide Welten, die hinter
der roten und der violetten Linie, als konkret. Dadurch gelangt der Yogi
zu den Médglichkeiten, die Natur durch den richtigen Einsatz mentaler
Kraft zu erforschen. Wenn er jedoch versteht, dal Wissen um des
Wissens willen keinen Wert hat, dann wird er nicht zulassen, daf} diese
Schwingung des empirischen Bewuldtseins Erkenntnis vermittelt,
sondern wird sie dampfen. Wenn die Variationsfahigkeit des empi-
rischen Bewufdtseins durch den Willen bis zu einem kritischen
Minimum unterdrickt wird, erkennt er, wie der Tod eintritt und auch,
wodurch es geschieht, da® der Tod nicht das Ende des Individuums ist,
sondern dessen Fortsetzung unter anderen Bedingungen. So kénnen
Yogis nicht nur die Natur, sondern auch die Gesetze des Lebens
und des Todes erforschen.

Der zweite Typ des Bewultseins, das ausstrahlende, scharf abge-
grenzte Ich-Bewulitsein, ist nur eine fiktive Realitat, aber es repra-
sentiert einen spirituellen Faktor, der eine Linie innerhalb der Dauer
einer bestimmten Karma-Entwicklung schafft. Das Ich-BewuBtsein ist in

153 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

diesem Fall ein kraftvolles spirituelles Phdnomen, das die kraftvollen
Momente vereint, aus denen das Wesen eigentlich besteht; diese
Momente flihren uns auf die Ebene unseres scheinbar so realen Seins.
Daher tragt das ausstrahlende Ich-Bewulfitsein, also das Ich, alle
kausalen Karmakrafte des Seins bis zu den Momenten des Todes.

Hier wiederum, in den kritischen Momenten, an der Schwelle zwischen
Leben und Tod, beginnt das Ich-Bewuftsein, dessen Ebene sich
normalerweise stark als Wille zum Leben erhebt, alle Karmakrafte zu
vereinen, die am Leben festhalten. Das Ich selbst Uibertragt sie dann
an den Ort ihrer Bestimmung gemal dem Gesetz der Verwirklichung
karmischer Qualitdten in einer bestimmten Existenz. Mit anderen
Worten: Das Ich-BewuBtsein ist der psychische Faktor, der die
kausalen Krafte der Wesen zu neuen Objektivationen libertragt. Im
Moment des Todes vereint oder verschmilzt das Ich-Bewultsein diese
Krafte und lenkt die Neigungen, die aus karmischen Dispositionen
entstehen, zu einer geeigneten und ihnen entsprechenden neuen
Objektivation (verglichen mit einer bewuBtlosen Reise in einer dahin-
sausenden Kutsche, deren Pferde irgendwo anhalten). Danach ver-
schwindet das Ich-Bewul3tsein wie eine Raupe in einem Kokon, und ein
neuer "Schmetterling des Bewultseins" springt auf ein neues Material
Uber, wo er in einer kontinuierlichen Linie der Selbsterneuerung fort-
fahrt.

Das sinnliche (sinnhafte) BewuBtsein, der dritte Typ des taglichen
oder empirischen Bewultseins, strahlt in Handlungen aus, die den
einzelnen Sinneswahrnehmungen entsprechen. Buddhisten unterteilen
es in das BewulBtsein des Auges, des Ohres, der Nase, der Zunge und
des Tastsinns, zu dem sie auch das gedankliche Bewulfitsein als
weiteres sinnliches Bewultsein hinzufligen, das wir in die Kategorie
des einfachen Wesensbewulftseins und des Ich-BewulRtseins einge-
ordnet haben. Durch diese Klassifikation vereinfachten sie die spiritu-
ellen Probleme der Menschen auf die Disziplin der Sinne; mit ihrer Hilfe
wird Begierde als Faktor beseitigt, der rebellische Karmakrafte immer
wieder in neue Aktivitaten treibt, die die Menschen so versklaven, dafl}
sie in ihrer Lebensweise eher Tieren ahneln als Wesen, die ihren Willen
frei beherrschen. Gerade durch die Klassifikation des BewuBtseins
als ein sinnliches Phanomens entfernten sie aus den Problemen
des Lebensleids und der Erlésung jede Mystik, die die Ursachen des
Schicksals der Individuen nicht in ihnen selbst sucht, sondern in tber-
sinnlichen Kraften, die sie nach ihrem Willen beherrschen.

Aber egal wie sehr sich im Buddhismus das Problem des personlichen

Leids auf die Funktionen des sinnlichen BewuBtseins verengt hat, ist es
sicher, dass durch die Disziplin auf der Ebene des sinnlichen Bewul3t-

154 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

seins das gedankliche BewuBtsein entwickelt wird; dies manifestiert
sich dann als einfaches Wesensbewultsein, das die Urspriinge der
Entstehung von Wesen und Phanomenen in sich aufnimmt, und dies
steht im Zusammenhang mit der Entwicklung der Glickseligkeiten, die
den buddhistischen Einsichten entsprechen. Dadurch zeigt das ge-
dankliche BewuBtsein, dal} der Mensch in Bezug auf die dulere Welt
in den frihen spirituellen Entwicklungsstadien ein Wesen ist, das mit
seinem empirischen BewuBtsein nach den Gaben der Erde kriecht.
Wenn die Funktionen des sinnlichen Bewultseins durch die Disziplin
der Sinne (s. Askese) unterdriickt werden, tritt das einfache Wesensbe-
wuldtsein in den Vordergrund, das den Menschen zu seiner karm-
ischen Jugend, zu seiner vollstandigen Unschuld zurtickfihrt.

Angesichts all dessen kdnnen wir die sensorische Wahrnehmung als
Fuhrer der lebenden Organismen betrachten, als ihren spirituellen
Faktor, der es diesem Organismus ermdglicht, zu leben und sich lang-
sam zu individualisieren. Damit entsteht bereits das Problem der Ewig-
keit seiner Existenz, denn wenn sich ein Organismus etwas bewuft
macht, will er vieles davon, und dieses Wollen ist eine treibende
Kraft, die in der Lage ist, die Krafte, die alle notwendigen Komponen-
ten zur Schaffung und Erhaltung dieses Organismus vereinen, am
Laufen zu halten. In der sensorischen Wahrnehmung liegt also der
Schliissel zur Entwicklung und zur Unterdriickung der Leiden, unter
denen alles leidet, was lebt.

Der dritte Aspekt der Wahrnehmung, nach dem Bewuftsein, ist der
Teil des taglichen Bewulitseins, dessen Funktion unserer Aufmerksam-
keit entgeht. Ein Teil davon gehort zur physiologischen Sphare, der
andere zur psychischen Sphare. Die erste Art des UnterbewuBtseins
ist eigentlich eine primitive oder subliminale Wahrnehmung, der die
Aufgabe zugewiesen wird, das Bewul3tsein zu vereinen und die Funk-
tionen der Organe, die zusammen ein Wesen bilden, zu inspirieren. Es
ist fast identisch mit der Funktion des Tastsinns, den wir uns als ein
Fahler vorstellen missen, der die einfachsten Organismen mit dem in
Kontakt bringt, was ihnen als Nahrung dienen kann. Dies ist eine Seite
seiner Aktivitdt. Die andere Seite teilt er mit dem Organismus diese
Kontakte und auf diese Weise wird jede Struktur der tierischen Natur in
Form eines lebenden Organismus aktiv.

Bei der einfachen Beobachtung der Funktionen dieser Art des Unter-
bewuRtseins oder der subliminalen Wahrnehmung scheint es, dal sich
daraus die empirische Wahrnehmung entwickelt hat. Da jedoch gut
beobachtet werden kann, dal® dieses UnterbewuBtsein von der empi-
rischen Wahrnehmung gut getrennt ist, so gut, dal} zwischen ihnen
keine bewuflte Wahrnehmung geteilt wird, kann eher angenommen

155/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

werden, dal, wenn wir ihre Aktivitat der Aktivitat des Gehirns zu-
schreiben - diese Arten der Wahrnehmung verschiedenen Schichten
des Gehirns angehoéren und dal® diese Schichten nicht kontinuierlich,
sondern umkehrbar sind, strukturell relativ gut getrennt. Doch wie
auch immer, diese Art des Unterbewul3tseins ist standig aktiv; ohne
seine Funktionen waren wir nicht in der Lage, die Bedurfnisse des
Organismus zu erkennen, deren Sinn seine Erhaltung ist. Die Schwie-
rigkeit bei seiner Identifizierung entsteht nur, weil es schwer zu unter-
scheiden ist, ob es sich um eine Art der Wahrnehmung oder nur um
den Tastsinn handelt. Aus einer héheren Perspektive gibt es hier jedoch
keinen Unterschied. Der Tastsinn kann als der Sinn erkannt werden,
der eine potenziell lebende Zelle oder tatsachlich lebende Zelle
ausmacht; durch den Tastsinn wird der Organismus belebt und mit
einem angemessenen Grad an Wahrnehmung ausgestattet.

Der psychische Aspekt des Unterbewultseins ist einerseits der ab-
strahierte Tastsinn, ein intellektualisierter Tastsinn, andererseits das
spirituelle Element, in dem die lebenden Wesen ihre Einheit finden. Das
Unterbewultsein als intellektualisierter Tastsinn erscheint als ein fik-
tiver Faktor; selbst wenn ein Yogi seine Existenz feststellt, wird er kaum
finden, worauf sich seine Funktion bezieht. Aber dasselbe Unterbe-
wultsein als vereinender Faktor auf der Ebene des Geistes der gesam-
ten Menschheit ist eine Realitat, aus der alle mystischen Vorstellungen
entspringen. Gerade durch die Verfolgung der Funktionen dieser Art
des Unterbewulftseins entstand in den indischen philosophischen
Systemen die Vorstellung von Welten, die als Patala, Unterwelten, be-
zeichnet werden, denn die Qualitdten dieses Unterbewuldtseins stehen
in direktem Zusammenhang mit verschiedenen Kategorien von Gefiih-
len und emotionalem Erleben, die sich so leicht mit verschiedenen
Produkten der Vorstellungskraft verbinden. Hier ist es jedoch schwer zu
erkennen, ob diese Kategorien von Geflihlen die entsprechenden Bilder
erzeugen oder ob das Auftreten dieser Bilder mit den Wahrnehmungen
der ihnen entsprechenden Spharen und ihrer Bewohner zusammen-
hangt.

Wie auch immer, es ist sicher, dal} wer es schafft, durch das empir-
ische BewuBtsein, durch die Dampfung seiner normalen Funktion, auf
die Ebene dieses UnterbewuBtseins hinabzusteigen, sich immer in
einer Unterwelt wiederfindet, die in verschiedene Spharen und Personi-
fikationen unterteilt ist, deren qualitative Konkretisierung dann nur noch
von der prazisen Verfolgung der Natur der Gefiuihle abhangt, die unter
der Ebene des taglichen BewuBtseins schwingen.

In dem Bemiihen, die Natur und die Funktionen der Wahrnehmung zu
erkennen und zu identifizieren, kommt der Yogi zu einer interessanten

156 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Erkenntnis: Die Wahrnehmung ist in ihren einzelnen Aspekten nicht
immer so geordnet wie heute. Wenn Wesen in ihrer moralischen
Entwicklung fortgeschritten sind, so daB der Hauptfehler, der
Egoismus, in ihnen zugunsten einer gut entwickelten Gleichgiiltig-
keit gegeniiber Dingen, die den sensorischen Appetit befriedigen,
unterdriickt wird, dann wird ihr héchster Aspekt, das Uberbe-
wuBtsein, am bedeutendsten. Empirisch manifestiert sich dies als
Weisheit und damit als der Wille, das Leben (Erleben) zu lassen.
Wenn jedoch die Menschen moralisch degenerieren, dann wird die
sensorische Wahrnehmung (zur Sinnesbefriedigung) der wichtigste
Aspekt der Wahrnehmung, deren moralische Grundlage der Utilitaris-
mus ist (strikt zweckgebunden fir den eigenen Nutzen). Und wenn die
moralischen Fehler zunehmen, dann verliert auch die empirische
Wahrnehmung an Bedeutung und die primitive, subliminale Wahr-
nehmung (Barbarei) Ubernimmt die Herrschaft.

In der umgekehrten Reihenfolge sieht der Yogi, dal die subliminale
Wahrnehmung mit dem Zustand unter der absoluten Macht des soge-
nannten Sahaja-Karma (Kundalini-Karma), zusammenhangt. Wesen,
deren empirische Wahrnehmung die subliminale Wahrnehmung ist,
kénnen nicht mehr schlau (intelligent) sein und damit personliches
(giinstiges) Karma schaffen. Sie sind nicht mehr in der Lage, schlau
zu sein und kénnen sich nicht mehr entlang der Entwicklungslinie (in
den reinen Urzustand) zurlickbewegen, um die empirische Wahrnehm-
ung in unserem Verstandnis zu entwickeln und damit wieder die Fahig-
keit zu erlangen, personliches Karma zu schaffen, wie es bei den heut-
igen Menschen der Fall ist.

In der Regel wiederholen sich dieser Abstieg und Aufstieg; die Men-
schen erreichen und verlieren wieder die Fahigkeit, abstrakt zu
denken und damit gleichzeitig die Fahigkeit, durch Schlauheit
vielen karmischen Folgen ihrer Handlungen auszuweichen. (Siehe
dazu Kapitel ,Die Bedeutung der Achtsamkeit® bzw. ,Analyse der
Achtsamkeit®). Dies dauert so lange, bis sie durch Lebenserfahr-
ungen ausreichend bereichert sind, um zu verstehen, daR der Weg
zum Gliick nicht durch das einfache Nutzen von Situationen fiihrt,
sondern durch eine korrekte moralische Grundlage, die befiehlit,
zu leben und (er)leben zu lassen. Dann entwickelt sich langsam
der hochste Aspekt der Wahrnehmung, das UberbewuBtsein, und
damit auch die allgemein giiltige Moral und Weisheit. Es gibt
keinen anderen Weg im Schicksal der Wellt.

Bei der Qualitdt und den Funktionen der Wahrnehmung ist es auch

interessant, daf® sie in engem Zusammenhang mit dem Korper stehen.
Je schwacher die Wahrnehmung, desto degenerierter der Koérper.

157 /1 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wenn die empirische Wahrnehmung sehr entwertet ist, ist der Kérper
oft deformiert. Die gewdhnliche Beobachtung fuhrt die Menschen dazu,
einem fehlerhaften Korper auch eine fehlerhafte Wahrnehmung zuzu-
schreiben, wie es zum Beispiel bei Kretins (,Dummkopf mit primitiven
Neigungen®) der Fall ist, aber aus yogischer Sicht ist es nicht sicher,
dal der Koérper der primare Faktor ist, wahrend die Wahrnehmung der
sekundare ist. Einige Indikatoren sprechen fur die zweite Alternative:
Eine fehlerhafte Wahrnehmung (und damit Nicht-Begreifen) ist die
Ursache fiir einen fehlerhaften Korper.

Bei der Festlegung einer Definition fiir die Wahrnehmung entstehen
einige Unklarheiten. In der Regel wird alles, was aus dem Bereich
stammt, der nicht im Bereich des taglichen BewuBtseins liegt, in das
Unterbewul3tsein einbezogen, obwohl einige der Wahrnehmungen, die
nicht aus dem téglichen BewuRtsein stammen, aus dem Uberbewuft-
sein kommen. Die Unterscheidung zwischen diesen beiden Arten der
Wahrnehmung ist jedoch nicht so schwierig. Wenn deutlich erkennbar
ist, dals Wahrnehmungen dieser Art in einem stark emotionalen Zu-
stand auftreten, dann haben wir es mit dem UnterbewuBtsein zu tun.
Wahrnehmungen, die aus dem UberbewuBtsein stammen, miissen die
Funktion eines gut funktionierenden Verstandes nicht unterdriicken
(von innen aufsteigende Erkenntnisse). Konkret kdnnten wir uns an die
Richtlinie halten, dal} Inspiration, die wissenschaftlichen Fortschritt
bringt, aus dem UberbewuRtsein stammt, wahrend die meisten Wahr-
nehmungen von Sensitiven (Impulsen) aus einem aufgewihlten Unter-
bewuRtsein stammen.

Schliel3lich mull die Wahrnehmung als die héchste reale Kompo-
nente der allgemeinen Schopfung verstanden werden. Wenn sich die
Wahrnehmung als Ich manifestiert, sei es existenziell oder kosmisch,
definiert (objektiviert) sie sich immer; dadurch kommt es zu ihrer
alimahlichen Verdichtung, bis sie zur Substanz wird und in einem
weiteren Stadium ihrer Degeneration zur Schoépfung selbst. Daher
ist es moglich, die gesamte Schopfung als Wahrnehmung in einem
spezifischen Ausdruck zu betrachten. Wenn sich diese Wahrnehm-
ung nicht definiert (objektiviert), bleibt sie im Kosmos nur als
spirituelles Licht, das Licht der ganzen Welt und ihrer Wesen und
Geschopfe. Und dieses Licht leuchtet in der bodenlosen Tiefe des
Universums in den grofdten Tiefen des Wesens, ohne von der Dunkel-
heit erfasst werden zu kdnnen.

Aus physikalischer Sicht ist die Wahrnehmung eine Substanz oder
Ursubstanz, die sich aus der absoluten Leere entwickelt hat, aus
unserer Sicht also aus der visuellen Dunkelheit des Universums. Aus
diesem Grund ist die Wahrnehmung das primare universelle Phano-

158 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

men, das in organischen Verbindungen, die als lebende Organismen
bezeichnet werden, das urzeitliche kosmische Element vertritt. Wenn
wir sie also definieren wollen, missen wir darauf achten, ob wir sie
existenziell oder kosmisch verstehen. Aus kosmischer Sicht kann die
Wahrnehmung nur eine Funktion oder Kraft im kreativen Prozess
sein, wahrend sie aus existenzieller Sicht die Essenz oder die Prima
Materia ist, die aufgrund ihrer Qualitat ein iberphysikalisches Phano-
men ist.

Aus diesem Grund muss die Resorption (Einverleibung, Ruckfiihrung)
der physikalischen Faktoren der existenziellen Existenz in die kos-
mische (absolute) Leere ebenfalls durch eine Qualitit erfolgen, die in
einem adaquaten Ausdruck als Wahrnehmung bezeichnet werden
kann; auf der Ebene dieser Qualitat erkennen die Yogis ihr Wesen als
kosmische Essenz, die das Absolute erreicht, indem ihr Charakter
(der Wahrnehmung) durch die Ausdehnung des personlichen Bewulft-
seins bis ins Unendliche genommen wird. Aus diesem Grund kann die
Wahrnehmung nur als die Erst-Manifestation des Absoluten, seine
erste Emission, erkannt werden, die wir mit unseren groben Sinnen als
absolute Leere wahrnehmen kénnen; im Prozess der existenziellen
Transformation in das Absolute konnen wir die Wahrnehmung je-
doch auch als die Ursubstanz der Schépfung erkennen, die eigent-
lich das sogenannte HOCHSTE ERREICHEN symbolisiert. Daher
kommt es, dal in mystischen Schriften der Ausdruck Wahrnehmung
(oder Gewahrsein) als der héchste Zustand, aber auch als Phanomen
oder Manifestation oder Funktion Ubersetzt wird. Die verschiedenen
konkreten Perspektiven in den Texten erfordern dies sogar.

Ende der Abhandlung

Quelle: Mystisches Lexikon von K. Minarik. Wer war K.M.? Er war die
Reinkarnation von Gampopa, aka Dvagpo-Lharje, aus der KargyU-Linie
und des Tibetischen Ordens des Donnerkeils.

Zusammenfassung

Alle kommentierten BewuRtseinsgruppen, vergleichbar mit den Aggre-
gatzustanden der Materie sind in Wirklichkeit eine Einheit - es gibt nur
ein BewuRBtsein, aber aufgrund von analytischer Beobachtung interner
Zustande, Wahrnehmungen und Prozesse, welche dem Seher im Be-
wuldtsein prasentiert werden, wurde diese Gliederung nach Funktion-
alitat, ihrer Bedeutung und Auswirkungen auf das Dasein getroffen und
dies wiederum ermdglicht ein volles Verstandnis Uber das Potential des
Bewultseins und des Gewahr-Werdens in einem aktuellen Augenblick
und dariber hinaus. Etwas Wertvolleres als ein klares, diamantenes

159 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bewuftsein (Dharmakaya) ist im Kosmos nicht zu finden.

1. Zum kosmischen BewuBtsein oder UberbewuBtsein

Das ist das Wesensbewulf3tsein oder der Dharmakaya und prasentiert
sich als potentiell lebendige Leere, was als Dunkelheit des Univers-
ums wahrgenommen wird. Die Wahrnehmung erfillt die Funktion des
unbeteiligten ,Sehers oder Beobachters® und wird als hochste reale
Komponente der Schopfung erkannt, welche nicht an Phanomena
bzw. an die objektiv Welt gebunden ist und sich als ein "spirituelles"
Licht kundtut, das in der Tiefe des Universums leuchtet und durch
nichts verschluckt werden kann. Die Wahrnehmjung selbst wird als
"Substanz der Ursubstanz" in der absoluten Leere erkannt und die-
ses Wahrnehmen ist das HOCHSTE ERREICHEN. Die Wahrnehmung
als priméres universelles Phanomen ist die Erst-Manifestation des
Absoluten und duBert sich im Menschen u.a. als kreative Kraft.

2. Zum empirischen BewuBtseins (TagesbewuBtsein)

A) Als einfaches sekundédres Phidnomen des Lebens mit autonomen
Funktionen erscheint uns als Ego, als Ich-BewuBtsein vom kos-
mischen Bewulf3tsein scharf abgetrennt, als ein kraftvolles Zentrum des
scheinbar realen Seins und ist daher das kausales Karma-Zentrum

B) Es ist als taktiles Bewultsein die Essenz des Seins und bildet Kon-
takte zur Welt durch Wahrnehmung und Tastsinn, es ist Ursache fir die
Verkdrperung (Reinkarnation). Es ist aber wichtig fur die geistige Be-
muhung, denn es kann in Schwingung versetzt werden und damit kann
der Mensch die bisherigen sinnlichen Wahrnehmungen Uberschreiten,
mithilfe bewul3t erzeugter Amplituden (durch Konzentration) kénnen die
Be-wuldtseinsbeschrankungen aufgehoben werden, d.h. die Wahrneh-
mung Uberschreitet dann die die rote und violette Linie (des Lichtspek-
trums). Das empirische Bewul3tsein schwingt immer (als innere Vibra-
tionen) und deren véllige Unterdriickung fUhrt zu Erkenntnis Gber das
Leben selbst und Uber die Natur des Todes.

C) Als sinnliches Bewultsein erzeugt es Handlungen aufgrund von
Reflexen zu Sinneswahrnehmungen, was zum Irrtum fihrt, dall das
BewuBtsein eine Funktion dieser Wahrnehmungen ist. Dieses Bewul3t-
sein bildet ein mentales Bewultseins, was die Ursache der Gier
schlechthin ist und erst deren Unterdriickung flihrt zur karmischen Ju-
gend und Unschuld. Anders gesagt, die Beherrschung der sensor-
ischen Wahrnehmung ist Schliissel zur Beendigung allen Leids,
die spater durch die gegenstandlose Konzentration sichergestellt wird.
Der Verlust an Beherrschung (Undiszipliniertheit) bewirkt Degenierung
und fuihrt zum unheilvollen Utilitarismus und Barbarei.

160/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

3. Zum UnterbewuBtsein (Nicht-BewuBt-Sein, das Subliminale)

Es entzieht sich der Aufmerksamkeit bzw. Wahrnehmung mangels
Selbstbeobachtung (und innerer Dunkelheit) und beruht primar auf un-
bewuRter Wahrnehmung (Kontakte) durch den groben und feinen
Tastsinn. Allerdings belebt dieser die Organismen, er ist immer aktiv
und ist wichtig zum Erkennen der Bedurfnisse eines Organismus. Das
Unterbewultsein (Container) besteht aus zahlreichen Schichten her-
vorgerufen durch Samskaras. Der Abstieg ins Unterbewuftsein und
Auflésung der Inhalte geschieht durch geeignete Konzentration, welche
die Schwingungen des empirischen Bewultseins dampft.

Wer von subliminaler Wahrnehmung (von Impulsen und Reflexen)
beherrscht ist, verliert die Schlauheit, d.h. wird letztendlich stumpf-
sinnig und bléd, und kann ergo kein giinstiges Karma schaffen, da er
das abstrakte (abstrahierende) Denken verloren hat.

Praktische Erkenntnis

Der Mensch nutzt bislang nur ca. 4-5% seiner Gehirnmasse und deren
gesamtes Potential wird vom Tagesbewul3rtsein und vom Subliminalen
blockiert, was der Grund des Nicht-Erkennens der inneren Mauern ist.
Solange der Mensch diese Begrenzungen nicht spirt, sieht er keinen
Grund zur Anderung seiner Lebensweise und riittelt nicht an den Fest-
ungen seiner Personlichkeit, denn dieses illusorische Ich ist fir ihn das
Allerkostbarste.

Mit dem Wissen aus dieser Abhandlung kann man sagen, dafl} die
geistige Bemuhung nichts anderes ist als der langwierige Kampf um die
Beendigung der Vorherrschaft des Triebes und seiner Kraft im Unbe-
wulten, wo er sich verschiedenste Weise durchsetzt. Der Trieb als
kraftvolle, intelligenzlose Dunkelheit und der Dharmakaya als eine
leuchtend-lebendige Intelligenz sind die zwei gegeneinander konkur-
rierenden Pole. Obwohl der Trieb im Menschen aus dem kompromif3-
losen Leben-Wollen ein unbeherrschbarer Faktor geworden ist, der sich
auf vielfaltige Art duf3ert, ist der Trieb letztendlich dazu verdammt, in
aufgeloster Form zu jenem Ursprung zurlickzukehren, woher seine
Kraft stammt. Und dieser ,,Zwang“ zur Riickumwandlung ist die
hochste GesetzmaBigkeit im Universum, denn sie betrifft alles,
was eine Form hat, deren Wirken und Empirik sich sowohl im Sam-
saro wie im ,Eintritt in den Dharmastrom® wiederfindet.

Der Mensch hat die Wahl: entweder er geht den langen, erlebnis-
reichen Erfahrungsweg (Darwin) durch das Samsaro oder er kirzt alles
ab mithilfe eines geistigen Entwicklungssystems und eines spirituellen
Meisters.

161 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das BewuB3tsein?

Das BewuBtsein (Geist) ist eine transzendente Qualitat und
materialistisch weder feststell- noch definierbar, es ist unantastbar
und unzerstorbar. Man kann es nicht (er)denken, es bestétigt sich
von selbst durch kognitiven Fahigkeiten, Wachheit, und BewuRt-
Werdung. Seine Eigenschaften werden nun erklart.

Das BewuBtsein kann kleiner als ein Punkt und groRer als der
Kosmos sein, daher kann der Adept alles erforschen. Das geistig-
mystische Training vergrofRert seinen Erkenntnishorizont schrittweise
durch mihsame Entfernung der Umhdllungen (siehe Kapitel "Was sind
Jhanas?", Jhana 5-9). Das Bewultsein ist nicht das Denkprinzip
und nicht die Denkinhalte. Bitte nicht verwechseln! Gerade in der
englischen Medien (Videos etc.) wird dies gerne verwechselt und fihrt
zu falschen Annahmen. Das Denkprinzip ist verganglich, hat kein
Eigenlicht und hat laufend andere Inhalte, wahrend das Bewuftsein
diamantgleich stabil, unanstastbar und Licht ist. Die Behauptung, das
Bewulsein sei ein Produkt von komplexen Interaktionen des neuro-
nalen Zellnetzwerkes im Gehirn und damit sei es materiell bedingt, ist
falsch. Damit ware das Bewultsein ein sich standig anderndes Zufalls-
produkt und ein diamantener, unveranderbarer Zustand niemals er-
reichbar.

Statt des Begriffes "Geist" wird hier "Bewul3tsein" verwendet. Geist ist
unprazise wie z.B. Teil in der Trinitat im Christentum, Ersatzwort fir
Spiritus oder "geistig" fur psychisch, witzig, pffifig, erbauend, transzen-
dent etc. Bewuldtsein ist dagegen unmildverstandlich. Man sagt auch
ich bin mir "bewuf3t" und nicht ich bin mir "begeistet". Was Bewultsein
genau ist, wissen auch die Goétter nicht. Das BewuBtsein in seiner
"nackten" Natur ist klares, grenzenloses Licht, seine Kerneigen-
schaft ist die Beobachtung und der iiberweltliche Intellekt. Der
Beobachter (purusha) im BewulBtsein ist die Grundlage der Achtsam-
keit. Dieses Licht ist ein hartes, blendendes Licht vergleichbar mit Gam-
mastrahlenblitzen von Quasaren. Kein normaler Mensch kann dieses
Licht aushalten. Im Augenblick des Todes begegnet der Mensch die-
sem Licht fir eine kurze Sekunde, falls er nicht bereits bewultlos ist.
Auch weitere Abstufungen ("freundliches Licht") kann man nur ertragen
oder darin "eingehen", wenn man sich erfolgreich darauf vorbereitet
hat.

162 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das BewuBtsein ist die Bliite des Menschen, das Gattliche in ihm,
siehe dazu Kapitel "Aufmerken®, "Bedeutung der Achtsamkeit" und
»<Analyse der Achtsamkeit”. Hatte der Mensch die Persénlichkeit nicht,
er ware auf der Ebene des Bewul3seins mindestens so ausgedehnt wie
das Weltall. Seine Eigenschaften werden durch die 5 groRen Weis-
heiten, bekannt als die Dyani-Buddhas definiert: die alles-durch-
dringende, die spiegelgleiche, die alles-gleichmachende, die alles-
liebende und die alles-konnende Weisheit. Das Bewuldtsein kann
auf 2 Ebenen gleichzeitig prasent sein: a) auf der klaren, kiihlen Ebene
der absoluten Objektivitat und Weisheit und b) auf der Ebene des
Herzens (Anhata), womit dem Bodhisattva die Verstandigung und das
Einfihlungsvermdgen zu den Lebewesen moglich wird. Durch die Ma-
hayana-Einweihung ist er auf dieser Ebene an die Menscheit ange-
schlossen.

Das Zusammenspiel zwischen Beobachter, Uberweltlichen Intellekt,
dem Denkprinzip, Indryas (subtile Sinne) und Gedachtnis funktioniert
auBerhalb von Zeit und Raum. Das Bewultsein siedelt als inharente
Qualitat zwar im Gehirn (in den atomaren Zwischerdumen), aber ein
fortgeschrittener Adept kann es im Korper verlegen, z.B. In die FlRe,
was im Todesprozeld sehr hilfreich ist. Abhangig von den Umhullungen
und Fillungen des Denkprinzips gibt es das Unterbewultsein, das
TagesbewuRtsein und das kosmische BewufRtsein (manchmal Uberbe-
wultsein genannt). In Wirklichkeit gibt es nur eins, Je nach der gerade
vorherrschenden Dicke des "Filters der Persoénlichkeit" kann der Men-
sch nichts, wenig, verzerrt, diffus, gut oder klar oder umfassend erken-
nen und begreifen, was den Grade seines Wachseins bestimmt.
Zwischen der ersten Wachseinsstufe "Beinahe-Genie" bis zum Buddha-
Zustand liegen mehr als 200 Stufen, also unvorstellbar. Das kosmische
BewuBtsein wird durch eine Krone (nach "oben" offen) symbolisiert und
durch ihr Aufsetzen wird dieser Zustand vorgetauscht.

Das TagesbewuBtsein ist ein empirischer Reaktionsreflektor auf die
Sinneswahrnehmungen und Beuteschemata, wahrend das Unterbe-
wuBtsein sich durch Passivitat nahrt und bildet. Mit dem Tagesbe-
wuldtsein lebt der Mensch nur "drauen" und importiert die Welt
ungehindert. Der Mensch ist somit standig etwas anderes, auch wenn
das Denken immer den Prefix "Ich" hat. Der Zustand der inneren Ruhe
und Ausgeglichenheit als Teil der Unverganglichkeit ist ihm fremd. So
lebt er das Gegenteil der Selbt-Bewul3theit und arbeitet an seiner
Selbstzerstorung (Altern und Tod). Die Geschwindigkeit oder Hart-
nackigkeit dieser inneren Reflektionen erzeugt Vibrationen und ist Ur-
sache vieler psychischer Storungen. Durch das Fehlen der "Selbst-

163 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

beobachtung mit Abstand" und der Konzentration ahnelt der Mensch
einem mechanischen Roboter und ist vielfach vorherbestimmbar. Es
liegt der Verdacht nahe, dal die allgemeine gesellschaftliche Bildung
die Menschen in "Nutzer" und "Benutzte" formt.

Die Funktionsweise des Tagesbewultseins kann man am besten mit
einer Kugel vergleichen, die den inneren Beobachter umhdillt. Diese Ku-
gel hat zahlreiche Lécher, durch die der Beobachter segmentiv nach
drauBen sehen und kognitiv reagieren kann. Aber der Mensch sieht
dadurch nur kleine Ausschnitte der gesamten Realitat. Die Menge oder
GroRe dieser Locher bestimmt seine Intelligenz, Lebensqualitat und
Einordnung in die Gesellschaft, was er durch Uberwindungen und
Steigerung der Achtsamkeit beeinfluRen kann. Durch Passivitat werden
diese Locher wieder verklebt oder zugemacht, was in Demenz oder
Alzheimer enden kann.

164 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Denkprinzip?

Das Denkprinzip (citta, englisch mind), oder Denkorgan bezeichnet ist
eine feinstoffliche Entitdt und eine Schlisselkomponente. Das Ver-
stehen der Funktion des Denkprinzips ist elementar. Siehe dazu auch
das nachfolgende Kapitel "Was ist ein Gedanke?".

Das Denkprinzip (mind) ist nicht das BewuBtsein! Aber es ist die
Befehlszentrale im Menschen. Wer dort die Macht hat, ist der Chef.
Seine Substanz ist feinstofflich und mit einem "Gas" vergleichbar,
es besitzt kein Eigenlicht und in seiner wahren Natur ist es spie-
gelglatt.

"Mind" ist das englische Wort fiir das Denkprinzip oder Denkorgan und
wird standig mit dem Bewul3tsein (oder Geist) verwechselt, was zu fal-
schen Annahmen in den englischen Medien oder Vortragen fihrt, und
folglich auch bei Ubersetzungen. Man spricht dann irrefiihrend "man
mul} den Geist zdhmen", was falsch ist. Das Denkprinzip mufl3 gezadhmt
oder beherrscht werden. Das Denkprinzip ist vergéanglich und hat lauf-
end andere Inhalte, wahrend das Bewuldtsein diamantgleich stabil,
unantastbar ist und niemals Inhalte hat. Dieser Mangel an Unterscheid-
ung beweist, dal® diese Prasentatoren in der Selbsterkenntnis nicht weit
genug vorgedrungen sind.

Das Denkprinzip und der Gedankenerzeuger sind nicht dasselbe.
Die Gedanken und das Denkprinzip sind nicht dasselbe. Ein ab-
laufender Film ist nicht das Gerat.

Das Denkprinzip wird mit der allesdurchdringenden Weisheit erkannt.
Die Menschen wissen nichts von diesem "Organ", sie wissen nur, dafl®
sie denken. Auch wissen sie nicht, warum sie was denken. Das
Gehirn ist materiell, daher ist es weder das Denkprinzip noch das Be-
wuldtsein (Geist). Auch werden gerne seine Inhalte (Gedanken, Bilder,
Sinneseindriicken, Impulsen) als "Geistes-" oder "Bewulitseinsobjekte"
bezeichnet oder Ubersetzt, richtig ware "mind objects", denn sie sind
alle auBerhalb des Beobachters. Zum besseren Verstandnis: alle
Sinneswahrnehmungen erfolgen zuerst analog Uber die Organe und
werden von den feinstofflichen Aquivalenten (indryas) im Denkprinzip
(citta) in wellenformigen Abbilder (vrittis) umgewandelt, das gilt ebenso
fur alle Gedanken, fir die inneren Impulse und "Einfalle" aus dem
umgebenden feinstoffichen Raum. Der Adept kann im 3. buddhist-
ischen Jhana (oder Pratyahara im Yoga) die feinstofflichen Sinne I6sen
und "rdumlich" vor Ort sehen oder héren, d.h. er kann direkt "so wie es

165/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ist" wahrnehmen. Das kénnen sogar gewisse Tiere auf begrentze Ent-
fernungen. Das Zusammenspiel zwischen den Sinnen, dem Verstand,
dem Gedachtnis, dem Denkprinzip, dem Beobachter und dem Erken-
nen/Begreifen (Uberweltlicher Intellekt) spielt sich auerhalb von Raum
und Zeit ab und ist eine ununterbrochene "Impulsfolge". Komplett be-
schrieben in der Abhandlung "Innere Mechanik". Sowohl die Wahrneh-
mungsqualitat (verzerrt, scharf, unscharf etc.) wie die Erkenntnisqualitat
(kognitive Riickkoppelung) wird von den Umhillungen und Wellen im
Denkprinzip bestimmt. All diese Stérfaktoren werden von der Persén-
lichkeit erzeugt und verursachen so die Subjektivitdt des Menschen. Da
der Mensch aber immer Vrittis im Denkprinip hat (Tiefschlaf ausge-
nommen), bilden diese seine eigene wahrgenommene Welt und Beute-
schema. Also ist die Welt ihn ihm. Wirde man die Aullenwelt weg-
nehmen, die Vrittis (Abbilder in Wellenform) aber nicht, er wirde diese
felsenfest als Wirklichkeit anerkennen. Jetzt wird vielleicht klar, warum
das Denken und die Wellen im Denkprinzip (citta) das Erkennen
weiterer Wirklichkeiten bis hin zur letzten Realitdt verhindern. Je
nachdem wie der Mix der mystischen Elemente im Menschen ist, nimmt
das Denkprinzip deren Eigenschaften bzw. Grundtendenzen (Gunas) in
der Verwendung der Lebensenergien an und auch des eigenen Ur-
sachenkarmas. Da gibt es a) Tamas, was Stumpfheit, Ignoranz bedeu-
tet, b) Rajas bewirkt Aktivitat, Genuf® und Macht und c) Sattva macht
den Menschen ausgeglichen, empathisch, durchblickend, intelligent
und bedarf einer inneren Spannung. Man kann die Gunas auch als
Stufen der Selbst-beobachtung, Selbstkontrolle und Selbstbeherrsch-
ung sehen. Was den Grad der Wachheit anbelangt, so gehéren die
tamasischen Menschen zu den Schlafenden, die rajasischen zu den
Trdumenden und die sattvischen zu den Wachen. Die Schlafenden und
Traumenden begreifen die (geistige) Wachheit nicht. Die Gunas sind
wie Gesteinsschichten oder Schubladen im Denkprinzip, nur innerhalb
dieser kann der betreffende Mensch denken und begreifen. Siehe
Beispiel dazu am Kapitelende.

Das Denkprinzip (Denkorgan) ist neben dem Beobachter und dem
tiberweltlichen Intellekt die drittwichtigste Komponente. Das
Denkprinzip wird verglichen mit der "Leinwand der Leere" oder einem
Spiegel, weil es von Natur aus spiegelglatt ist und kann nur durch eine
hohe innere Spannung glatt gehalten werden. Der Beobachter kann
dann selbst alles unverzerrt, so wie es wirklich ist, wahrnehmen. Was
die Menschen nicht wissen (vorher erwdhnt), dal in das Denkprinzip
fremde Krafte (Einfalle, "kleine Teufelchen", Verblendungen etc.) ein-
dringen kénnen, wenn man unkonzentriert oder passiv konsumierend
ist. Gut beobachtbar bei Kindern, die durch die Sinne standig hin- und
hergerissen werden. Mit guter Selbstbeobachtung wirde man fest-

166 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

stellen "das bin nicht ich" und wirde das Eindringen (siehe Rotor-Effekt
bei Konzentration) und die EinfluBnahme verhindern. Die Verweilzeit
dieser "Eindringlinge" ist meist kurz, doch manche setzen sich fest,
indem man ihnen gehorcht. Sie etablieren sich als "fremdes Ich" und
damit hat das karmische Folgen. Das gutes Beispiel dafir ist ein
aufkommender Rassismus. Man kennt gut das Mahnwort "Denk doch
nach", es ist insoferne irrefiihrend als gerade ein ablenkender Inhalt
(Gedanke) im Denkprinzip das nétige Begreifen der Situation verhindert
— es muflte lauten: "Beobachte besser und la dich nicht ablenken”
oder "Bleibe bei der Sache".

Was lernen wir daraus?

Solange der Mensch eine Personlichkeit hat, erzeugt sie auf alle
Wahrnehmungen hin (extern wie intern) im Denkprinzip Reaktionen in
Form Ansichten, Meinungen und Beurteilungen, die von Atavismen
ausgeldst werden, die wiederum in Wellen (vrittis) minden. Daher ist
die Beherrschung dieser Wellen im Denkprinzip das primare Ziel im
Buddhismus (und Yoga). Alles was der Mensch (als Personlichkeit) tut
oder will, bewul3t oder unbewul3t, wird vorher gedacht.

Denken ohne Prana ist nicht moglich, Prana ist der "Treibstoff" fiir
das Denken, ohne Prana gibt es (mangels Energie) keine Wellen
im Denkprinzip. Wer also das eingeatmete Prana mithilfe von Pra-
nayama-Techniken und Konzentration beherrscht, beherrscht das
Denken und wird damit der eigene Herr im Hause. Pranayama als
Atembeherrschung ist eine zentrale Disziplin bei allen geistigen
Systemen und bendtigt unbedingt eine erfahrenen Meister, damit nichts
schiefgeht.

In der Mystik und Yoga gilt: Denken ist eine Krankheit. Wer also die
Wellen des Denkprinzips glatten kann, kann hinter die "Kulissen"
schauen. Fallt das Denkprinzip zu Boden, dann hat der Adept die
Grole Freiheit erreicht. Es wird gesagt, es sei leichter die Erde auf dem
Sonnenorbit aufzu-halten als das Denken flr immer zu stoppen. All das
Gesagte hier ist mit der analytischen Konzentration selbst erkennbar.
Wenn das Denkprinzip durch innere Spannung glatt ist, dann kann
es sich selbst denken und der Beobachter im BewuBtsein erkennt
(endlich) sich selbst.

Anhang: Beispiel zur Grundtendenz der 3 Gunas

In einem Geschaft gibt es drei Verkaufer, Tamas, Rajas und Sattva. Ein
Kunde kommt in ein Schuhgeschéaft: Tamas preist ihm einen minder-
wertigen Ladenhidter an und macht ihm Angst davor, ein anderes
Produkt zu kaufen. Rajas redet auf den Kunden ein, zeigt ihm endlos
viele Produkte und glanzt mit seinem Wissen. Sattva hért dem Kunden
zu und weist leise auf ein besseres Angebot eines Mitbewerbers hin.

167 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das Denkprinzip und Tantra-Yoga

Gedanken sind von der Personlichkeit erzeugte subtile Produkte,
manche sprechen von Geistesprodukten (wobei Geist hier mit dem en-
glischen ,mind“ gleichgesetzt ist). Das Denkprinzip (sanskrit citta) nennt
man auch Denkorgan. Die Mystiker definieren Gedanken wie folgt:

Gedanken sind eine Art Umwandlung des geistigen Vollstellungs-
kraft in teilweise oder ganz ausgepragte psychische Phianomene
unter Verwendung der inneren pranischen Kraft. Diese Umwand-
lung ist beim Nomalmensch ein unaufhaltsamer ProzeR und ge-
schieht bewuBt und unbewuft.

Aus diesem Sachverhalt wurde ein wichtiger praktischer Grundsatz ab-
geleitet: Wer die pranische Kraft beherrscht, beherrscht die Gedanken
bzw. das Denkprinzip. Und wer nicht mehr denkt, schopft Weisheit.

In der Mystik wird die Nutzlichkeit der bewulRten Gedanken darin ge-
sehen, da® man sie als physikalische Faktoren verwenden kann, um
die scheinbar unteilbare Struktur der Sinnesphdnomene zu zer-
bréckeln. Und so wie man physikalische atomare Ladungen der Pha-
nomene in Energie umwandeln kann, kénnen Gedanken als physikal-
ische Ladungen der anderen Art helfen, Hindernisse der Einsicht und
des Verstandnisses zu beseitigen, sobald sie richtig eingesetzt werden.

Gedanken sind namlich ein nutzbares psychisch-physikalisches Ma-
terial der biologischen Sphéare, dessen Steuerung vom bewuften Den-
ken abhangt, wahrend seine Beschleunigung von der Intensitat der
Konzentration des Geistes abhangig ist. Wenn die Konzentration auf
psychische Begrenzungen gerichtet ist, die das Ergebnis des Denkens
in bestimmten Begriffen sind und man gegen sie vorgeht wie gegen
eine sachliche Struktur, die die Erkenntnis einschrankt, dann zerstéren
wir diese Struktur, indem wir in diese Konzentration auf der einen Seite
ausreichend starke Intensitat und auf der anderen Seite die in der
Wachsamkeit und Kontrolle des Bewulltseins enthaltene Extensitat
einbringen. Dies liegt daran, da® Gedanken die gleiche Eigenschaft wie
physikalische Ladungen haben, namlich in ihrer Rolle (Fahigkeit), die
feste Struktur zu zerstéren, da Gedanken eine psychologische und Ato-
me eine nukleare Struktur haben.

Gedankenformen (tibetisch: rang snag, wobei rang ,Selbst* und snag

,Licht® bedeutet) sind also das eigene Licht oder innere Licht als
Schoépfung unserer eigenen Vorstellungen, die vor dem inneren Auge

168 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

erscheinen. Operationen bzw. gezielte Ubungen mit diesen Gedanken-
formen sollen nach orientalischen mystischen Systemen zu einer soge-
nannten mystischen Entwicklung gegen die (umzuwandelnde) eigene
Natur fihren, was jedoch nur unter der Voraussetzung geschieht oder
wirksam ist, dafd man ihnen gentigend Zeit und Energie widmen kann.

Das Denkprinzip (in tibetischen Texten auch als ,spiritueller Korper®
oder ,Wunschkoérper® bezeichnet) ist im Grunde ein Abdruck-Typ,
geschaffen durch die ,Rauchform“ unserer eigenen Lebenskraft (siehe
pranischer Korper). Das Denkprinzip ahnelt dem Astralkérper, mit dem
Unterschied, da® der Mensch ihn selbst durch eigene Vorstellungen
und deren langfristige Aufrechterhaltung vor dem geistigen Auge er-
schafft. Tibetische Mystiker nutzen das Denkprinzip fiir vielfaltige
Zwecke. Die beste und von esoterischen Lehren gebilligte Verwendung
besteht darin, ihn als Behalter der hochsten spirituellen Werte und
Ideen zu betrachten, was der wahre Zweck von Tantra-Yoga ist.

Wenn der Mystiker ihn wie einen Doppelganger behandelt, standig in
Kontakt mit sich selbst bringt, erlangt er ein Medium, mit dem er sein
spirituelles Wachstum beschleunigen und die gewinschte mystische
Macht erreichen kann. Tantrische Ubungen mit dem Denkprinzip
sind also Handlungen, bei denen das Subjekt (der Aspirant) eine
psychische Realitidt im mentalen und seelischen Bereich schafft,
die in unmittelbarer Beziehung zum Mystiker steht. Diese Realitat
wird so lange geschitzt, bis sie als einwirkender Faktor reift, mit dem
der Mystiker auf der Ebene des Ich-BewulBtseins in Kontakt treten muf3.
Auf diese Weise kommt es schlieBlich zur Beeinflussung des ,inneren
Menschen® — ja sogar zu einer Art Wiedergeburt gemafl der Qualitaten
der Gedankenformen, die der Mystiker erschaffen hat und als seine
eigenen spirituellen oder moralischen Werte bewacht, die er ver-
wirklichen méchte. Ist der gewlinschte Effekt eingetreten bzw. hat sich
im Mystiker realisiert, wird die Vorstellung wieder aufgel®st.

Derartige Ubungen finden meist in Eingeschlossenheit (retreat) statt,
setzen die Konzentrationsfahigkeit voraus und bedirfen der Uberwach-
ung eines spirituellen Meisters, denn es soll dabei ja nichts schief-
gehen z.B. in der Form, daf} das Subjekt sich als Damon entpuppt.

Siehe auch Kapitel ,Was ist ein Gedanke?“, wo das Wesen eines
Gedankens naher beleuchtet wird.

169 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das UnterbewuBtsein?

Das ist ein unsichtbarer (feinstofflicher) Container, in dem sich be-
stimmte Energiepotentiale in Form von Atavismen (Archetypen), Trie-
ben, Anhaftungen, Ansichten und Emotionen angesammelt haben und
sich dort "verbergen" und bei passendem Ausldser blitzschnell aktiv
werden. Oder anders formuliert, das Unterbewulf3tsein ist "der Kérper
der impulshaften Energien aus dem scheinbaren Nichts". Es ist der
finstere "Keller und Gerumpellagerort". Pro Existenz entsteht eine ei-
gene Ablagerungsschicht, das Fassungsvermogen dieses ,Kellers* ist
unbegrenzt. Das Unterbewuftsein ist im inneren Sinn des Menschen
immer prasent und ist bestimmender Faktor im Lebensprozel und im
Traum. Das Unterbewuftsein bestimmt so gut wie alle Meinungen, An-
sichten, Urteile und das reflexive Verhalten im Menschen, dieser Fakt
ist auch von der westlichen Psychologie bestatigt. Im UnterbewuBtsein
siedeln auch die autonomen Steuerungen gewisser Atavismen, die
kontrolliert oder ganz abgeschafft werden missen - solange ist der
Mensch ein Sklave nicht nur seiner Sinne sondern auch der Gewohn-
heiten, Impulse und Emotionen. Mit reiner Ratio kommt man den
angeborenen Ansichten und Meinungen nicht bei, sie mussen aufgeldst
werden. So ist es verstandlich, dal’ der Mensch seine ganze Intelligenz
zur Verteidigung und Durchsetzung seiner Meinungen und Ansichten
nutzt, anstatt diese zur Auflésung und Entmachtung der Subjektivitat
einzusetzen, die sich oft als voélliger Irrtum und als falsche Weitsicht
erweisen. Wer mit geeigneter Konzentration ins Unterbewuftsein ein-
taucht, wird anfangs eine "zahe, klebrige Masse" vorfinden.

Der gesamte Komplex Unterbewultsein siedelt im Astralkdrper des
Menschen von den FuRen bis zur Hifte und wird von den Weisen als
"die damonische Welt" bezeichnet. Es wird primar gefiittert von den
Samsakaras (Sinneseindriicken) und oft wiederholten Handlungen. Das
Unterbewultsein ist ohne Intelligenz, schwarz (ohne Sattva) und ein
Eigenprodukt. Es umhullt das Denkprinzip, ist so immer im Tagesbe-
wuldtsein und ist der Feind des Geistigen und Verursacher des
Egoismus in allen Varianten und bewirkt schlimmstenfalls die gegen-
seitige Vernichtung seinesgleichen. Im Tod sind diese Energiepoten-
tiale der alleinige Bestimmer im Bardo und ezeugen die schrecklichen
Visionen und Angste im Sipa-Bardo und sind fiir die Umstande seiner
neuen Existenz verantwortlich. Ist das Unterbewultsein aufgeraumt,
leer und mit Licht durchdrungen, dann entsteht Weisheit. Siehe
auch Kapitel "Was ist der Trieb", "Geflihle und Tastsin". "Nicht-Haften"
und "Die Mystik und die Sexualitat".

170/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Auflésung der toxischen Inhalte im Unterbewulf3tsein ist die vor-
dringlichste Aufgabe in der Vorbereitungsphase.

Doch wie taucht man in sein eigenes UnterbewuBtsein ein? Erst-
ens durch den langwierigen Prozel der darwinischen Entwicklung (also
ohne eigenem Dazutun) oder durch eine Achtsamkeit im Alltag ver-
bunden mit einer geeignete Konzentration, siehe dazu "extensive Kon-
zentration" im Kapitel "Meditation, Konzentration". Die Meditation, so
wie allgemein gelehrt, hilft wenig und ist zu oberflachlich. Das ,Befit-
tern“ des Unterbewultseins durch die Samskaras muf} durch konse-
quente Sinneskontrolle (Achtsamkeit), weg vom eigenen Beuteschema,
verhindert werden.

Lieber verandern die Menschen die anderen, die Texte heiliger Schrif-
ten oder erforschen Dinge, die fir die Entwicklung der Menschheit
vollig irrelevant sind, als sich selbst und betreiben dafir oft einen unvor-
stellbaren Aufwand.

171 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Trieb?

Allgemein wird unter Trieb eine angeborene, zielgerichtete psychische
Kraft verstanden, die etwas will und den Menschen dazu zwingt, dal} er
es erfulle. Der Trieb selbst besitzt keine Intelligenz, aber er benutzt
dieses Potential im Menschen. Er ist eine treibende, schiebende Kraft,
die tief drinnen sitzt. Er ist wichtigster und kraftigster Bestandteil des
Unterbewul3tseins und ist schwer als eigenstandige Entitat erkennbar.
In der Mythologie als Drache dargestellt, als Schlange, als Hydra oder
als Mensch mit Hérnern, Hufen, Schwanz und Erektion.

Biologisch-psychisch entwickelte er sich bereits durch den Zwang zur
Nahrungssuche ("Fressen") bei den Einzellern. S. Freud hat den Trieb
in Uberlebens- und Sexualtrieb aufgeteilt und so in seine Psychoana-
lyse integriert. Der grobe Uberlebenstrieb tritt eindeutig und klar bei
einer Lebensbedrohung auf, wahrend der feine Uberlebenstrieb sich
bei Gefahrdung oder Verlust einer Quelle fur Sinnesbefriedigung, von
Objekten oder des sozialen Status zeigt. Hier gehen beide Triebformen
ineinander Uber. Den Trieb als organische Energie einzustufen ist
falsch. Ware es so, kdnnte man Uber die Kalorienmenge seine Wirk-
samkeit beeinfluBen. Die Triebkraft ist eine Verdichtung der kosmischen
bzw. der pranischen Energie zu einem homogenen und eigenstandigen
Kraftkomplex im Menschen. Die Mystiker sehen, dal} es zwischen Trieb
(,basic instinct®) und der Sexualitat praktisch keinen Unterschied gibt,
denn er steht hinter allem Wollen und Wiinschen und kann sich im
Groben wie im Feinen dullern. Die Mystiker betrachten den Trieb nicht
wie es die Psychologie oder Psychiatrie tut, sondern als ,,das Hindernis®
auf dem Weg zur Befreiung. Generell gilt fiir die geistige Entwicklung:

Der Trieb ist ein Machtfaktor im Menschen, dem praktisch keiner
widerstehen kann. Der Trieb ist die wahre Ursache allen Leids und
aller Probleme.

Er ist oberflachlich an Zu- und Abneigungen erkennbar und am sturen
Festhalten gewisser Ansichten und Rechthaberei. Er ist im Tages-
bewuRtsein unerkannt prasent (siehe Unterbewuftsein), er macht den
Menschen charakterlich biegsam und erzeugt Existenzangst, er ist
der Feind des geistigen Lichts und verhindert die Entfaltung myst-
ischer Fahigkeiten meist durch Versuchungen. Der Trieb hat viele Ge-
sichter und viele Ventile wie Geschlechtstrieb, Leistungstrieb (altius-
titius-fortius), Machttrieb, Kontrollwahn, Zensur, Missionarsdrang, For-
schertrieb, Kinderwunsch, Schénheitswahn, Besserwisserei, Besitzgier
etc. Der Trieb ist die Gier und das Wollen schlechthin, er verfuhrt den

1721397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Menschen zu vielen Dummheiten und Grausamkeiten, sogar im Tod hat
der Mensch noch Winsche. Der Trieb erzeugt auch andere Wirk-
lichkeiten (Phantasmorgien), fixe Ideen und Vorstellungen vor dem
inneren Auge. Untrennbar verbunden mit dem "Fressen" ist die "Be-
friedigung" und so "schiebt er unaufhaltsam" den Menschen durch
innere Drucksituationen dorthin, wo es das gibt. So ist erkennbar,
wieso der Mensch so schwer seine Laster los wird. Als intelligenzlose
(Ur-)Kraft ist der Trieb ein "innerer Diktator"” mit dem man nicht reden
kann. Die Ergebnisse der Triebfaktoren sind fir den Menschen am
Ende immer ungiinstig und Ursache flir das eigene Samsaro. Oft will
er etwas und hat er es dann, gibt er es "mangels Interesse" kurz da-
nach wieder auf, deutlich sichtbar bei Kindern. Er ist auch jene Stimme
im Denkprinzip, die bei einer Absicht, etwas aufzugeben einem sug-
geriert: "noch dieses eine Mal, dann ist SchluR" oder "das mag ich
nicht" oder "das mach ich spater". Er legt die Willenskraft lahm, wenn
es "ihm nicht pafl3t" oder er "l6scht" Vorhaben aus dem Gedachtnis.
Wenn der Mensch etwas zusagt und es dann nicht erflllt, hat er viele
Ausreden, nur nicht, dal} er alles unternommen habe, um diese Zusage
einzuhalten. Dafl3 der Mensch besser nichts zusagt, was er nicht ein-
halten kann, begreift er nicht. Die "falschen Wirklichkeiten" sind erst mit
guter Selbstbeobachtung als solche erkennbar, aber das entmachtet
ihn noch nicht. Solche "Wirklichkeiten" 16sen z.B. die Eifersucht bei den
Frauen oder Kontrollwahn bei Autokraten aus. Tagtraumen ist eine
seiner Lieblinge, ebenso der rasante Wechsel von einer Sinneswahr-
nehmung zur nachsten; in Karikaturen dargestellt mit heraushangender
Zunge oder herausspringenden Augapfeln. Sinnesbefriedigungen
sind seine Nahrung und wurde er "gefittert", dann hat der Mensch
kurzzeitig "ein gutes Gefuhl" und wird handsam wie ein "satter Lowe",
Unwissende nennen das Entspannug.

Zur Umformung bzw. Umorientierung dieser Kraft ist die konstante Er-
hebung der Gefiihlsnatur (sursum corda) durch die ursachlose Freu-
de (Bhakti) erforderlich, verbunden mit der sinneskontrollierenden
Selbstbeobachtung. Der Praktizierende solle sich einfach beim Verlan-
gen nach Selbstbelohnung fragen: "Ist das lebensnotwendig, geht es
nicht auch ohne? Wenn ich das nicht haben oder nicht erleben kann,
sterbe ich dann oder leidet meine Gesundheit darunter?”. Erst in den
oberen Jhanas ist der Trieb endgultig besiegt und versiegt an absoluter
Unterernahrung.

Die ganze Palette der Spielarten und Ventile des Triebes ist im Kapitel
"Die Mystik und die Sexualitat" gut und tiefgriindig beschrieben,
ebenso die Losung im Kapitel "Das Problem der Sexualitat". Schliellich
handelt es sich um den wichtigsten Faktor zum Verbleib im Samsaro
und im Schaffen von unglinstigem Karma.

173 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Buddha-Zustand?

Der Buddha-Zustand als gelebter und selbst erfahrender Zustand des
BewulBtseins ist nicht beschreibbar. Doch es gibt gewisse Kriterien und
damit verbundene Eigenschaften. Der Buddha-Zustand ist der Zustand
des Bewultseins und Denkprinzips, wenn es darin keine Inhalte (Um-
hidllungen) mehr gibt. Dabei wird das klare, grenzenlose Licht in der
LEERE entdeckt und im Adepten durch Identifikation gefestigt. Das Be-
wuldtsein expandiert in kosmische Dimensionen und dariber hinaus.
Raum und Zeit gibt es nicht mehr. Geistige Vollkommenheit und
Weisheit sind damit verbunden. Dieser Zustand wird erreicht am Ende
des 4. buddhistischen Jhanas. Da jeder Mensch ein BewulBtsein hat,
hat er dieses Potential in sich. Der Zustand Turiya ist das Aquivalent im
Yoga. Hisichtlich der Natur des BewuRtseins siehe Kapitel "Was ist das
Bewul3tsein?".

Ein Bodhisattva ist ein Mensch, der den Buddha-Zustand erlangt hat,
ihn lebt und in die Welt zurtickkehrt, um dieses Wissen weiterzugeben
und Berufene zum selben Zustand zu fiihren. Der Buddha-Zustand des
Bewultseins wird auch als Bodhi bezeichnet, nicht zu verwechseln mit
dem Baum.

Wie ist der Buddha-Zustand?

Der Buddha-Zustand (Dharmakaya) kennt keinen Schilaf ("der Er-
wachte"), jegliche Animalitat ist ausgerottet, er bewirkt das Festigen der
Schlangenkraft im Sahasrara, bewirkt die Entfaltung der magisch-myst-
ischen Eigenschaften der Dhyani-Buddhas und ist der Ausgangspunkt
fir den Mahayana. Dieser Zustand ist Ubersamsarisch und auf3erhalb
jedweder BeeinfluRbarkeit (Diamantzustand). Mit Erreichen des Budd-
ha-Zustandes wird das Gehirn zu 100% genutzt. Beim Durchbruch in
diesen Zustand entsteht ein extrem hoher, bleibender Blutdruck nach
oben ins Gehirn, wobei machnmal sogar Blut aus den Schlafen dringt -
symbolisiert durch den Schéadel voll Blut auf den Darstellungen. Der
Mensch erwirbt die 5 groBen Weisheiten bzw. intellektuellen Fahig-
keiten: die alles-durchdringende, die alles-gleichmachende, die spie-
gelgleiche, die alles-liebende und die alles-vollendende Weisheit. Es
gibt keine Vorurteile, keine Ansichten und keine mentalen Konzepte
mehr, nur klares, kihles Wissen und allumfassendes, panorama-
gleiches Beobachten. Es gibt kein Geheimnis mehr, das Ende aller
Wissenschaften ist erreicht. Die Fahigkeit zum beliebigen Verweilen im
Transzendenten wird symbolisert durch den Feuer- oder Flammen-
kranz auf tantrischen Abbildungen. Wenn du Schlangenkraft die 5 Hirn-
lappen (Frontal-, Scheitel-, Parietal-, Okzipital- und Temporallappen

174 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

inkl. Cerebellum) durchstrdmt, denn realisieren sich jene Potentiale, die
als die 5 Dhyani-Buddhas bekannt sind.

Definition 4. Jhana: Bis hierher (Jhana 1 bis 3) ist alles ein seelischer
Lebensprozess. Die hochst angenehme Seligkeit hat sich in den Uber-
weltlichen Intellekt transformiert, was zu einer Indifferenz gegenuber
dem samsarischen Leiden und himmlischen Zustanden fuhrt. Die Kon-
zentration wird weitrdumig und gegenstandlos. Das Bewulitsein des
Adepten ist aulRerhalb von Zeit und Raum. Die uferlose, klare LEERE
wird entdeckt und erfahren, Weisheit entsteht — "kein Land mehr". Die
Krafte zum Inkar-nationsprozess wirken nicht mehr, der Lebensprozess
wird irreversibel (keine Rickkehr mehr). Der "Kampf um Qualitaten”,
der absolute Sieg gegeniiber dem EinfluR aller Phanomena wurde
errungen und rastet ein (kein Bemiihen mehr). Durch das hdchste
Wachsein stellt sich das Desinteresse an Erleben ein. Das Ich, wie wir
es durch unser Denken erfahren, existiert nicht mehr. Es gibt nur mehr
das grofRe, ozeangleiche und universelle ICH. Dieses Desinteresse an
der Welt und das hoéchste Wachsein sind Voraussetzungen fur die
weiteren héheren Jhanas. Der Buddha-Zustand ist ultrafein, ja mehr als
ultrafein, deshalb dauert es etwas, bis der Strebende die volle
Tragweite dieses neuen BewuRt-seinszustandes begreift, denn er ist
nicht begleitet mit Trommeln und Trompeten noch wird ein "Diplom"
ausgestellt. Hat der Mensch diesen Zustand begriffen und gefestigt,
erscheinen die Mahasiddhis, die ihm seinen Weiterweg erklaren und
Einweihungen erteilen.

Gibt es nur einen Buddha-Zustand?

Nein, es gibt mehrere aufeinanderfolgende. Diese sind in den Jhanas 5
bis 9 beschrieben. Wenn ein Mensch nach der Erleuchtung die Maha-
yana-Einweihung erhalt und auf diesem Wege fortschreitet, so sammelt
er weitere wertvolle Erfahrungen, die den Lebensdurst véllig ausrotten,
und seine Sinne entwickeln sich vollkommen. So kann er nach Belie-
ben in alle kosmische Frequenzen blicken oder in Wesensspharen ein-
treten, wobei das sichtbare Licht weniger als 0,1 % in diesem Strahl-
ungsregenbogen sind. Er kann sich mit dem Absoluten als lebhafte Er-
scheinung oder als physikalische Qualitat (Licht) austauschen. Auf dem
Mahayana-Weg erfahrt der Bodhisattva mehrere Einweihungen, die
seine Machtfille auf die Welt und den Kosmos erweitern. Eine wesent-
liche ist die des Mahakala (HUter der Lehre). Was die verschiedenen
Siddhis (magisch-mystischen Fahigkeiten) anbelangt, so wird auf Ka-
pitel 3 im Raja-Yoga von Patanjali hingewiesen, etwas gleiches gibt in
den klassischen Schriften des Buddhismus nicht.

Hat die Menschheit nur 1 Buddha hervorgebracht?
Vor Buddha Gautamo hat es schon Menschen gegeben, die die

175 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

geistige Vollkommenheit erlangt haben und auch danach. Es gibt
immer einen solchen in der Menschheit. Doch nur wenige hinterlassen
breit gestreutes geistiges Licht und werden von den Menschen so
glorifiziert wie der historische Buddha oder Jesus Christus, was spater
zur Grundung einer Religion fuhrte. Der Hinduismus kennt u.a. diese
besonderen Botschafter der geistigen Vollkommenheit aus dem "Reich
des Vairocana" kommend und als Personifizierung des Absoluten in
Erscheinung getreten sind: Matsya, Kurma, Varaha, Narasimha, Vama-
na, Parashurama, Rama, Krishna, Gautamo. Kalki gilt als zukinftiger
offentlich auftretender Buddha und ein Schwarzer ist.

Das schrittweise Herantasten an den Buddha-Zustand (und die geistige
Vollkommenbheit) ist im Unterkapitel "Uber die Konzentration" und
"Lehrsatze" im Hauptkapitel "Der Weg zur Vollkommenheit" bestens
beschrieben. Eine bessere Erklarung und Unterweisung werden die
Buddhas der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nicht verkiinden.

Auf der nachsten Seite gibt es eine Grafik, welche schematisch die Ent-
wicklung der intellektuellen Fahigkeiten in Bezug zur Zeitdauer der
buddhistischen Jhanas bei einer individuellen Entwicklung.

Die Entwicklung der geistigen Fahigkeiten ist Ergebnisbestandteil einer
jeden aufrechten Bemihung. Es wird vorausgesetzt, da® die Entwickl-
ung des Ubernaturlichen Intellekts unter der Anleitung und Flhrung
eines spirituellen Meisters stattfindet. Die Zeitdimension und die intel-
lektuelle Scharfe (Achtsamkeit, Wissensklarheit) ist individuell und kann
daher vom Schema abweichen, jedoch gibt es eine Orientierung. Siehe
auch Kapitel "Analyse der Achtsamkeit".

176/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Schematische Darstellung der Entwicklung und Steigerung des iibernatiirlichen
Intellekts bei einer geistigen Entwicklung im Buddhismus

Intellekt mal Jhanas in der Vorbereitung und in der .......... Vollendung
X

1 2 3 5 bis 9

101x bis
200x

10x bis
100x

3X bis 9x
2X
1

>

Voraussetzung

Sehr giinstig bis 6 Jahre bis 2 Jahre 1-2 Jahre 2 bis 4 Jahre
glinstig bis 12 Jahre bis 4 Jahre 1-2 Jahre
normal 1 bis mehrere Existenzen

Legende:

Intellekt 0 = Ausgangsbasis

Intellekt 1 = Beginn der spiralenférmigen Entwicklung der rechten Achtsamkeit und er-
leuchtende Umgebungsbecabachtung (mehr Details) und Ausgangsbasis weiterer
Betrachtungen (kurz ,I)

2 x| = Genie (Details und Abstraktion und Assoziation)

3 x| =3. Stufe + befreites Gedachtnis (kein Auswendig-Lernen mehr)

4 x| = 4. Stufe, begreifen weiterer Realitaten in feinstofflicher Welt

5x 1 =5. Stufe, Vertiefung der 4. Stufe, Realisieren mystischer Fahigkeiten wie
Antizipation, Gedankenlesen usw. und Eintritt in den Strom des Dharma

ab 10 x | = Tieferes Eindringen in das eigene Wesen verbunden mit schrittweiser
Ausdehnung des Bewultseins, realisieren weiterer Fahigkeiten und Beherrschung der
Krafte darin, die Entwicklung des Wachseins, die Entwicklung des Intellekts und die
Steigerung der Konzentrationskraft gehen parallell einher

200 x | = Buddha-Zustand (allwissend, allmachtig, allgegenwartig)

177 1397




Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BUCH Il

Maha-Satipatthana-Sutra komplett

Maha Vagga — Grof3es Buch
Zweiter Teil Neunte Rede
22. Maha-Satipatthana-Sutta

Quellen:
https://www.palikanon.com/digha/d.htm > DighaNikaya 22
Nyanaponika: Geistestraining durch Achtsamkeit

Vorwort

Das Satipatthana-Sutra behandelt nicht nur die Achtsamkeit (Selbst-
beobachtung, Introspektion) an sich, sondern umarmt auch die
Gefuhlswelt, die Moral und die Meditation. Darin spiegelt sich die
Essenz der Lehre Buddhas wieder. Es ist vielleicht ratsam, sich die
Komponentenstruktur des eigenen Wesens in Erinenrung zu rufen
(siehe Grafik Bautyp des Menschen im Kapitel "Was ist der Mensch"),
damit ein Bezug zu den Achtsamkeitsobjekten im Sutra hergestellt
werden kann. Ebenso sollte der Leser wissen, dal} unter dem Begriff
"Geist" das Bewuftsein und unter "Geistesobjekte" die Inhalte des
Denkprinzips zu verstehen sind, welche der Beobachter im BewuBtsein
erkennt. Die Ubersetzer kannten mangels eigener Praxis (Wissens-
klarheit) den feinen, aber wichtigen Unterschied nicht. Je besser das
"Licht des Intellekts, das Weisheitsauge" entwickelt ist, desto mehr und
besser kann der innere Beobachter erkennen, d.h. er wird immer
weniger "betrogen" (siehe Personlichkeit). Das ist das Geheimnis der
Achtsamkeit in der Lehre Buddhas.

Als der Autor das erste Mal (als Einsteiger) mit diesem Sutra
konfonrtiert war, verstand er wenig und fand es viel zu detailiiert oder
schwierig (befremdlich), um die Anleitungen daraus umsetzen zu
kénnen. Mit ein Grund, warum es nur von wenigen ernsthaft getbt wird.
Erst eine vereinfachte Praxis-Anleitung eines Meisters verhalf zum
Einstieg, daher die Hauptkapitel "Die Bedeutung der Entfaltung der
Achtsamkeit® und "Die Praxis der Achtsamkeit‘. Wenn man einige
Erfahrungen gewonnen hat, wird alles viel klarer.

178 /397


https://www.palikanon.com/digha/d.htm

Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Der Sutra-Text
(Man beachte die immer wiederkehrende Formel "er weif} ...")

So habe ich gehort. Einst weilte der Erhabene unter dem KuruVolk, bei
einer Ortschaft der Kuru mit Namen Kammasadamma. Dort nun
wandte sich der Erhabene an die Mdnche:

«lhr Moénche!» «Ehrwirdiger!» antworteten da jene Mdnche dem
Erhabenen. Und der Erhabene sprach also:

«Der einzige Weg ist dies, o Mdnche, zur Lauterung der Wesen, zur
Uberwindung von Kummer und Klage, zum Schwinden von Schmerz
und Tribsal, zur Gewinnung der rechten Methode, zur Verwirklichung
des Nibbana, namlich die vier Grundlagen der Achtsamkeit.

Welche vier?

Da weilt, o Mdénche, der Mdnch beim Koérper in Betrachtung des
Kérpers, eifrig, wissensklar und achtsam, nach Verwindung von
Begierde und Tribsal hinsichtlich der Welt; er weilt bei den Gefiihlen in
Betrachtung der Gefiihle, eifrig, wissensklar und achtsam, nach
Verwindung von Begierde und Trubsal hinsichtlich der Welt; er weilt
beim Geist in Betrachtung des Geistes, eifrig, wissensklar und
achtsam, nach Verwindung von Begierde und Tribsal hinsichtlich der
Welt; er weilt bei den Denkobjekten in Betrachtung der Denkinhalte,
eifrig, wissensklar und achtsam, nach Verwindung von Begierde und
Trabsal hinsichtlich der Welt.

1. DIE KORPERBETRACHTUNG
Wie nun, o Mdnche, weilt der Ménch beim Koérper in Betrachtung des
Korpers?

a) Die Atmungsachtsamkeit

Da ist hier, o Mdnche, der Mdnch in den Wald gegangen, an den Fuf}
eines Baumes oder in eine leere Behausung. Er setzt sich nieder, mit
verschrankten Beinen, den Korper gerade aufgerichtet, die Achtsamkeit
vor sich gegenwartig haltend, und achtsam eben atmet er ein, achtsam
atmet er aus.

Lang einatmend, weil} er: <Ich atme lang ein>; lang ausatmend, weil}
er: <lch atme lang aus>. Kurz einatmend, weil} er: <Ich atme kurz ein>;
kurz ausatmend, weil} er <Ich atme kurz aus>.

<Den ganzen (Atem) Korper empfindend, werde ich einatmen>, so bt
er; <Den ganzen (Atem) Koérper empfindend, werde ich ausatmen>, so
Ubt er. <Die (Atem) KoérperFunktion beruhigend, werde ich einatmen>,
so Ubt er; <Die (Atem) KorperFunktion beruhigend, werde ich
ausatmen>, so Ubt er.

179 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Gleichwie, o Ménche, ein geschickter Drechsler oder Drechslergeselle,
wenn er lang anzieht, weil3: <Ich ziehe lang an>; wenn er kurz anzieht,
weild: <Ich ziehe kurz an>, ebenso, o Mdnche, weil} da der Mdnch,
wenn er lang einatmet: <Ich atme lang ein>; lang ausatmend weil} er:
<Ich atme lang aus> ...

b) Die Ubungsanweisung

So weilt er nach innen beim (eigenen Atem) Korper in Betrachtung des
Korpers; oder er weilt nach aullen beim Koérper (anderer) in
Betrachtung des Korpers; oder er weilt nach innen und aufen,
(abwechselnd) beim (eigenen und fremden) Kérper in Betrachtung des
Korpers.

Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Koérper; die
Dinge in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Korper; die Dinge
(abwechselnd) in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er
beim Korper.

<Ein Korper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur
soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient.
Unabhéngig lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So
auch, o Moénche, weilt der Ménch beim Kdrper in Betrachtung des
Korpers.

c) Die vier Koérperhaltungen

Und weiter noch, o Ménche: Gehend weild da der Monch: <Ich gehe>;
stehend weil er: <Ich stehe>; sitzend weil er: <Ich sitze>; liegend weil}
er: <Ich liege>. Wie auch immer seine Korperstellung ist, so eben weil’
er es. So weilt er nach innen beim eigenen Korper in Betrachtung des
Korpers; oder er weilt nach aullen beim Koérper (anderer) in
Betrachtung des Korpers; oder er weilt nach innen und aul’en beim
Korper in Betrachtung des Korpers. Die Dinge in ihrem Entstehen
betrachtend, weilt er beim Korper; die Dinge in ihrem Vergehen
betrachtend, weilt er beim Koérper; die Dinge in ihrem Entstehen und
Vergehen betrachtend, weilt er beim Kdorper. <Ein Korper ist da>, so ist
seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit es der Erkenntnis
dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhangig lebt er, und an
nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, o Mdnche, weilt der
Ménch beim Korper in Betrachtung des Korpers.

d) Die Wissensklarheit

Und weiter noch, o Moénche: da ist der Mdnch beim Hingehen und
zurickgehen wissensklar in seinem Tun; beim Hinblicken und
Wegblicken ist er wissensklar in seinem Tun; beim Beugen und
Strecken ist er wissensklar in seinem Tun; beim

Tragen der Gewander und der Schale ist er wissensklar in seinem Tun;

180/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

beim Essen, Trinken, Kauen und Schmecken ist er wissensklar in
seinem Tun; beim Entleeren von Kot und Urin ist er wissensklar in
seinem Tun; beim Gehen, Stehen, Sitzen, (Ein) Schlafen, Wachen,
Reden und Schweigen ist er wissensklar in seinem Tun.

So weilt er nach innen beim Korper in Betrachtung des Koérpers; oder er
weilt nach auflen beim Koérper in Betrachtung des Koérpers; oder er weilt
nach innen und auflen beim Korper in Betrachtung des Korpers. Die
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Kérper; die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Kérper; die Dinge in ihrem
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Korper. <Ein
Kérper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient.

Unabhangig lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So
auch, o Modnche, weilt der Monch beim Kdrper in Betrachtung des
Korpers.

e) Erwdgung der Widerlichkeit des Korpers

Und weiter noch, o Ménche: da betrachtet der Ménch eben diesen
Kérper von den Ful3sohlen aufwarts und von den Haarspitzen abwarts,
den von Haut umschlossenen, mit vielerlei Unreinheit gefillten: <In
diesem Korper gibt es Kopfhaare, Kérperhaare, Nagel, Zahne, Haut,
Fleisch, Sehnen, Knochen, Knochenmark, Nieren, Herz, Leber,
Zwerchfell, Milz, Lunge, Darm, Weichteile, Magen, Kot, Galle, Schleim,
Eiter, Blut, Schweil3, Fett, Tranen, Gewebesaft, Speichel, Nasen-
schleim, Gelenkdl, Urin.>

Gleichwie da, o Mdnche, ein beiderseitig offener Korb ware, gefiillt mit
verschiedenerlei Kornern, wie Hilsenreis des Hoch und Tieflands,
Mugga und MasaBohnen, Sesamkodrnern und enthiilstem Reis. Den
mochte ein Mann mit guten Augen 6ffnen und betrachten: <Dies ist
Hulsenreis des Hoch und Tieflands, dies sind Mugga und MasaBohnen,
Sesamkoérner und enthiilster Reis>. Ebenso, o Mdnche, betrachtet der
Ménch eben diesen Korper von den Fullsohlen aufwarts und von den
Haarspitzen abwarts, den von Haut umschlossenen, mit vielerlei
Unreinheit gefillten: <In diesem Kérper gibt es Kopfhaare ... Urin>.

So weilt er nach innen beim Korper in Betrachtung des Korpers; oder er
weilt nach auRen beim Korper in Betrachtung des Korpers; oder er weilt
nach innen und auf’en beim Koérper in Betrachtung des Korpers. ie
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Koérper; die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Kérper; die Dinge in ihrem
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Koérper. <Ein
Korper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit
es der Erkenntnis dient, soweit es der Acht-samkeit dient. Unabhangig
lebt er, und an nichts in der Welt ist er ange-hangen.

So auch, o Ménche, weilt der Ménch beim Kérper in Betrachtung des

181 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Korpers.

f) Erwagung der Elemente

Und weiter noch, o Mdnche: da betrachtet der Mdnch eben diesen
Korper, in seiner jeweiligen Stellung und Haltung, nach den Elementen:
<Es gibt da in diesem Korper das Erd-Element, das Wasser-Element,
das Hitze-Element und das Wind-Element>.

Gleichwie da, o Modnche, ein geschickter Schlachter oder Schilachter-
geselle, der eine Kuh geschlachtet und in Stlicke zerlegt hat, sich an
der Kreuzung vierer Strallen niedersetzt, ebenso, o Monche,
betrachtet der Ménch eben diesen Korper, in seiner jeweiligen Stellung
und Haltung nach den Elementen: <Es gibt da in diesem Korper das
Erd-Element, das Wasser-Element, das Hitze-Element und das Wind-
Element>.

[Anmerkung: wird erst spat entdeckt]

So weilt er nach innen beim Korper in Betrachtung des Korpers; oder er
weilt nach auften beim Korper in Betrachtung des Korpers; oder er weilt
nach innen und aufRen beim Korper in Betrachtung des Koérpers. Die
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Koérper; die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Kérper; die Dinge in ihrem
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Korper. <Ein
Korper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhangig
lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, o
Mdénche, weilt der Ménch beim Kdrper in Betrachtung des Korpers.

g) Die neun Leichenfeldbetrachtungen

1. Und weiter noch, o Mdnche: als sdhe der Mdnch einen Koérper, auf
das Leichenfeld geworfen, einen Tag nach dem Tode, zwei Tage nach
dem Tode oder drei Tage nach dem Tode, aufgedunsen, verfarbt und
verfaulend. Da wendet er es auf eben diesen (seinen eigenen) Kdrper
an: <Auch dieser Korper ist so geartet, so beschaffen, wird dem nicht
entgehen!> So weilt er nach innen beim Kérper in Betrachtung des
Korpers; oder er weilt nach aufen beim Koérper in Betrachtung des
Korpers; oder er weilt nach innen und aullen beim Korper in
Betrachtung des Korpers. Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend,
weilt er beim Korper; die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend,weilt er
beim Korper; die Dinge in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend,
weilt er beim Koérper. <Ein Koérper ist da>, so ist seine Achtsamkeit
gegenwartig, eben nur soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der
Achtsamkeit dient. Unabhangig lebt er, und an nichts in der Welt ist er
angehangen. So auch, o Mdnche, weilt der Ménch beim Koérper in
Betrachtung des Korpers.

2. Und weiter noch, o Mdnche: als sahe der Mdnch einen Koérper, auf

182 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

das Leichenfeld geworfen, von Krahen zerfressen, von Adlern
zerfressen, von Geiern zerfressen, von Hunden zerfressen, von
Schakalen zerfressen oder von den vielerlei Wirmerarten zerfressen.
Da wendet er es auf eben diesen (seinen eigenen) Kdrper an: <Auch
dieser Korper ist so geartet, so beschaffen, wird dem nicht entgehen!>
So weilt er nach innen beim Korper in Betrachtung des Koérpers; oder er
weilt nach auflen beim Koérper in Betrachtung des Koérpers; oder er weilt
nach innen und aufen beim Korper in Betrachtung des Koérpers. Die
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Kdérper; die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Kdrper; die Dinge in ihrem
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Korper. <Ein
Korper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhangig
lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, o
Ménche, weilt der Mdnch beim Koérper in Betrachtung des Koérpers. Und
weiter noch, o Mdnche: als sahe der Monch einen Korper, auf das
Leichenfeld geworfen,

3. ein Knochengerippe, fleischbehangen, blutig, von den Sehnen
zusam-mengehalten,

4. ein Knochengerippe, fleischentbloft, blutbefleckt, von den Sehnen
zusammengehalten, 5. ein Knochengerippe, ohne Fleisch, ohne Blut,
von den Sehnen zusammengehalten,

6. die Knochen, ohne Zusammenhalt, in alle Richtungen verstreut: hier
ein Handknochen, da ein FuRBknochen, da ein Beinknochen, da ein
Schenkel-knochen, da ein Huftknochen, da ein Rickenwirbel, da der
Schadel.

7. die Knochen gebleicht, muschelfarbig,

8. die Knochen zuhauf, jahrelang (daliegend),

9. die Knochen modernd, zu Staub geworden.

Da wendet er es auf eben diesen (seinen eigenen) Korper an: <Auch
dieser Korper ist so geartet, so beschaffen, wird dem nicht entgehen !>
So weilt er nach innen beim Kérper in Betrachtung des Koérpers; oder er
weilt nach auRen beim Kérper in Betrachtung des Koérpers; oder er weilt
nach innen und auRen beim Koérper in Betrachtung des Koérpers. Die
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Kdorper; die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Koérper; die Dinge in ihrem
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Korper. <Ein
Korper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhangig
lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, o
Ménche, weilt der Ménch beim Korper in Betrachtung des Koérpers.

183 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

2. DIE GEFUHLSBETRACHTUNG

Wie nun, o Monche, weilt der Ménch bei den Geflhlen in der
Betrachtung der Geflihle? Wenn da, o Monche, der Monch ein
freudiges Geflihl empfindet, so weill er. <Ein freudiges Gefiihl
empfinde ich>; wenn er ein leidiges Geflhl empfindet, so weil} er: <Ein
leidiges Gefuhl empfinde ich>; wenn er ein weder freudiges noch
leidiges Geflihl empfindet, so wei} er: <Ein weder freudiges noch
leidiges Gefuhl empfinde ich>. Wenn er ein sinnengebundenes
freudiges Geflhl empfindet, so weil® er: <Ein sinnengebundenes
freudiges Gefiihl empfinde ich>; wenn er ein sinnenfreies freudiges
Gefuihl empfindet, so weil® er: <Ein sinnenfreies freudiges Gefiihl
empfinde ich>; wenn er ein sinnengebundenes Ileidiges Gefiihl
empfindet, so weild er. <Ein sinnengebundenes leidiges Gefiihl
empfinde ich>; wenn er ein sinnenfreies leidiges Geflihl empfindet, so
weild er: <Ein sinnenfreies leidiges Gefiihl empfinde ich>; wenn er ein
sinnengebundenes weder freudiges noch leidiges Gefihl empfindet, so
weild er: <Ein sinnengebundenes weder freudiges noch leidiges Gefiihl
empfinde ich>; wenn er ein sinnenfreies weder freudiges noch leidiges
Gefuhl empfindet, so weil® er: <Ein sinnenfreies weder freudiges noch
leidiges Geflhl empfinde ich>.

So weilt er nach innen bei den Gefiihlen in Betrachtung der Geflhle;
oder er weilt nach auf3en bei den Geflihlen in Betrachtung der Geflihle;
oder er weilt nach innen und aufen bei den Geflhlen in Betrachtung
der Gefiihle. Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er bei den
Gefuhlen; die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er bei den
Gefuhlen; die Dinge in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend,
weilt er bei den Gefiihlen. <Gefiihle sind da!>, so ist seine Achtsamkeit
gegenwartig, eben nur soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der
Achtsamkeit dient. Unabhangig lebt er, und an nichts in der Welt ist er
angehangen.So auch, o Moénche, weilt der Ménch bei den Geflihlen in
Betrachtung der Gefiihle.

3. DIE GEISTBETRACHTUNG

(Anmerkung: Geist ist hier der "innerer Sinn" bestehend aus dem feinen
Sinnen, den inneren Impulsen, dem Denken und dem kognitiven
Erkennen.)

Wie nun, o Mdnche, weilt der Monch beim Geist in der Betrachtung des
Geistes? Da weild der Monch vom lustbehafteten Geist: <Lustbehaftet
ist der Geist>; er weily vom lustfreien Geist: <Lustfrei ist der Geist>; er
weild vom haflbehafteten Geist: <Hal3behaftet ist der Geist>; er weil}
vom haf¥freien Geist: <Halfrei ist der Geist>; er weil} vom verblendeten
Geist: <Verblendet ist der Geist>; er weil} vom unverblendeten Geist:

184 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

<Unverblendet ist der Geist>; er weils vom gehemmten Geist:
<Gehemmt ist der Geist>; er weil} vom zerstreuten Geist: <Zerstreut ist
der Geist>; er weild vom entwickelten Geist: <Entwickelt ist der Geist>;
er weill vom unentwickelten Geist: <Unentwickelt ist der Geist>; er
weill vom (ibertreffbaren Geist <Ubertreffbar ist der Geist>; er weil
vom unubertreffbaren Geist: <Unubertreffbar ist der Geist>; er weil}
vom gesammelten Geist: <Gesammelt ist der Geist>; er weill vom
ungesammelten Geist: <Ungesammelt ist der Geist>; er weil vom
befreiten Geist: <Befreit ist der Geist>; er weild vom unbefreiten Geist:
<Unbefreit ist der Geist>.

So weilt er nach innen beim Geist in Betrachtung des Geistes; oder er
weilt nach au’en beim Geist in Betrachtung des Geistes; oder er weilt
nach innen und aufen beim Geist in Betrachtung des Geistes. Die
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Geiste; die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Geiste; die Dinge in ihrem
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Geiste. <Geist ist
da!> so ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit es der
Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhangig lebt er,
und an nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, o Ménche, weilt
der Ménch beim Geist in Betracht-ung des Geistes.

4. DIE GEISTOBJEKTBETRACHTUNG
Wie nun, o Modnche, weilt der Monch bei den Geistobjekten in
Betrachtung der Geistobjekte?

a) Die funf Hemmungen (nivarana)

Da weilt, o Ménche, der Mdnch bei den Geistobjekten in Betrachtung
der Geistobjekte, namlich bei den funf Hemmungen.Wie nun, o
Ménche, weilt der Mdnch bei den Geistobjekten in Betrachtung der
Geistobjekte, ndmlich bei den funf Hemmungen? Da weil} hier, o
Ménche, der Monch, wenn in ihm Sinnenverlangen da ist: <Sinnen-
Verlangen ist in mir>. Er weil3, wenn in ihm kein Sinnenverlangen da
ist: <Kein Sinnen-verlangen ist in mir>. Wie es zur Entstehung
unentstandenen Sinnen-verlangens kommt, auch das weil} er; wie es
zum Aufgeben entstandenen Sinnenverlangens kommt, auch das weil}
er; und wie es kinftig nicht mehr zum Entstehen des aufgegebenen
Sinnenverlangens kommt, auch das weil} er.

Er weil3, wenn in ihm HaB da ist: <Haf ist in mir>. Er weif3, wenn in ihm
kein Hal} da ist: <Kein HaR ist in mir>....

Er weil3, wenn in ihm Starrheit und Miidigkeit da ist: <Starrheit und
Midigkeit ist in mir>. Er wei3, wenn in ihm keine Starrheit und
Mudigkeit da ist: <Keine Starrheit und Midigkeit ist in mir>....

Er weil®, wenn in ihm Aufgeregtheit und Gewissensunruhe da ist:

185/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

<Aufgeregtheit und Gewissensunruhe ist in mir>. Er weil3, wenn in ihm
keine Aufgeregtheit und Gewissensunruhe da ist: <Keine Aufgeregtheit
und Gewissensunruhe ist in mir>....

Er weil}, wenn in ihm Zweifel da ist: <Zweifel ist in mir>. Er weil}, wenn
in ihm kein Zweifel da ist: <Kein Zweifel ist in mir>. Wie es zur
Entstehung unentstandenen Zweifels kommt, auch das weil} er; wie es
zum Aufgeben entstandenen Zweifels kommt, auch das weil} er; und
wie es kinftig nicht mehr zum Entstehen des aufgegebenen Zweifels
kommt, auch das weil} er.

So weilt er nach innen bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geist-
objekte; oder er weilt nach aufen bei den Geistobjekten in Betrachtung
der Geistobjekte; oder er weilt nach innen und auflen bei den
Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte. Die Dinge in ihrem
Entstehen betrachtend, weilt er bei den Geistobjekten; oder die Dinge
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er bei den Geistobjekten; oder die
Dinge in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er bei den
Geistobjekten. <Geistobjekte sind da>, so ist seine Achtsamkeit ge-
genwartig, eben nur soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der Acht-
samkeit dient. Unabhangig lebt er, und an nichts in der Welt ist er an-
gehangen.

So, o Mdnche, weilt der Moénch bei den Geistobjekten in Betrachtung
der Geistobjekte, namlich bei den finf Hemmungen.

b) Die fiinf Gruppen des Anhangens ( khandha)

Und weiter noch, o Mdnche: da weilt der Ménch bei den Geistobjekten
in Betrachtung der Geistobjekte, ndmlich bei den fiinf Gruppen des
Anhangens. Wie nun, o Ménche, weilt der Monch bei den Geistobjekten
in Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den flinf Gruppen des An-
hangens?

Da (wei) hier ein Monch: <So ist die Korperlichkeit; so ist die
Entstehung der Koérperlichkeit; so ist der Untergang der Korperlichkeit.
So ist das Gefiihl; so ist die Entstehung des Gefiihls; so ist der Unter-
gang des Geflhls. So ist die Wahrnehmung; so ist die Entstehung der
Wahrnehmung; so ist der Untergang der Wahrnehmung. So sind die
geistigen Gestaltungen; so ist die Entstehung der geistigen Gestalt-
ungen; so ist der Untergang der geistigen Gestaltungen. So ist
BewuBt-Sein (BewuBt-Werden); so ist die Entstehung des Bewul3t-
Seins; so ist der Untergang des Bewul3t-Seins. > So weilt er nach,
innen bei den Geistobjekten ...

So auch, o Monche, weilt der Mdnch bei den Geistobjekten in
Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den funf Gruppen des
Anhangens.

186 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

c) Die sechs Sinnengrundlagen (ayatana)

Und weiter noch, o Ménche: da weilt der Monch bei den Geistobjekten
in Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den sechs inneren und
auleren Sinnengrundlagen.

Wie nun, o Modnche, weilt der Monch bei den Geistobjekten in
Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den sechs inneren und
aufderen Sinnen-grundlagen?

Da kennt hier, o Ménche, der Ménch das Auge, und er kennt die
Sehobjekte; und welche Fessel durch diese beiden bedingt entsteht,
auch die kennt er. Wie es zum Entstehen der nicht entstandenen
Fessel kommt, auch das kennt er; wie es zum Aufgeben der
entstandenen Fessel kommt, auch das kennt er; und wie es kinftig
nicht mehr zum Entstehen der aufgegebenen Fessel kommt, auch das
kennt er.

Er kennt das Ohr und kennt die Téne... die Nase und die Difte... die
Zunge und die Geschmaicke... den Leib und die beriihrbaren
Objekte... den Geist und die Geistobjekte; und welche Fessel durch
diese beiden bedingt entsteht, auch die kennt er. Wie es zum
Entstehen der nicht entstandenen Fessel kommt, auch das kennt er;
wie es zum Aufgeben der entstandenen Fessel kommt, auch das kennt
er; und wie es klnftig nicht mehr zum Entstehen der aufgegebenen
Fessel kommt, auch das kennt er. So weilt er nach innen bei den
Geistobjekten ...

So auch, o Monche, weilt der Monch bei den Geistobjekten in
Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den sechs inneren und
aufderen Sinnen-grundlagen.

d) Die sieben Erleuchtungsglieder ( bojjhanga)

Und weiter noch, o Mdénche da weilt der Mdnch bei den Geistobjekten
in Betrachtung der Geistobjekte, ndmlich bei den sieben Gliedern der
Erleuchtung. Wie nun, o Médnche, weilt der Mdnch bei den
Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den sieben
Gliedern der Erleuchtung?

Da weil3 hier, o Monche, der Monch, wenn in ihm das
Erleuchtungsglied (1) Achtsamkeit da ist: <Das Erleuchtungsglied
Achtsamkeit ist in mir vorhanden>. Er wei}, wenn in ihm das
Erleuchtungsglied Achtsamkeit nicht da ist: <Das Erleuchtungsglied
Achtsamkeit ist in mir nicht vorhanden>. Wie es zur Entstehung des
unentstandenen Erleuchtungsgliedes Achtsamkeit kommt, auch das
weill er; wie es zur Entfaltung und Vollendung des entstandenen
Erleuchtungsgliedes Achtsamkeit kommt, auch das weil} er.

Er weil}, wenn in ihm das Erleuchtungsglied (2) Lehr-Ergriindung da
ist ... das Erleuchtungsglied (3) Tatkraft ... das Erleuchtungsglied (4)
Entziicken ... das Erleuchtungsglied (5) Ruhe ... das Erleuchtungsglied

187 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

(6) Sammlung... das Erleuchtungsglied (7) Gleichmut da ist: <Das
Erleuchtungsglied Gleichmut ist in mir vorhanden>. Er weil3, wenn in
ihm das Erleuchtungsglied Gleichmut nicht da ist: <Das
Erleuchtungsglied Gleichmut ist in mir nicht vorhanden.> Wie es zur
Entstehung des unentstandenen Erleuchtungsgliedes Gleichmut
kommt, auch das weil} er; wie es zur Entfaltung und Vollendung des
entstandenen Erleuchtungsgliedes Gleichmut kommt, auch das weil}
er.

So weilt er nach innen bei den Geistobjekten ...

So auch, o Modnche, weilt der Mdnch bei den Geistobjekten in
Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den sieben Gliedern der
Erleuchtung.

e) Die vier Wahrheiten (ariyasacca)

Und weiter noch, o Ménche: da weilt der Monch bei den Geistobjekten
in Betrachtung der Geistobjekte, namlich bei den vier Edlen
Wahrheiten. Wie nun, o Mbdnche, weilt der Moénch bei den
Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte, ndmlich bei den vier
Edlen Wahrheiten? Da weifl3 hier, o Ménche, der Ménch der Wirklichkeit
gemal: <Dies ist das Leiden>;er weil} der Wirklichkeit gemaf: <Dies ist
die Entstehung des Leidens>; er weil} der Wirklichkeit gemaf: <Dies ist
die Aufhebung des Leidens>; er weil der Wirklichkeit gemaR: <Dies ist
der zur Aufhebung des Leidens fuhrende Weg>.

Was nun, ihr Monche, ist die edle Wahrheit vom Leiden? Geburt ist
Leiden, Altern ist Leiden, Sterben ist Leiden, Sorge, Jammer, Schmerz,
Triibsal und Verzweiflung sind Leiden;

mit (1) Unliebem vereint sein, ist Leiden; von (2) Liebem getrennt sein,
ist Leiden; (3) nicht erlangen, was man begehrt, ist Leiden; kurz ge-
sagt, die finf Gruppen des (4)Anhangens sind Leiden.

Was nun, ihr Monche, ist die Geburt? Die Geburt der Wesen in
dieser oder jener Wesensgattung, das Geborenwerden, die Em-
pfangnis, das Insdaseintreten, das Erscheinen der Daseinsgruppen,
das Erlangen der Sinnenorgane: das nennt man die Geburt.

Was nun, ihr Ménche, ist das Altern? Was da bei diesen und jenen
Wesen, in dieser oder jener Wesensgattung Altern ist und Altwerden,
der Zerfall der Zahne, das Ergrauen und Runzeligwerden, das
Versiegen der Lebenskrafte, das Absterben der Sinnenorgane; das
nennt man das Altern.

Was nun, ihr Monche, ist das Sterben? Was da bei diesen und jenen
Wesen das Abscheiden ist aus dieser oder jener Wesensgattung,
Hinscheiden, Auflosung, Hinschwinden, Tod, Sterben, Ableben,
Auflosung der Daseinsgruppen, das Zurlcklassen der Leiche: das
nennt man das Sterben.

188 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was nun ist die Sorge? Was da bei einem von irgendeinem Verlust
oder Leiden Betroffenen Sorge ist, Besorgnis, Besorgtsein, innerliche
Sorge, innerliches Besorgtsein: das nennt man Sorge.

Was nun, ihr Moénche, ist Jammer? Was da bei einem von
irgendeinem Verlust oder Leiden Betroffenen Jammer und Klage ist,
Jammern und Klagen, Jammer und Klagezustand: das nennt man
Jammer.

Was nun, ihr Ménche, ist Schmerz? Was da kérperlich schmerzhaft
und unangenehm ist, was durch Korpereindricke bedingt, an
schmerzhaftem und unangenehmem Geflihl besteht: das nennt man
Schmerz.

Was nun, ihr Ménche, ist Triibsal? Was da geistig schmerzhaft und
unangenehm ist, was durch geistige Eindricke bedingt, an
schmerzhaftem und unangenehmem Geflihl besteht: das nennt man
Trabsal.

Was nun, ihr Ménche, ist Verzweiflung? Was da bei einem von
irgend-einem Verlust oder Leiden Betroffenen Trostlosigkeit und
Verzweiflung ist, trostloser und verzweifelter Geisteszustand: das nennt
man Verzweiflung. Was nun, ihr Monche, ist das Leiden im Vereintsein
mit Unliebem? Was da fir einen unerwinschte, unerfreuliche, un-
angenehme (Objekte sind, wie) Formen, Téne, Gerliche, Geschméacke,
Berlhrungen, Gedanken; oder (Wesen,) die einem Schaden wiinschen,
Unheil, Unannehmlichkeit und Unsicherheit wiinschen — die Begegnung
mit, solchen, die Zusammenkunft, das Zusammentreffen, die Ver-
bindung mit ihnen: das ist das Leiden im Vereintsein mit Unliebem.
Was nun, ihr Monche, ist das Leiden im Getrenntsein von Liebem?
Was da fiur einen erwiinschte, erfreuliche, angenehme (Objekte sind,
wie) Formen, Tone, Gerliche, Geschmacke, Beriihrungen, Gedanken;
oder (Wesen,) die einem Gutes wiinschen, Glick, Wohlbefinden und
Sicherheit winschen der Begegnung mit solchen ermangeln, mit ihnen
nicht zusam-menkommen und zusammentreffen, mit ihnen nicht
verbunden sein: das ist das Leiden im Getrenntsein von Liebem.

Was nun, ihr Ménche, ist das Leiden beim Nicht-Erlangen dessen,
was man wunscht? Da steigt in den der Wiedergeburt unterworfenen
Wesen der Wunsch auf: «Ach, da® wir doch nicht mehr der Wieder-
geburt unterworfen waren, dall uns doch keine Wiedergeburt mehr
bevorstinde!»... Den dem Altern, dem Sterben, den Sorgen, Klagen,
Schmerzen, der Tribsal und Verzweiflung unterworfenen Wesen steigt
der Wunsch auf: «Ach, da® wir doch nicht mehr diesen Dingen unter-
worfen waren, da® uns doch diese Dinge nicht mehr bevorstiinden!»
Solches aber lalt sich nicht durch Winschen erreichen. Das ist das
Leiden beim Nichterlangen dessen, was man wiinscht.

Inwiefern aber, ihr Monche, sind, kurz gesagt, die finf Gruppen des
Anhaftens des Leiden? Es sind dies die Korperlichkeits-Gruppe, die

189 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Geflihls-Gruppe, die Wahrnehmungs-Gruppe, die Geistformationen-
Gruppe und die Bewuldtseins-Gruppe. Diese sind, kurz gesagt, das
Leiden.

Dies, ihr Mdnche, ist die edle Wahrheit vom Leiden.

Was nun, ihr Monche, ist die edle Wahrheit von der Entstehung
des Leidens? Es ist dies jenes Wiederdasein erzeugende, bald
hier, bald dort sich ergétzende Begehren, namlich das sinnliche
Begehren, das Daseins-Begehren und das Nichtseins-Begehren.

Wo aber entsteht dieses Begehren, wo faBt es Wurzel? Bei den
lieblichen und angenehmen Dingen in der Welt, da entsteht dieses
Begehren, da faltt es Wurzel. Auge, Ohr, Nase, Zunge, Korper, Geist;
Formen, Toéne, Difte, Safte, Koérpereindriicke und Geistobjekte sind
etwas Liebliches und Angenehmes. Bewul}tsein, Bewultseinseindruck,
aus dem BewuRtseins-eindruck entstandenes Geflihl, Wahrnehmung,
Wille, Begehren, Gedanken-fassen und Uberlegen, die durch Formen,
Toéne, Dufte, Safte, Kérpereindriicke und Geistobjekte bedingt sind, alle
diese sind etwas Liebliches und Angenehmes. Da entsteht dieses
Begehren, da fallt es Wurzel. Dies, ihr Ménche, ist die edle Wahrheit
von der Entstehung des Leidens.

Was nun, ihr Monche, ist die edle Wahrheit von der Aufhebung des
Leidens? Eben jenes Begehrens restlose Vernichtung und Aufhebung,
sein Aufgeben, seine Entdullerung, die Befreiung davon, das
Nichthaften daran.

Wo aber, ihr Mdnche, gelangt jenes Begehren zum Schwinden, wo
gelangt es zur Aufhebung? Was es da in der Welt an Lieblichem und
Angenehmem gibt, dort gelangt jenes Begehren zum Schwinden, dort
gelangt es zur Aufhebung. Auge, Ohr, Nase, Zunge, Korper, Geist;
Formen, Tone, Difte, Safte, Kérpereindriicke und Geistobjekte sind
etwas Liebliches und Angenehmes. Bewultsein, BewulRtseinseindruck,
aus dem BewulBtseins-eindruck entstandenes Gefiihl, Wahrnehmung,
Wille, Begehren, Gedanken-fassen und Uberlegen, die durch Formen,
Tone, Dufte, Safte, Kérpereindriicke und Geistobjekte bedingt sind, alle
diese sind etwas Liebliches und Angenehmes. Da gelangt dieses
Begehren zum Schwinden, da gelangt es zur Aufhebung.

(Der Autor und andere Sutra-Experten sind der Auffassung, dafl der
Begriff ,,8-facher Pfad® hier im Sutra eingefligt wurde. Buddha hatte die
8 wichtigsten Bedingungen formuliert, die den Pfad als ProzeR erst er-
mdglichen. Doch man bilde sich selbst eine Meinung dazu.)

Was nun, ihr Ménche, ist die edle Wahrheit von dem zur Leidens-
aufhebung fithrenden Pfade? Es ist dieser edle achtfache Pfad (der

190/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bemuihung), namlich: Rechte Erkenntnis, rechte Gesinnung, rechte
Rede, rechtes Tun, rechter Lebensunterhalt, rechte Anstrengung,
rechte Achtsamkeit und rechte Sammlung.

Was nun ist rechte Erkenntnis? Das Erkennen des Leidens, das Er-
kennen der Leidensentstehung, das Erkennen der Leidensaufhebung,
das Erkennen des zur Leidensaufhebung fuhrenden Pfades. Das gilt
als rechte Erkenntnis.

Was nun ist rechte Gesinnung? Entsagende Gesinnung, halllose
Gesinnung, friedfertige Gesinnung. Das gilt als rechte Gesinnung.

Was nun ist rechte Rede? Abstehen vom Liigen, Abstehen von
Zwischentragerei, Abstehen von roher Rede, Abstehen von tdrichtem
Geplapper. Das gilt als rechte Rede.

Was nun ist rechtes Tun? Abstehen vom Toéten lebender Wesen,
Abstehen von Aneignung fremden Eigentums, Abstehen von unrechtem
Wandel in Sinnenlisten. Das gilt als rechtes Tun.

Was nun ist rechter Lebensunterhalt? Da gibt der edle Junger einen
verkehrten Beruf auf und erwirbt seinen Lebensunterhalt durch rechte
Beschaftigung. Das gilt als rechter Lebensunterhailt.

Was nun ist rechte Anstrengung? Da erzeugt der Monch in sich den
Willen, strengt sich an, setzt seine Tatkraft ein, spornt seinen Geist an
und kdmpft, um die noch nicht aufgestiegenen Ublen, unheilsamen
Dinge nicht aufsteigen zu lassen ... um die bereits aufgestiegenen
Ublen, unheilsamen Dinge zu Uberwinden ... um die noch nicht auf-
gestiegenen heilsamen Dinge zum Aufsteigen zu bringen ... um die
bereits aufgestiegenen heilsamen Dinge zu erhalten, nicht schwinden
zu lassen, sondern zur Zunahme, Entwicklung, vollen Entfaltung zu
bringen . Das gilt als rechte Anstrengung.

Was nun ist rechte Achtsamkeit? Da weilt der Mdnch beim Koérper in
Betrachtung des Korpers, eifrig, wissensklar und achtsam, nach
Verwindung von Begierde und Trlbsal hinsichtlich der Welt. Er weilt bei
den Gefiihlen in Betrachtung der Geflhle ... beim Geist in Betrachtung
des Geistes ... bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte,
eifrig, wissensklar und achtsam, nach Verwindung von Begierde und
Tribsal hinsichtlich der Welt. Das gilt als rechte Achtsamkeit.

Was nun ist rechte Sammlung? Da verweilt der Monch, abgeschie-
den von den Sinnendingen, abgeschieden von den unheilsamen
Geisteszustanden, im Gewinne der von Gedankenfassen und Uber-
legen begleiteten, durch Abgeschiedenheit gezeugten, von Verziickung
und Gluck erfillten (1) ersten Vertiefung.

Nach Stillung von Gedankenfassen und Uberlegen aber gewinnt er den
inneren Frieden und die Einheit des Geistes, die von Gedankenfassen
und Uberlegen freie, durch Sammlung gezeugte und von Verziickung
und Glucksgefuhl erfullte (2) zweite Vertiefung.

Nach Abwendung von der Verzickung aber verweilt er gleichmitig,

191 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

achtsam, klar bewul3t, und er empfindet in seinem Inneren ein Gliick,
von dem die Edlen sagen: «Glucklich weilt der Gleichmitige,
Achtsamey; und so gewinnt er die (3) dritte Vertiefung.

Nach Uberwindung von Wohl und Wehegefiihl und zufolge des schon
friher erreichten Schwindens von Frohsinn und Triibsal gewinnt er den
leidlosen, freudlosen, durch Gleichmut und Achtsamkeit gelauterten
Zustand der (4) vierten Vertiefung. Dies gilt als rechte Sammlung.
[Anmerkung: am Ende der 4. Vertiefung wird der BuddhaZustand
erreicht und siehe genauere Beschreibung im Kapitel JhanaBhumis]

Das, ihr Monche, ist die edle Wahrheit von dem zur Leidensauf-
hebung fiihrenden Pfade. So weilt er nach innen bei den
Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte;oder er weilt nach auf3en
bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte; oder er weilt
nach innen und aullen bei den Geistobjekten in Betrachtung der
Geistobjekte. Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er bei
den Geistobjekten; die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er
bei den Geistobjekten; die Dinge in ihrem Entstehen und Vergehen
betrachtend, weilt er bei den Geistobjekten. «Geistobjekte sind da», so
ist seine Achtsamkeit gegenwartig, eben nur soweit es der Erkenntnis
dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhangig lebt er, und an
nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, ihr Moénche, weilt der
Ménch bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte, namlich
bei den vier edlen Wahrheiten.

(Anmerkung: Hier das Versprechen oder Hinweise auf Ergebnisse)
Wabhrlich, ihr Ménche, wer auch immer diese vier Grundlagen der
Achtsamkeit derart fur sieben Jahre Ubt, bei dem ist eines von zwei
Ergebnissen zu erwarten: entweder die (hdchste) Erkenntnis bei
Lebzeiten oder, wenn noch ein Haftensrest da ist, die Nichtwiederkehr.
Dahingestellt seien die sieben Jahre: wer auch immer diese vier
Grundlagen der Achtsamkeit sechs Jahre ... finf Jahre ... vier Jahre ...
drei Jahre ... zwei Jahre ... ein Jahr derart Ubt ...

Dahingestellt sei das eine Jahr: wer auch immer diese vier Grundlagen
der Achtsamkeit sieben Monate ... sechs Monate ... fiinf Monate... vier
Monate... drei Monate... zwei Monate ... einen Monat ... einen halben
Monat derart Gbt ...

Dahingestellt sei der halbe Monat: wer auch immer diese vier
Grundlagen der Achtsamkeit derart sieben Tage Ubt, bei dem ist eines
von zwei Ergebnissen zu erwarten: entweder die (héchste) Erkenntnis
bei Lebzeiten oder, wenn noch ein Haftensrest da ist, die Nicht-
wiederkehr.

192 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Der einzige Weg ist dies, o Ménche, zur Lauterung der Wesen, zur
Uberwindung von Kummer und Klage, zum Schwinden von
Schmerz und Triibsal, zur Gewinnung der rechten Methode, zur
Verwirklichung des Nibbana, namlich die vier Grundlagen der
Achtsamkeit. Was derart gesagt wurde, in Bezug hierauf wurde es
gesagt.»

Also sprach der Erhabene. Befriedigt freuten sich jene Mdnche Uber
das Wort des Erhabenen.

Sutra-Text-Ende

193 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Kommentar Nyanaponika

Die Wahrheit von der Leidensaufhebung wird hier gleichfalls auf die
Einzelerfahrung zuriickgefihrt. Man kann die zeitweise Aufhebung
(spater ganz) des Begehrens erfahren, wenn man sein Entstehen mit
Achtsamkeit beobachtet.

Denn, wenn Reines Beobachten da ist, hat das Begehren keinen
Raum; es kann nicht mit solcher Achtsamkeit gleichzeitig bestehen.
Dieser Abschnitt illustriert die Textstellen: «Wie es zum Aufheben der
(aus den Sinnengrundlagen) entstandenen Fesseln kommt, auch dies
kennt er», und «Die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend».
Wiederholte Erfahrung darin, wie Begehren in Einzelfdllen schwindet
oder zum Schwinden gebracht werden kann, gibt eine Vorahnung der
endgiiltigen Aufhebung jeglichen Begehrens und wird die Uberzeugung
starken, dal ein solches Ziel erreichbar ist.

Eine ungeklarte Frage im Sutra

"Wer auch immer, ihr Ménche, diese vier Grundlagen der Achtsamkeit
sieben Jahre also behaupten kann, der mag eins von beiden zur Reife
gedeihen. Gewissheit bei Lebzeiten oder, ist ein Rest von Hangen dan,
Nicht-Wiederkehr. Sei es, ihr Ménche, um die sieben Jahre: wer auch
immer, ihr Ménche, diese vier Grundlagen der Achtsamkeit sechs
Jahre, fiinf Jahre, vier Jahre, drei Jahre, zwei Jahre, ein Jahr (und ...
Monate) also behaupten kann, dem mag eins von beiden zur Reife
gedeihen: Gewillheit bei Lebzeiten oder, ist ein Rest von Hangen da,
Nicht-Wiederkehr."

Wie kann es sein, einer mul} sieben Jahre und ein anderer nur Monate
fir das gleiche Ergebnis Uben? Dies mufl von einem Wissenden
(Bodhisattva) geklart werden oder es handelt sich um Ubersetzungs-
bzw. Ubertragungsfehler, was die Prognosen betrifft.

194 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Prajna-Paramita-Sutra

Auch bekannt als Herz-Sutra oder Diamant-Sutra im Buddhismus und
viel zitiert. Da es sich hier um einen berihmten und viel zitierten Text
handelt, darf er hier nicht unerwahnt bleiben. Die Prajna-Paramita
vermittelt eine Erkenntnis, die ein Yogi oder Buddhist im Zuge der
geistigen Entwicklung hat bzw. haben muf3. Auch wenn man die Worte
als solche liest, kann ein Normalmensch, ja nicht einmal die Gétter, sich
darunter vorstellen, was dies wirklich bedeutet und welchen Effekt es
auf den eigenen Intellekt und Bewuldtsein hat. Wenn im Denkprinzip
alle Inhalte durch die starke innere Spannung "verbannt" sind, erweitert
sich das Bewuftsein in kosmische Dimensionen und gleichzeitig
steigert sich die Unterscheidungskraft, sodal alle Phanomene hinter
sich lassend, die letzte Wirklichkeit erkannt wird, namlich dal® es nur
Spannungen bestehend aus Energie und Raum gibt und dall es im
eigenen Wesen etwas gibt, was das alles beobachten kann und daf in
diesem "Raum der Leere" der eigene Beobacher in seiner Gren-
zenlosigkeit als klares Licht und héchste Intelligenz erfahrbar wird.
Dieser "Raum" ist das einzig wahre Stabile, da unzerstorbar, unan-
tastbar und unbegrenzt. Beim Adepten etablieren sich daraufhin die
funf grolen Weisheiten. Nagarjuna hat sich der "ultimate reality" bis ins
kleinste Detail auseinandergesetzt.

Die im Sutra wiedergegebenen Erkenntnisse und Erfahrungen hat ein
Yogi oder Buddhist wenn er im 4. buddhistischen Jhana und dartber
verweilt. Bezogen auf den Yoga, ist dies das Passieren des Visuddha
Chakra und der Aufstieg ins Ajna und Sahasrara Chakra. Das Mittel
dazu ist die analytische Konzentration. Wir wissen, daf} alle Menschen
gleiche Bauart haben, daher missen sie beim Aufstieg in der geistigen
Entwicklung gleiche Erfahrungen machen. Beim erstmaligen "Durch-
bruch" der Kundalini oder der Unterscheidungskraft ist ein wichtiges
und gefahrliches Hindernis zu meistern, das sich der "Hiter der
Schwelle" nennt. Das sind die sich verblindenden Kréfte des inneren
Menschen mit dem kosmischen Negativen, die nicht zulassen wollen,
daR ein Mensch dem allerletzen Gefangnis bzw. Einflu® entkommt und
die Buhne der GroRRen Freiheit und der Allmacht betritt. Hier kann sich
der Yogi oder Buddhist entscheiden, welchen Weiterweg er gehen will.
Mit der Aufforderung, die Prajnaparamite zu Uben, ist die Konzen-
tration auf die Leere (shunyata) gemeint, damit dieser BewuRtseins-
zustand gefestigt wird und nie wieder verloren geht (s.a. Patanjali Raja
Yoga "Samadhi"). Aber hier ist ein ungewolltes Absinken nicht mehr
mdglich. Dieses Ergebnis ist das wichtigste in der geistigen Ent-
wicklung. Nun zum Text, den Buddha zu Sariputra (seinem Hauptschi-

195/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ler) spricht (Erklarung von Begriffen auf der nachsten Seite):

“Sariputra und Soéhne oder Toéchter aus edle Familien, die die
tiefgriindige Prajfidparamita zu praktizieren wiinschen, sollten in der
folgenden Weise sehen:

Sie betrachten die flinf Skandhas als leer von einer Eigennatur. Form
ist Leerheit. Leerheit ist Form. Leerheit ist nichts anderes als Form.
Form ist nichts anderes als Leerheit. Ebenso sind Gefihl, Unter-
scheidung, Wirkkrafte und Bewultsein leer.

Daher, Sariputra, sind samtliche Phidnomene Leerheit, ohne Merk-
male, ohne Entstehen, ohne Vergehen, ohne Makel, ohne Freiheit von
Makel, ohne Abnahme und ohne Zunahme.

Daher, Sariputra, existiert in der Leerheit keine Form, kein Gefiihl,
keine Unterscheidung, keine Wirkkraft, kein BewulBtsein; kein Auge,
kein Ohr, keine Nase, keine Zunge, kein Korper, kein Geist; keine
Form, kein Schall, kein Geruch, kein Geschmack, kein Spirbares,
keine Phanomene; kein Augen-Dhatu bis hin zum Geist-Dhatu, kein
Phanomene-Dhatu, kein Geist-Bewultseins-Dhatu; keine Unwissen-
heit, kein Enden der Unwissenheit bis hin zu keinem Altern und Tod und
keinem Enden von Altern und Tod; kein Leiden, kein Ursprung des
Leidens, keine Beendigung, kein Pfad, keine Weisheit, kein Erlangen
und kein Nicht-Erlangen.

Daher, Sariputra, weil Bodhisattvas kein Erlangen besitzen, verweilen
sie, indem sie sich auf die tiefgrindige Prajiaparamita stitzen. Da ihr
Geist ohne Schleier ist, haben sie keine Furcht. Indem sie jenseits aller
Verblendung gegangen sind, erlangen sie das vollkommene Nirvana.
Alle Buddhas, die sich in den drei Zeiten aufhalten, erwachen zu un-
Ubertrefflicher, vollkommen vollendeter Erleuchtung, indem sie sich auf
Prajfiaparamita stiitzen.

Daher sollte das Prajfiaparamita-Mantra, das Mantra groRer Einsicht,
das unibertreffliche Mantra, das Mantra, das dem Unvergleichlichen
gleicht, das Mantra, das alles Leid befriedet, als wahr erkannt werden,
weil es nicht trigt. Das Prajiaparamita-Mantra lautet wie folgt:

OM GATE GATE PARAGATE PARASAMGATE BODHI SVAHA
So sollte die tiefgriindige Prajnaparamita getibt werden.”
Legende hier fir Prajna-Paramita:

Prajna ist Weisheit, Wissensklarheit, Unterscheidungskraft

Paramita ist hier eine transzendente Tugend

Dhatus ist Sinnes- oder Gedankenwahrnehmungen
Kein-Dhatu ist das spiegelglatte Denkprinzip

196 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BUCH IV
Wach-Werden

Hier ein Exposée aus einer Anleitung der Neuzeit zum Hoheren
Wachsein, denn Buddha gilt auch als der "Vollkommen Erwachte".
Dieses Wissen galt lange Zeit als verschollen, verdffentlicht erstmals
1916 von G. Meyrink (+1932) in seinem Roman "Das griine Gesicht" fir
die Praxis beschrieben. Eine andere konkrete Anleitung konnte der
Autor nicht finden. Sie tragt den Titel "Weg des Phonix" , es ist eine
direkte und wachritteInde Ansprache, gleich wertvoll wie die Lehrrede
Buddhas zur Achtsamkeit (Satipatthana) und wiederspiegelt die Essenz
des Zen.

,Mit dem heutigen Tage bist du aufgenommen in unsere Gemeinschaft
und ein neuer Ring in der Kette, die von Ewigkeit zu Ewigkeit reicht.
Damit erlischt mein Amt und geht in die Hande eines Anderen Uber, den
du nicht sehen kannst, solange deine Augen noch der Erde gehéren. Er
ist unendlich fern von dir und dennoch dicht in deiner Nahe; er ist nicht
raumlich von dir getrennt und dennoch weiter weg als die aufiersten
Grenzen des Weltalls. Du bist von ihm umgeben, wie ein Mensch, der
im Ozean schwimmt, von Wasser, aber du nimmst ihn nicht wahr, so
wie ein Schwimmer das Salz nicht schmeckt, das das Meer durchringt,
wenn die Nerven seiner Zunge tot sind. Unser Sinnbild ist der Phonix,
das Symbol der Verjingung — der sagenhafte agyptische Adler des
Himmels mit roten Gefieder, der sich in seinem Nest aus Myrrhen
verbrennt und immer neu aus der Asche steht. Ich habe dir gesagt, der
Anfang des Weges ist der eigene Korper. Wer das weil}, kann jeden
Augenblick die Wanderung beginnen. (Setz dich aufrecht hin, halte die
Augen offen, bleib regungslos wie eine steinerne Sphinx, lal die Hande
wo sie sind, zucke mit keiner Wimper und halte eine gute Stimmung.
LaR die Lider nicht absinken oder den Kopf nicht nach vorne fallen, la}
dich nicht betduben, traume nicht vor dich hin und vor allem schlafe nie
ein ...)

Jetzt will ich dich die ersten Schritte lehren:

Du muft dich vom Leibe trennen, aber nicht, als wolltest du ihn
verlassen, du mufdt dich von ihm Iésen wie jemand, der Licht von
Warme scheidet. Schon hier lauert der erste Feind !

Wer sich vom Korper losreilt, um durch den Raum zu fliegen, der geht

197 /1 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

den Weg der Hexen, die nur einen gespenstischen Leib aus dem
groben, irdischen herausgezogen haben und auf ihm wie auf einem
Besen zur Walpurgnisnacht reiten. Die Menschheit hat aus richtigem
Instinkt eine Brustwehr gegen diese Gefahr errichtet, indem sie ein
Lacheln Uber die Moglichkeit solcher Klinste bereit halt. Du brauchst als
Schutz den Zweifel nicht mehr, du hast in dem, was ich dir gegeben
habe, ein besseres Schwert. Die Hexen glauben, auf dem Sabbat des
Teufels zu sein und in Wirklichkeit lieg ihr Kérper starr und bewuf3tlos in
der Kammer. Sie ver-tauschen blof3 die irdische Wahrnehmung gegen
eine geistige. Sie verlieren das Bessere, um das Schlechtere zu
gewinnen: es ist ein Armerwerden statt ein Reichersein. Schon daraus
siehst du, dall es nicht der Weg der Erwachens sein kann. Um zu
begreifen, dall du nicht der Korper bist — wie die Menschen von sich
wahnen — muft du erkennen, mit welchen Waffen er kampft, um die
Herrschaft Uber dich zu behaupten. Jetzt stehst du freilich noch so tief
in seiner Gewalt, dal3 dein Leben erlischt, wenn sein Herz aufhért zu
schlagen und du in Nacht versinkst, sobald er die Augen schlief3t.

Du glaubst, du kénntest ihn bewegen, es ist eine Tauschung: nein,
er bewegt sich und nimmt nur deinen Willen zu Hilfe.
Du glaubst, du schaffst Gedanken. Nein, er schickt sie dir, damit du
meinst, sie kAmen von dir und alles tust, was er will.

Setz dich aufrecht hin und nimm dir vor, kein Glied zu riihren, mit keiner
Wimper zu zucken und regungslos zu bleiben wie eine Bildsaule und
du wirst sehen, dall er halentbrannt augenblicklich Uber dich herfallt
und dich zwingen will, ihm wieder untertan zu sein. Mit tausend Waffen
wird er auf die losstlirzen, bis du ihm wieder erlaubst, sich zu bewegen.
An seiner grimmigen Wut und der Uberstirzten Kampfesweise, mit der
Pfeil auf Pfeil gegen dich abschielt, kannst du ersehen, wenn du
schlau bist, wie bange ihm um seine Herrschaft sein muf® und wie grof3
deine Macht, dal} er sich so vor dir furchtet. Aber es steckt noch eine
List von ihm dahinter: er will dich glauben machen, dal hier, im
auleren Willen, die Entscheidungsschlacht um das Zepter geschlagen
wird. Nein, es sind nur Scharmitzel, die er dich, wenn's sein muR,
gewinnen lalt, um dich dann umso tiefer unter's Joch zu beugen. Die-
jenigen, die solches Geplankel gewinnen, werden die armsten Sklaven
— sie dinken sich Sieger und tragen auf der Stirn das Schandmal :
“Charakter”. Deinen Koérper zu bandigen, ist nicht der Zweck, den du
verfolgst. Wenn du ihm verbietest, sich zu bewegen, so sollst du es nur
deshalb tun, damit du die Krafte kennen lernst, Gber die er gebietet. Es
sind Heerscharen, fast untiberwindlich durch ihre Zahl.

Er wird sie gegen dich in den Kampf schicken, eine nach der anderen,
wenn du nicht nachlalt, mit dem so einfach scheinenden Mittel des

198 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Stillsitzens. Zuerst die rohe Gewalt der Muskeln, die beben und zittern
wollen; das Sieden des Blutes, das dir den Schweil} ins Gesicht treibt;
das Hammern des Herzens; das Frosteln der Haut, bis dein Haar sich
straubt; das Schwanken des Leibes, das dich durchfahrt, als habe die
Schwerkraft die Achse veradndert. Sie alle kannst du besiegen,
scheinbar durch den Willen, dennoch ist es der Wille nicht allein: es ist
in Wahrheit bereits ein hoheres Wachsein, das unsichtbar hinter ihm
steht in der Tarnkappe. Auch dieser Sieg ist wertlos; selbst wenn du
Herr wirdest Gber Atmung und Herzschlag, warest du nur ein Fakir —
ein “Armer” auf deutsch. Ein “Armer !”, das sagt genug.

Die nachsten Kampfer, die dir dein Koérper stellt, sind die ungreifbaren
Fliegenschwarme der Gedanken. Gegen sie hilft das Schwert des
Willens nicht mehr. Je wilder du nach ihnen schlagst, desto wutender
umschwirren sie dich und gllckt es dir nur einen Augenblick, sie zu
verscheuchen, so fallst du in Schlummer und bist ein anderer Form der
Besiegte. Ihnen Stillhalten zu gebieten ist vergebens; nur ein einziges
Mittel gibt es, ihnen zu entrinnen: die Flucht in ein héheres Wach-
sein. Wie du das zu beginnen hast, muf3t du alleine lernen. Es ist ein
vorsichtiges, immerwahrendes Tasten mit dem Geflhl und ein eiserner
Entschlul® zugleich. Das ist alles, was ich dir dariber sagen kann.
Jeder Rat, den dir fur dieses qualvolle Ringen irgend jemand gibt, ist
Gift. Hier liegt eine Klippe, Uber die dir kein anderer hinweghelfen kann
als du selbst. Es braucht dir nicht zu gelingen, die Gedanken fir immer
zu bannen — der Kampf mit ihnen dient nur dem einen Zweck: den
Zustand héheren Wachseins zu erklimmen.

Hast du diesen Zustand erlangt, naht das Reich der Gespenster, von
dem ich bereits gesprochen habe. Gestalten, schreckhafte und solche
in Strahlenglanz werden dir erscheinen und dich glauben machen
wollen, sie seien Wesen aus einer anderen Welt. Es sind nur
Gedanken in sichtbarer Form, Uber die du noch nicht vollig Macht
besitzst | Je erhabener sie sich gebarden, desto verderblicher sind sie
— das merke dir!

So mancher Irrglaube hat sich auf solchen Erscheinungen aufgebaut
und die Menschheit in die Finsternis zuriickgerissen. Trotzdem steckt
hinter jedem dieser Phantome ein tiefer Sinn: sie sind nicht blof3 Bilder,
sie sind fir dich — gleichgltig ob du ihre symbolische Sprache ver-
stehst oder nicht — die Merkmale der geistigen Entwicklungsstufen, auf
denen du dich befindest.

Die Verwandlung deiner Mitmenschen in Gespenster, vor der ich dir
sagte, dal® sie auf diesen Zustand folgen wird, birgt, wie alles auf
geistigem Gebiet, zugleich ein Gift und eine Heilkraft in sich.

Bleibst du dabei stehen, die Menschen nur fir Gespenster zu halten, so

199 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

trinkst du blof3 das Gift und wirst wie jener, von dem es heil3t: “hat er
die Liebe nicht, bleibt er leer wie ténerndes Erz”. Findest du aber den
“tieferen Sinn” der in jedem dieser Men-schenschemen verborgen liegt,
so siehst du mit dem Auge des Geistes nicht nur ihren lebendigen Kern,
sondern auch den deinen. Dann wird dir alles, was dir genommen
wurde, tausendfach zurtickgegeben wie dem Hiob. Dann bist du wieder
da, wo du warst — wie die Térichten gerne héhnen.

Sie wissen nicht, dal® es ein anderes ist, wieder heimzukehren, wenn
man lange in der Fremde war, als immer zu Hause geblieben zu sein.
Ob dir, wenn du soweit vorgedrungen bist, jene Wunderkrafte, die die
Propheten des Altertums besessen haben, zuteil werden, oder du statt
dessen in den ewigen Frieden eingehen darfst, das weil3 niemand.
Solche Krafte sind eine freies Geschenk derer, die die Schlissel dieser
Geheimnisse bewahren. Wenn du sie bekommst, um sie zu hand-
haben, geschieht es nur der Menschheit wegen, die solcher Zeichen
bedarf.

Unser Weg fiihrt blofR bis zur Stufe der Reife, bist du zu ihr gelangt, so
bist du auch wiirdig, jenes Geschenk zu erhalten; ob man es dir gibt?
Ich weil} es nicht. Ein Phdnix aber wirst du geworden sein — so oder so.
Dies zu erzwingen steht in deiner Hand.

Ehe ich jetzt Abschied von dir nehme, sollst du noch erfahren, aus
welchem Zeichen du erkennen kannst, ob du einst in der Zeit der
“groflen Tag- und Nachtgleiche” berufen sein wirst, die Gabe der
Wunderkrafte zu bekommen. Hoére: Einer von denen, die die Schlissel
der Geheimnisse der Magie bewahren, ist auf der Erde zuriickge-
blieben und sucht und sammelt die Berufenen. So wie ER nicht sterben
kann, so kann auch die Sage, die Uber ihn im Umlauf ist, nicht sterben.
Viele sehen ihn verschieden und jeder, der ihn gesehen haben will,
schildert sein Aussehen anders. Lal dich dadurch nicht beirren, falls du
Menschen in der sprieRenden Zeit der Zukunft begegnen solltest, die
auf solche Art von ihm erzahlen. Aber es ist nur naturlich, da jeder ihn
anders sieht. Ein Wesen wie er, das seinen Leib in Geist verwandelt
hat, kann an keine starre Form mehr gebunden sein.”

Endes des Textes.

In diesem Text wird die Edle Versittlichung nicht erwahnt, sondern als
"selbstverstandlich" vorausgesetzt. Wer diese Methode regelmaRig bt,
wird schell feststellen, dal® die Umgebung negativ reagiert, wenn man
nicht far den ndétigen Karmaschutz sorgt. Wie man dies macht, ist im
Buch beschrieben. Weiters sei darauf hingewiesen, dafy man karmisch
bei jeder kleinsten Steigerung des Wachseins neu (also genauer und
scharfer) beurteilt wird. Wer dies ibt und seine bisherige Lebensweise

200/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

beibehalt, wird dies u.U. sogar tagegenau feststellen.

201 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Der Weg zur Vollkommenheit

Vorwort

Diese Darlegung bertcksichtigt den Menschen als komplexes Wesen
von psychischen und transzendenten Komponenten. Es ist eine
Beschreibung des Vajrayana, sie ist strikt tiefenpsychologisch und
gerade deshalb so wertvoll, weil in dieser Form bislang nicht ver-
offentlicht und weil die Erklarungen in der Sprache der Neuzeit und in
einer einmaligen Prazision verfallt sind. Nur wer diesen Weg erfolg-
reich absolviert hat (im Gleichklang mit der transzendenten Weis-heit
der Maha-Siddhis), kann ihn so beschreiben. Damit hat der Leser ein
geistiges Juwel vor sich liegen, das seinesgleichen sucht. Die Tief-
grundigkeit der Lehren Buddhas wurde hier auf eine neue Ebene
gehoben. Vajrayana ist keine neue Lehre, sondern eine Bezeichnung
fir den den "Weg der Resultate" bis ins Nirvana ud Trikaya in einer
einzigen Existenz. Zur Adaption dieser Darlegung ist das "notwendige
Requisit" und ein bereits vorhandenes Erfahrungswissen Voraussetz-
ung, denn die Kompaktheit, Tiefe und Prazision der Ausfiihrungen ist
nicht jedermanns Sache. Der Text und die dazugehérige Praxis ist
traditions-neutral und verlangt Vorurteilslosigkeit. Die Darlegungen
der 5 Padas werden hier aus einem anderen Blickwinkel beleuchtet und
bestatigt. Wer beim Lesen und Verinnerlichen dieser (anspruchsvollen)
Texte keinen Widerwillen sondern eher Begeisterung verspirt, kann
echten Nutzen daraus ziehen.

202 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Begriindung und Vorteile einer solchen Praxis

Unverzichtbares Wissen

Der Zweck dieser Lehre ist vorrangig den Menschen auf den Weg der
Beseitigung der karmischen Folgen zu fiihren, die aus inneren
Konflikten stammen. Man verfahrt dazu durch die bewuRte Herrichtung
der psychischen Verziickungen und Spannungen. Auf diese Weise
gelangt man zur Erkenntnis der Ursachen der spontanen Funktionen
der psychischen Naturlichkeit. Auf Grund dessen kann er seine Stim-
mungen nach seinem Willen und Wunsch beeinflussen. Damit sind die
Interessen dieser Lehre ins Innere gelenkt. Alle Einflisse, durch welche
die Sinneswelt auf uns einwirkt, werden in der psychischen Natur
widergespiegelt. Daraus entstehen Erlebnisse und von diesen stam-
men Lebenserfahrungen. Daher stellen die richtig gelenkten Funktionen
der psychischen Natirlichkeit die bestimmenden Momente fir die
Erwerbung der Lebenserfahrungen dar. Stellt man nicht fest, dal es
zwischen dem psychischen Zustand seines eigenen Wesens und dem
Geschehen ein Verhaltnis gibt und aus eigenem Antrieb man das nicht
verhindert, wird man innerlich abhangig von aufleren Prozessen und
Geschehnissen. Die Beziehung zwischen dem Prozess und dem
SelbstbewuBtsein soll unterbrochen sein. Dann tritt keine Beeinfluf3-
ung durch die duere Begebenheiten ein. Resultierend daraus ist, dal
die Konflikte, die ein gefuhlsbetont lebender Mensch als ein Leiden
durch-lebt und auffasst, aufhdren werden. Das Leiden, die Freude, der
Schmerz, die Begeisterung usw. werden beseitigt sein. Es wird ein
Seelengleichgewicht erzielt. Die Unaufmerksamkeit, die Gleichglltig-
keit zu eigenen Geistzustdnden, die moralische Zuchtlosigkeit, das
Willfahren den Forderungen des niedrigeren Ichs, das Erflllen des
Sinnes mit lediglich materiellen Sachen und Vorstellungen - das alles
zerstort die innere Ruhe, gleichkommend der Rettung. Daher ist es
notig diese zu bewaltigen. Dies erzielt man durch die vollkommene
Selbstbeherrschung, deren bedeutsamste AuRerungen die dauerhafte
Unterdriickung der sédmtlichen inneren Reize und die absichtliche Nicht-
Wahrnehmung der Geistreaktionen darstellen.

Begriindung der Selbstbeherrschung

Die Selbstbeherrschung bedeutet: kein Wesen triebhaft zu lieben oder
zu hassen, mit Aufmerksamkeit in sich konzentriert zu bleiben, auf
keine Eindricke aus aueren Faktoren zu reagieren, die inneren An-
triebe und Leidenschaftskundgebungen zu vernichten sowie alle Neig-
ungen zu seelischen AuBerungen und Tétigkeiten, die nicht direkt nétig
sind (zur momentanen Erhaltung der &uferen Existenz). Durch die
Beherrschung der inneren Reize erhalten wir die Fahigkeit der Uber-
durchschnittlichen Wahrnehmung. Unter diesen Umstanden werden die
Feststellungen nicht nur auf die materielle Sphare eingeschrankt. Fur

203 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

die scharfe Beobachtungsfahigkeit taucht die Welt der niedrigeren
Geister, Gotter, Engel und sogar die Brahmawelt auf. Die Welt der
Formen ist die Kundgebung derselben Krafte wie die oben genannten
Welten und daher kann ein geistig entwickelter Mensch diese samt-
lichen Welten in seinem natlrlichen psychischen Zustand wahrnehmen.
Die verschiedenen Stufen der energetischen Quanten sind wahr-
nehmbar, wenn der Sinn des beobachtenden Menschen durch Inhalts-
anderungen nicht zersplittert ist. Die Feststellungen innerhalb der Gren-
zen der allgemeinen Sinneswahrnehmung sind bedingt eben durch
diese Zersplitterung des Sinnes. Hiermit ist die Notwendigkeit der
Selbstbeherrschung begriindet.

Die kérperliche (bei Ubungen) und die psychische (unaufhérliche)
Unbeweglichkeit stellt eine vollkommene Selbstbeherrschung dar. Sie
bringt Wahrnehmungen der Spharen von den grobsten bis zum Urele-
ment der Erschaffung. Die Hindernisse der vollkommenen Selbst-
beherrschung sind die psychischen Schwellungen, die wir wahrneh-
men, sowie die, welche unter der Oberflache der Sphare des Tages-
bewultseins stecken. Die Wahrnehmung der im Unterbewul3tsein ver-
borgenen psychischen Schwellungen erzielt man durch die Konzen-
trierung der Aufmerksamkeit (des Sinnes) auf Zustande, die aus dem
Sinnesstandpunkt nicht kundgegeben (offensichtlich) sind. Werden die
im UnterbewuBtsein verborgenen psychischen Schwellungen mit durch
Konzentrationsiibungen gescharften Sinnen bemerkt, ist es notwendig,
den weiteren Eingang dieser Schwellungen ins BewuBtsein zu ver-
hindern. Durch die vollkommene Vernichtung dieser feinen Aufreg-
ungen erringen wir den Sieg Uber die eigene psychische Naturlichkeit.
Dies ist die Bedingung der Vorriickung im Erschaffungsrang. Lasst man
sich von den feinen Schwellungen der psychischen Naturlichkeit weg-
tragen, wahrend man sie gut wahrnimmt, gewinnt man die Fahigkeit,
die Astralformationen zu sehen. Darin steckt eine grofl3e Gefahr (siehe
Astralblendung bei der extensiven Konzentration). Unheilvolle
Vorahnungen sowie Trugbilder erwecken im Menschen Angst. Die Kraft
ist gebrochen und der Mensch als ein erlebendes Geschdpf verfallt der
Angst und dem Leiden. Durch die Uberwindung der Launen, die als
Reaktionen auf die feinen Weltallvibrationen entstehen und die unter
dem Niveau des taglichen BewulBtseins verlaufen, bewaltigt man diese
Gefahr. Zugleich wird er dadurch gestarkt und auch befahigt, weitere
Erkenntnisse zu ertragen. Der liberwaltigenden Kraft der Natiirlich-
keit zu widerstehen heiBt Askese. Sie bringt vielseitige Krafte und
Fahigkeiten. Diese sind nétig zum vorgeschriebenen Ertragen der
Reaktionen auf die Bemihung, das geistige Wachstum zu beschleu-
nigen. Diese Reaktionen erweisen sich als geistige Konflikte und
Depressionen. Auch wird mit diesen Kraften der Einflul® der Bewohner
der héheren und feinen Welten bewaltigt. Hierdurch werden die von

204 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dieser Umgebung gelegten Hindernisse Uberwunden. Wenn man sich
an eine unbewegliche Kdrperposition gewoéhnt und kompromisslos die
groben (evidenten) Geistverziickungen unterdriickt, stellen sich bei ihm
mystische Zustande ein. Durch ihre Wirkung andert sich seine Natur
sowie seine wesentliche (wesenhafte) Wirkung. Die mystischen Zu-
stédnde bestimmen nicht den Grad im Erschaffungsrang. Sie beweisen
jedoch die Wirksamkeit der geistigen Bemihung und die sichtliche
Kundgebung der hdheren Intensitdt des inneren Lebens. Deshalb
missen sie als die ersten Schritte auf dem Wege zur Wiedergeburt
gewertet sein. Der strebende Mensch hort sie nach gewisser Zeit auf
zu bemerken. Der Grund dafiir ist, dafl in ihm langsam eine Neigung
entsteht, sich mit dem BewuRtsein an die uferlose und wachvolle Leere
zu haften, die nach diesen Konflikten vor seinen Augen auftaucht. Die
Konflikte erscheinen haufig weiter in Form der Wahrsagertrdume.
Denen darf man keine Wichtigkeit beimessen, damit man nicht an
einem Zustand haften bleibt. Die Ubung im Nicht-Haften bringt die
geistige sowie mystische Vorrlickung (Aufstieg) hervor. Das geistige
Wachstum wird bis unter die Grenze der mdglichst kleinen Beschleu-
nigung verzdgert und die geistige Freiheit wird auch verloren, bleibt
man an irdischen und astralen Erscheinungen oder an geistigen Tat-
sachen haften. Daher ist es notwendig, einen solchen Zustand zu
erreichen, in dem alle Wahrnehmungen automatisch annulliert werden
und alle inneren Bewegungen und Erregungen unterdriickt werden.
Damit werden alle notwendigen Bedingungen gewonnen.

Uber die Disziplin

Die direkten Ubungen sind:

1. die sittliche Selbstvervollkommnung,

2. die Beherrschung und Aufhebung der spontanen Sinnestatigkeit,

3. die Erhaltung eines Gegenstandes (Stitze) im Sinn und in der Vor-
stellung,

4. die Aufmerksamkeit auf die Prozesse der eigenen psychischen Na-
tarlichkeit,

5. die Unterdriickung der Anderungen im Sinne, in der Laune und in
den Vorstellungen.

Wenn verwirklicht, stellen sie die vollkommene Selbstbeherrschung laut
Vorschriften der geistigen Lehren dar. Das beféhigt den Menschen, die
reinen geistigen Vibrationen einzuatmen und die seelische Spannkraft
und Gewandtheit zu gewinnen. Durch diese Eigenschaften ist bewie-
sen, dal} die mystischen Lehren eine realistische Grundlage besitzen.
Will man alles ausfiihren, was ihm die mystische Lehre auferlegt, muf}
man sich nach Bedarf und Dispositionen richten, die sich aus der
karmischen Anordnung seines Wesens ergeben. Die Bemihung, die

205/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

nur auf spekulativen Schlussfolgerungen oder auf elementar-vernunft-
maRigen Entscheidungen beruht, fuhrt in der Regel zu keinen guten
Ergebnissen. Die wesentliche Anordnung ist ein individueller und realer
Anhaltspunkt zum Festsetzen der geeigneten Disziplin fur gewisse Zeit.
Es ist aber nicht nétig, diese Anordnung mit eigenen Kréften festzustel-
len, wenn ein mystischer Fiihrer gefunden ist. Den Sinn der inneren
Anordnung kann kein mystisch unreifer Mensch bestimmen. Dadurch
entstehen Voraussetzungen zum Irren und zu aussichtslosen Versu-
chen. Der Fiihrer wahlt geeignete Ubungen fiir jeden Zustand und jede
Zeit, und dann kénnen die Ubungen gebiihrend ausgeniitzt werden.
Hiermit ist die Forderung hervorgehoben, dal} der suchende Mensch
einen mystischen Fihrer findet. Die sittliche Vervollkommnung ist der
erste, sehr wichtige Schritt auf dem Wege zum Erwerb von mystischen
Erfahrungen und Wissen. |Ihr Resultat ist die Bildung einer subjektiven
Umgebung, die es unméglich macht, da} den strebenden Menschen
niedrige Verfiihrungen und Versuchungen bedrangen.

Zur moralischen Selbstvervollkommnung gehoéren:

Die Gutmiitigkeit und segenwiinschender Sinn, die Unterdriick-
ung der Liste, Triebe, Leidenschaften und samtlicher innerer
Schwellungen, die zum Ergreifen von etwas aus der sinnlichen
Welt fiihren.

Hiermit werden Grundlagen fiir die richtige innere Stellung gebaut
sowie Bedingungen zur Freimachung aus den bewaltigenden Ein-
flissen der Naturkrafte gestaltet. Die Unwahrheit auszusprechen ist ein
grofRes Hindernis auf dem Wege zur geistigen Vollkommenheit. Daher
mussen wir wahrheitsliebend sein. Aus dem Lebensweg wird der
Zorn, der Atheismus, die Angst, die Unsicherheit, der Mangel an Kraft,
der Wille anderer Menschen zu widerstehen, beseitigt und die inneren
Konflikte werden aus dem Lebensweg entfernt durch Realisierung der
Hauptforderungen der sittlichen Vervollkommnung. Durch die Unter-
drickung der Tatigkeit der groben Sinne (mittels beabsichtigter Nicht-
Wahrnehmung der Sinneseindriicke) werden die inneren Sinne
aufgeweckt. Die Wohltat dessen ist, dal® man eine Art und Weise findet,
sich sicher auf der Astralebene zu bewegen. Die Erhaltung eines
Gegenstandes im Sinn und in der Vorstellung beugt den unerwin-
schten Eindricken vor. Alle Einzelhei-ten, die in das Bewultsein
eintreten und die Fahigkeit der Selbsterforschung vernichten, werden
durch eine einzige freigewahlte Vorstellung oder Idee, oder mittels
eines freigewahlten Punktes im Korper hinausgedrédngt. Durch die
Aufrechterhaltung dieser einzigen Welle (Vorstellung) erreicht man den
erforderlichen Zustand. Die Aufmerksamkeit in die Sphare des Geistes
ist eine Bestrebung zur direkten Unterbrech-ung der Beziehungen zu

206 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dem, was auferlich sowie innerlich verander-lich ist. Der Erfolg in
dieser Ubung ist bedingt durch die Unterscheid-ungsfahigkeit. Es ist
moglich diese durch die Geistesdisziplin zu fassen. Denn nur die
Unterscheidungsfiahigkeit in Verbindung mit der Geistesdisziplin
ist der Schliissel zum Erreichen der héchsten Stufen auf dem Felde
der geistigen Entwicklung.

Uber die Konzentration

Die erste Stufe der Konzentration ist die Dharana genannte Auf-
merksamkeit. Um diese zu verwirklichen, muss man sich mittels der
sitt-lichen Bestrebung von den einzelnen Vorgangen der sinnlichen
Welt 16sen und in seelischer Ruhe eines Wesens verharren, welches
sich nach keiner weltlichen Sache sehnt. Der Weg zu dieser Loslésung
ist in den vorherigen Kapiteln beschrieben. Dharana heif’t eine Ver-
harrung der Aufmerksamkeit im Zustand der seelischen Leere, die
entsteht durch die Unterdriickung der Gedanken, Vorstellungen, Ver-
zickungen und seelischen Reaktionen im héchst wachen Zustand, in
dem das Bewultsein vom Ich anhalt und die auRere Welt dabei nicht in
Vergessenheit gerat. Darum fihrt Dharana zum Gefihl, daR der
Mensch in eine andere Sphére Ubertrat. Die Konzentration muss jedoch
geandert werden, falls sich unerwiinschte Vorstellungen und Bilder
(durch Vor-sagerei oder Wahrnehmungen) einzumischen beginnen,
weil sie zerfiel. Die Aufmerksamkeit, Dharana, mul} eine Nichtfesselung
des Bewult-seins auf die sinnliche Welt mit sich bringen. Unter diesen
Umstanden wird die Aufmerksamkeit vertieft, bis eine Veradnderung in
der Bewult-seinsorientierung eintritt und Ubersinnliche Wahrnehm-
ungen auftauchen. Die Aufmerksamkeit &ndert sich in die Konzen-
tration, in Dhyana. Das Ergebnis der Konzentration in Dhyana, ist, dal}
es zu keiner Wiederaufnahme des Reflexdenkens kommt, weil der Sinn
beherrscht ist. Die durch die Konzentration hervorgerufene Rickwirk-
ung, die ohne Geistreaktionen ertragen wird, erweckt magische Krafte
und Fahigkeiten, weil sie zur Erkenntnis vom Wesen des Werdens
fuhrt. Die karmischen Ergebnisse beliebiger Art kénnen aus unserem
Lebensweg gerdumt werden, die bisher im latenten Zustand sind und
sie daher begriffen werden kénnen, weil das innerliche Ungleichgewicht
beseitigt ist durch die Tiefe der Konzentration zweiter Stufe, Dhyana.
Die anhaltende Konzentration (Dhyana) ist eine unerlassliche Voraus-
setzung fur die Erkenntnis des innersten Ichs. Die Erkenntnis des inner-
lichsten Ichs und die stdndige Konzentration (in Dhyana) ist ein Vor-
ganger der bewussten Vereinigung, die Samadhi heilt. Durch die Ver-
wirklichung von Samadhi taucht der Mensch ganzlich in die Sphare der
reinen Leere unter. Die Sphare der klaren Leere ist eine Heimat fir
den, der sich im Zustand der Vereinigung, im Samadhi befindet. Der
Vereinigungszustand, Samadhi ist zweier Art. Einerseits mit dem Be-

207 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wuldtsein, welches den Begriff der Dualitat aufweist, andererseits mit
dem nicht-differenzierten Selbst-Bewultsein. Die erste Art vom Sama-
dhi vermittelt Sinneskontakte zwischen dem Mensch und den geistigen
Intelligenzen. Resultierend daraus sind bunte Erlebnisse und auch
nitzliche Erkenntnisse in der Sphéare der materiellen Erscheinungen,
Erlebnisse der Glickseligkeit sowie eine Umgestaltung der Natur
(Naturlichkeit) und eine Denkensanderung, einige sonderbare seelische
und geistige Fahigkeiten. Ist das BewuRtsein von den gréberen psy-
chisch-physikalischen Schlacken befreit, die aus der Wahrnehmung der
materiellen Welt stammen, und klebt man an nichts weltlichem, erreicht
man eine hoéhere Art des Vereinigungsstandes. Durch das Erreichen
dessen ist der Mensch vom Gefuhl der seelischen und geistigen Ein-
schrankung befreit, denn schon bei der geistig-befreienden Bestrebung
auf der Mentalebene ubte er sich in der Loslésung vom groben Material
der sinnlichen Welt. Die Welt der Formen kann auf den Menschen nur
insofern den Einfluss haben, als er mit ihr in Verbindung ist entweder
auf der Bewultseinsebene oder mittels der Wahrnehmung oder durch
die innerliche (psychische) Stellung. Sobald die Verbindung unterbro-
chen ist, entstehen Bedingungen zur Befreiung. Hiermit wird die For-
derung unterstltzt, das technische Konzentrieren gleichzeitig mit dem
Nicht-Haften zu tben.

Lehrsatze

Der Zweck der Konzentrationsanstrengung ist die Erkenntnis der Me-
thode, wie das Ich vom Koérper zu befreien ist, was eine Voraus-
setzung der geistigen Freiheit im Gberpersdnlichen Sinne ist. Aus dem
Grunde ist die Konzentration im héchst wachen Zustand auszufiihren.
Man darf sich jedoch mit seinem Bewultsein in keine differenzierten
Bewultseinszusténde verlieren, auch darf er sich auf keine Wellen von
Geflihlen und anderen Geistzustanden fesseln, weil er psychisch ins
Karma anderer Art Ubergehen wirde. Die Gefiihlswellen und andere
geistliche Zustande sind namlich nur eine andere AuRerung der inner-
lichen, durch die Willenskraft unterdriickte Schwellungen, deren Beob-
achtung die richtige Konzentration ermdéglicht. Unter diesen Umstanden
erlebt man nicht das, was einem bestimmt ist im Kdrper des mensch-
lichen Wesens zu erleben. Der Mensch wurde untreu seiner Lage
(seinem Zustand) und statt in der inneren Harmonie verknipft mit der
Anschauung auf Gott oder géttliche Qualitaten zu leben, bewegt er sich
mit dem Bewuldtsein in dunkler seelischer Sphare und sammelt er
andere unerwunschte Nebenerlebnisse. Aus denen gewinnt er keine
erforderlichen Lebenserfahrungen. Da es mdoglich ist, die Lebenser-
fahrungen nur so zu gewinnen, dal® man mit seiner analysierenden
Aufmerksamkeit in seinem Korper verbleibt; muss er dabei sich des
reinsten und innerlichsten Wesens bewusst werden. Die Konzentration

208 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

des Sinnes (der Aufmerksamkeit) auf das reine Ich und gleichzeitiges
vollkommenes Bewultsein des Korpers und auch der seelischen
AuBerungen bringt die Erleuchtung, weil unter diesen Umsténden das
Licht des héheren Prinzips (des beobachtenden Ichs oder Geistes) die
niedrigere Prinzipe erleuchtet, in denen das Bewultsein des Uner-
leuchteten siedelt. Werden die niedrigeren Prinzipe des Daseins vom
Bewultsein ausgeschlossen, kann dann nicht einmal bei der yogischen
Bemiihung das Licht des hoheren ICHs nach unten in die niedrigere
Naturlichkeit durchdringen, so dall es nur die Sphare erleuchtet, in der
es siedelt. Unter diesen Umstanden gewinnt der Mystiker Erkenntnisse
sowie Erfahrungen in abstrakten Sachen, wahrend er im niedrigeren
Sinne auf einer Stufe verbleibt. Denn die Vorriickung im Erschaffungs-
rang ist bedingt von der Ubertragung des in héheren Spharen gewon-
nenen Wissens in die Elemente, die niedrigere Naturlichkeit formen. Es
ist nicht nétig, die hdheren Prinzipen der menschlichen Naturlichkeit zu
erleuchten, weil diese erleucht sind, und es ist zwecklos, das Licht ins
Unterbewul3tsein zu Ubertragen, weil man als eine Wirklichkeit nur das
begreifen kann, was ins Bewultsein eintritt. Das bewul}te Fassungs-
vermogen in der Sphare der Gegenstandlichkeit einzuhalten und dabei
das Konzentrationsobjekt im Bewulftsein zu halten ist eine Entwick-
lungsiibung. Unter diesen Umstanden leucht das Licht des héheren
Ichs durch das Gefal der niedrigeren Naturlichkeit.

Wenn das Licht des héheren ICHs das niedrigere Ich durchdringt,
identifizieren sich dann die beiden Ichs miteinander und hierdurch
wird die Vollkommenheit erreicht.

Die Verwirklichung dessen stof3t jedoch auf bestimmte Hindernisse.
Diese sind: Die Erliegungen den Neigungen der niedrigeren Natur-
lichkeit, voribergehende Verluste des Bewultseins von aullerer Welt,
die Unaufmerksamkeit, unrichtige Ansichten und seelisches Chaos. Der
niedrigeren Naturlichkeit missen wir Widerstand leisten. Das ist mdg-
lich, indem wir ihre Ausdriicke erkennen. Das Bewulitsein der Sachen
aus der sinnlichen Welt, die natirlichen Ausdricke des Fuhlens und die
Sinneswahrnehmung sind die AuRerungen der niedrigeren Natirlich-
keit, welche das geistliche Wachstum bremsen und verlangsamen.
Wenn die sinnlichen Dinge auf den Menschen nicht einwirken, und
trotzdem er sich die hochste seelische Aktivitdt bewahrt, beweist er
damit, dass er sich beherrscht. Von voribergehenden Verlusten des
Bewultseins (in der Sphére der sinnlichen Erscheinungen) ist der
betroffen, wer auf das BewulRtsein des Kdorpers wahrend der Konzen-
tration nicht achtet. Es ist nétig, sich bei strengem wachen Bewuftsein
zu halten, bis zum Augenblick der geistigen Wiedergeburt, und das Ver-
fallen der seelischen Unbeweglichkeit zu vermeiden, die so leicht den

209 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Ubenden befillt, der die Leere als den Stiitzpunkt oder Stiitzstand fiir
seine Konzentration nimmt. Dann bringen die mystischen Ubungen
reale geistige Ergebnisse. Die Unaufmerksamkeit (aller Art) muss man
durch die Erhaltung eines Gegenstandes im Sinn (im Bewuftsein)
wegschaffen. Hierdurch I&sst sich der Mensch mit seinem Bewulf3tsein
in sich selbst nieder. Die unrichtigen Anschauungen werden beseitigt,
indem man keine Schlussfolgerungen uber die fir ihn abstrakten und
unbegreiflichen Sachen tut, die sich ihm in den Sinn zu Betrachtungen
aufdrangen. Das seelische Chaos tberwindet man durch das Nach-
denken Uber angenehme und befriedigende Sachen. Damit schwingt
man sich seelisch in reine Spharen empor. Um sich In die reine Sphéare
innerlich zu Ubertragen, mull man bestrebt sein, sich gut in der Sphare
des eigenen Koérperwesens zu vergegenwartigen, denn dies fihrt zur
Verbindung beider Wesen oder der Naturlichkeiten seines Wesens. Nur
eine Sphare wahrzunehmen ist ein Merkmal der geistlichen Unvoll-
kommenheit. Wenn wir das vernichten, was wir als Begrenzungsfak-
toren bezeichnen kénnen, werden wir erldst sein.

Hiermit ist der Weg zur Vollkommenheit abgeklart.

Begleiterscheinungen und Ergebnisse

Der Sinn kann durch die Aufmerksamkeit zu physischen oder psy-
chischen Tatsachen oder sogar zur Leere des Absoluten gefiihrt wer-
den. Hinsichtlich des wesensverschiedenen Charakters der Objekten,
zu denen die Konzentration geleitet werden kann, kommt es ebenfalls
zu ungleichartigen Begleiterscheinungen in der geistigen Anstrengung.
Die vorzuglichsten Reaktionen ergeben sich aus der Konzentration des
Sinnes oder der Aufmerksamkeit auf die reine Leere. Ob die Sinnes-
welt bildende Kréfte ausgewirkt (d.h. durch die Sinne oder physikalisch
feststellbar und daher ins BewuRtsein tretend) oder latent (d.h. aul3er-
halb der Grenze méglicher Wahrnehmung und darum dem Bewulf3tsein
entschwindend) sind, verhindern sie immer den Erwerb der klaren Ein-
sicht in die Wirklichkeit. Mystische Ubungen (namlich Konzentration
von Sinn und Aufmerksamkeit) weisen eine Entwicklungslinie auf.
Zunachst beziehen sie sich auf das grobe Material (den physischen
Korper), spater auf alle psychische Komponenten, und allerspatestens
auf die reinsten und unfiihlbaren Qualitaten, die in der konkreten Auf-
fassung das Bewulitsein bilden. Dieser Vorgang ist von der Geistes-
verfassung abhangig. Der nicht iGbende Mensch beherrscht sein Gemit
nicht, so dal} dieses bei ihm zersplittert ist und daher nur fur die Tatig-
keit auf der Ebene der Differenzierungen befahigt ist. Oder es ist auch
tauglich, sich auf ein grobes Objekt (den Korper) zu richten. Der
Charakter der Reaktion auf diese Konzentrationsart liegt in direkter
Beziehung zum Charakter des Gemiutsinhaltes. Der Sinn, der in diesem
Strebenszustand keine Eindriicke mehr aus der Sinneswelt erfordert,

210/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

erfillt den Strebenden mit Kraften von innerlicher Erbauung, geistigem
Entziicken und mit Freuden bis Glickseligkeit. Darum flihrt solche
Geistesverfassung rasch zur Konzentration, die einen L&uterungs-
charakter hat.

Wenn aber die freudige Stimmung aufgrund duBeren Ursachen
vermittelt wird, erweist es sich spater als ein Verfall in die
tamasische Leere, aus welcher geistige Depression, Unkenntnis
und Erstarkung der Triebe entstehen.

(Uber magisch-mystische Fahigkeiten)

Ist der Geist jedoch von auBeren Geschehnissen zerwirkt, kann es die
Ursache einer Erkrankung sein. Wenn sich die Konzentration vertieft
und so verfeinert, dall sie auf der Ebene psychischer Dispositionen
wirkt, wo sie in die potentialen schépferischen Krafte und Elemente ein-
greift, bewirkt sie Reaktionen der Astralwelt. Der Charakter der Reak-
tionen entspricht der Natur vom eingegriffenen Milieu, und sein Char-
akter steht in direkter Beziehung zur Natur von Denken, Fihlen und
Tun. Permanente Konzentration, die sich auf den psychischen Bereich
fesselt, bietet die Moglichkeit, die primaren Anderungen im Inneren
wahrzunehmen, was sich als die Fahigkeit kundgibt, die wir Voraus-
sicht nennen. Psychische Natirlichkeit als der Stiitzpunkt fir die Kon-
zentration resultiert im Erwecken von besonderen seelischen Kraften,
Fahigkeiten und Wissen. Die Festigung des BewuBtseins im Sinne und
im seelischen Bereich bietet die Mdglichkeit des bewuliten Austretens
aus dem Korper in die Astralwelt, weil die psychische Natur nicht von
den Wanden der Korperlichkeit begrenzt ist. Die Konzentration auf das
Licht und die Kraft, begleitet mit dem Bewuldtsein in psychischer
Wesenheit und gleichgeschaltet in die fiktive Stelle des Nervenzen-
trums im Nabelbereich (Manipura), fuhrt zur Entfaltung der Fahig-keit,
bewusst mit Geschopfen der Astralwelt und niedrigerer Himmels-welt
zu verkehren. Die Beobachtung von Anderungen in der Geistes-sphare
des eigenes Daseins bei gutem Selbst-Bewultsein und geho-bener
Laune gilt als die Konzentration hoher Stufe. Aus diesem Grunde ist
diese hdchst erstrebenswert. Sonstige Konzentrationsformen vermitteln
lediglich Erlebnisse aus Beziehungen mit Gebilden der Astralwelt, die
personifizierte Geisteszustande oder die Tatigkeit der Leute darstellen.
Der nicht erkennende Mensch schreibt diesen Erleb-nissen aufgrund
ihrer Natur eine hohe Qualitat und Bedeutung zu, in Wirklichkeit aber
bedeuten diese keine fortschreitende Durchgeistung, weil sie in die
Sphare der Differentiationen gehoren.

Die Konzentration auf die Leere, die positives Potential der physikal-
ischen Krafte enthalt, fuhrt zum Begreifen der Natur des Absoluten.
Ist das Absolute begriffen, kann der geistig wachsende Mensch hinein

21117397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

aufgesogen werden. Das Ergebnis der Absorption ins Absolute ist die
Kraft und Tauglichkeit, die ermdglicht, die Spharen von Reaktionen zu
vermeiden. Das Verharren in dieser Leere vervollkommnet den Geist
des Individuums, das darein aufgesogen wurde, weil sie die Sphare un-
differenzierter Ruhe ist, aus welcher man alle Wechsel beobachten
kann, die in der Erschaffungssphéare auftreten. Die Wahrnehmung
dieser ist eine Voraussetzung fiir ein Verstandnis tber die Méglichkeit
der Beherrschung (der kosmischen Krafte). Geht der Flul der durch die
Konzentration erstarkten Krafte in die Sphare vom Geschehen, so
ermoglicht das nicht die Ursachen vom Werden (Entstehen) zu
erkennen, sondern bringt es Reaktionen ganz anderer Art hervor. Die
Spharen des Geschehens (Prozesse) gehoren in verschiedene Korper-
lichkeitsstufen und entsprechen den Hiullen, die die Menschlichkeits-
monade (um das wahre ICH herum) bemanteln. Diese Hullen sind:

. Materieller Korper

. Der Korper von Trieben (impulshafte Energien)

. Der Koérper von Lebenskraften (pranischer Kérper)
. Der Mentalkorper

. Der Kérper vom Verstand

. Der géttliche Koérper

. Das (wahre) ICH.

NO OO~ WN =

(Uber Wissenserwerb durch Konzentrationen)

Die Reaktionen dieser Korper werden durch die Konzentrationsqualitat
hervorgerufen. (1) Die Konzentration auf den Korper (seine Form)
erweckt das Gefuhl vom Zittern (Vibrieren). (2) Aus der Konzentration
auf die Lebenskrafte ergibt sich die Erkennung und Mdglichkeit diese
zu lenken. (3) Die Konzentration auf die Ruhe (Leere), die nach der
Unterdriickung von Wahrnehmung, Denken, Einbildungskraft und An-
regungen zu jedweder Tatigkeit auftaucht, bietet die Mdglichkeit, mit
dem Bewultsein sich Uber die spontan tatige psychische Naturlichkeit
zu erheben. (4) Die Konzentration auf ein Objekt besonderer Art bringt
andersartige Erkenntnisse. (5) Die Konzentration auf andere Men-
schen, die der Yogi fir eine Vorstellung oder Silhouette ihres eigenen
wirklichen Geschdpfes halt, bringt die Erkennung ihrer geistiger Stufe.
(6) Die Konzentration auf das raumliche Unendliche bietet ein Gefuhl
der Freiheit und insbesondere die der Lockerheit. (7) Die Konzen-
tration auf einen Punkt in Elfenbeinfarbe zwischen den Augenbrauen
bringt die Wahrnehmung der Geschopfe von héheren Spharen sowie
die Moglichkt zum Verkehr mit denen. (8) Durch die Konzentration auf
das innere ICH erreichen wir die Erkennung der innersten Natur. (9) Die
Konzentration auf Nichts, aus welchem alles entstand, bringt die
geistige Erlésung. (10) Die Konzentration auf die Organe (Koérper-

212 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

instrumente) und psychischen (Nerven-) Zentren macht ihre Energie
frei. (11) Die Konzentration auf den nachsten hdéheren geistigen Zu-
stand in der Linie eigener geistiger Entwicklung ermdglicht, diesen zu
realisieren. (12) Die Konzentration auf das psychische Nervenzentrum
im Afterbereich und auf hohere psychische Nervenzentren bringt
evidentes Durchleben einzelner Phasen der geistigen Entwicklung. (13)
Das Verharren des Bewultseins auRerhalb des Tatigkeitsbereichs fiihrt
zum Aussteigen aus dem Kosmos vom Karma. (12) Durch die
Unterdriickung der Sinnestatigkeit wird einerseits die Fahigkeit, die
unsichtbare Welt wahrzunehmen, erweckt, andererseits wird die ge-
wohnliche Wahrnehmung erweitert. (13) Die Unterdriickung der Le-
bensfahigkeit triebhafter Naturlichkeit bewirkt, da} die héhere Natir-
lichkeit zu Tage tritt. (14) Die Unterdriickung von Neigungen (Zuneig-
ung, Abneigung, Liebe, Hass, Mitleid, Grausamkeit usw.) flhrt die
Vereinsamung und das Wissen herbei. (15) Die analytische Konzen-
tration auf bestimmte, einzeln hervortretende Geisteszustédnde fuhrt
zum Erkennen verschiedener karmischer Sphéaren. (16) Die Unter-
drickung vom SelbstBewulitsein im Sinne eines bestimmten (aus-
gepragten) Ichs verursacht die Alilgegenwart. (17) Die Konzentration auf
das eigene Wesen als auf ein Objekt, das durch die kontemplative Kon-
zentration durchgedrungen wird, fihrt zur Erkennung der Durchgange
von Willen, BewuBtsein und Ich. (18) Die Erkennung dieser ermdglicht
in die Korper anderer Leute einzutreten und auch die Frage der Un-
sterblichkeit mittels bewufter Seelenwanderung aufzuldésen. Da diese
samtlichen Sonderarten der Konzentrationen in einer direkten myst-
ischen Entwicklungsreihe liegen, kommt man zu genannten Ergebnis-
sen auch bei der gewdhnlichen mystischen Anstrengung, weil auf die-
ser Linie die Konzentration vertieft und verfeinert werden muss, denn
es ist eine natiirliche Folge der standigen Ubung (geistiger Bemiih-
ung). Und so kann auch ohne philosophische Kenntnisse der Mensch
beim stédndigen Bestreben alle erwdhnten Ergebnisse erreichen. Die
Lehre liber den Weg zur Vollkommenheit ist sehr einfach. Aber die
Leute komplizieren sie, weil sie nicht die erforderliche Kraft haben, vor-
nehmlich die samtlichen Abhandlungen zur Lehre (Vorschriften) umzu-
setzen. Darum wollen sie die Hilfe in leblosen oder sogar schadlichen
philosophischen Konstruktionen finden. Wenn sie jedoch all diese Kon-
struktionen ausschlagen (wegwerfen) und beginnen, die Anweisungen
der Lehre weisungsgemalf zu verwirklichen, erreichen sie positive Er-
gebnisse ganz natirlich und sind durch das wahre Streben vor weg-
reiBenden Hindernissen geschutzt. Dies sei ein sehr gutes Vorzeichen.

Eingang in die Mystik allgemein

Fur den Weg der technischen mystischen Anstrengung ist seelisch und
karmisch derjenige ausgeristet, der durch die Moralerziehung, die er

213 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

durch entweder mit verdienstvollem Karma ausgestattete Geburt oder
langdauernde Moraldisziplin oder durch definitiven Verzicht auf die Welt
gewonnen hatte, eine solche Stufe der geistigen Sauberung erreichte,
daR ihn keine Sache mehr aus der Sinneswelt berlhrt, so dal} er ganz
ungestdrt im Zustand vom klaren Bewultsein und SelbstBewulf3tsein
verharren kann.

Solange diese Bedingungen dauern, kann er im technischen Streben
ohne Unterbrechung fortsetzen. Wenn diese jedoch aufhdren, muss er
die Moraldisziplin wiederaufnehmen und dabei verharren, bis er die
Reinheit seines Bewultseins wiedererlangt. AuRerdem muss er die
ganze Zeit, wahrend er die geistige Bemihung wiederholt, die hdchste
Macht (Gott) um den Schutz auf dem weiteren Weg nach mystischen
Erfahrungen in der praktischen Mystik begehren. Er soll sich daher von
den letzten amoralischen Schlacken befreien, die seine Einsicht verun-
reinigen, so dafd er standig auf die sittliche und seelische Reinheit be-
dacht ist. Er muss sich dieser Schlacken so entledigen, dal® er fur
seinen taglichen Bedarf den Wunsch des Guten fiir alle Geschopfe
sowohl auf Erden als auch in geistigen (astralen) Bereichen zu halten
anfangt. Dann kann er an die heilige Abhaltung (Bemihung) heran-
treten, deren Prinzipien (in Stufen) lauten:

Anweisung Stufe 1

1. Die weltlichen Gedanken, spontanen (animalischen) Geflihle und de-
pressive Geisteszustande ausrotten.

2. Das Interesse fir alle weltliche Sachen und Geschehnisse ver-
nichten, die ihn direkt nicht berthren.

3. Die Korperpositionen und die physische sowie seelische Ruhe
zwecks der Harmonisierung des Inneren und gesamten Wesens Uber-
haupt tUben.

4. Sich in der Wachsamkeit, Aufnahmefahigkeit, auReren Frische und
Lebhaftigkeit in der Welt tben.

Diese Disziplin resultiert in der Harmonisierung des Inneren und in der
Vereinigung der Geisteskrafte unter der Kontrolle des Willens und des
Bewultseins, und dieser Zustand wandelt sich ins Dharana (siehe
Kapitel ,Konzentration Ein-Punktheit®).

Anweisung Stufe 2

1. Das eigene Wesen, vor allem den Korper, beobachten, und dieses
sich im Bewultsein vergegenwartigen.

2. Beten, oder die geistlichen Denkspriiche aufsagen, oder sich seel-
isch dazu erheben, was sich durch géttliche Qualitaten auszeichnet, fur
welche z.B. die Begeisterung, Gliicksgefuhle und Sehnsucht nach dem
Guten gehalten werden.

3. Unaufhérlich die hdheren Anweisungen und Rezepte einhalten, die

214 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

sich an das hochste Ziel heften — namlich an die geistige Befreiung.

4. Verharren in der Geistesdisziplin, die gewahrleisten soll, daf3 die my-
stische Bemlhung nie wegen Zweifeln oder Schwanken verlassen wird.
Aus dieser Anstrengung muss sich die erstrebenswerte Seelenorien-
tierung (zu geistiger Welt oder Ideal) ergeben, und dabei missen die
Bedingungen zur Entwicklung der mystischen Qualitaten ge-
wonnen werden; nebstdem wird auch die Kontrolle iiber die see-
lische Tatigkeit und Tendenzen erreicht.

Anweisung Stufe 3

1. Durch die gut kontrollierte seelische Entziickung (Ekstase) die See-
lenruhe hervorrufen.

2. Sich selbst, vornehmlich den eigenen Korper, sich im Bewulf3tsein
vergegenwartigen, und auf diese Weise mit eigenem Wesen diese See-
lenruhe teilen, die sich in Gberweltlichen Stimmungen duf3ern muss.

3. Nach der standigen Durchdringung des ganzen Wesens von guten
Geisteszustanden streben, die sich in gliickseligen Geflihlen spiegeln.
4. Die Aufmerksamkeit nur diesen glickseligen Gefuihlen unter ununter-
brochener Kontrolle der Zustande vom taglichen Bewulf3tsein widmen,
damit alle Entziickungen beherrscht werden.

Das Ergebnis dieser Bemlhungen ist die Entwicklung des géttlichen
Durchlebens und hiermit des Zustandes vom Dhyana, dessen Ten-
denz zur géttlichen Entziickung, zum Samadhi, ist.

Anweisung Stufe 4

1. An sich in géttlicher, aber gut kontrollierten Entziickung (Ekstase)
denken, was eine klassische mystische Konzentration ist.

2. Mit BewuRtsein in volliger Vereinsamung (Unabhangigkeit) mit der
Tendenz zur Géttlichkeit verharren.

3. Die Wahrnehmungen, die Auffassung (Beurteilung), das Bewuftsein
und das Atmen vor alledem schitzen, was nicht das Absolute, bzw.
undifferenzierte Transzendenz ist.

4. Das Bewultsein des eigenen Wesens von der Abhangigkeit von Zeit
und Raum entbinden, und deshalb auf nichts reagieren, was gesehen,
gehodrt, gefuhlt, festgestellt, wahrgenommen werden kann, d.h. in
absoluter seelischer Regungslosigkeit verharren, im klaren Licht der
vollkommenen Freiheit mit Bezug auf das eigene Wesen, die der
Mensch normal empfingt, und dessen er ganz normal bewusst werden
kann.

Das Ergebnis wird die geistige Einswerdung mit der Gottheit oder
Absoluten sein, d.h. das Samadhi als (der Zustand der) Erlésung
und des Trikaya zu Lebzeiten. Siehe auch Kapitel ,Was sind Jha-
nas?“.

215/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das groRte Hindernis

Der Autor war sich nicht sicher, ob der diese Abhandlung ver-
offentlichen soll, aber der Neo-Buddhismus mit seiner Vereinfachung
der Praxis macht dies notwendig, die da lautet: zuerst Meditieren,
dann folgt der Rest. Damit soll das Verstandnis geweckt werden,
warum das Endziel von keinem oder nur von wenigen erreicht wird. Die
Abhandlung ist eine Ubersetzung aus dem Englischen des Kapitels ,the
greatest hindrance“ aus dem Buch ,yoga and buddhism in the life of a
contemporary person“. Was also ist das grof3te Hindernis, wenn ein
Bodhisattva in die Menschen von heute hineinschaut? Es ist dies die

Selbstverlogenheit
und das wird hier nun erklart.

Es gibt keinen anderen Pfad zu Wissen Uber sich selbst, Uber andere,
Uber die Menschheit und der ganzen Welt im allgemeinen als den des
Pfades der spirituellen Entwicklung, den mystische Pfad. Er beginnt
beim Eintreten ins eigene Wesen durch bewufRtes Denken und Beob-
achtung aller Prozesse, die darin stattfinden. Trotzdem erreichen viele
nicht dieses Wissen. Die Grinde dafiir sind, dal® eine Person sich
selbst und die Welt sehr oberflachlich sieht und dal sie ihr eigenes
Verhalten nach véllig falschen Kriterien beurteilen. Besonders dann,
wenn sie religids sind, ergeben sie sich oft der Selbsttauschung, dalk
das entscheidende Kriterium wohl ein einwandfreies (tadelloses) Ver-
halten des eines Biirgers sei: sie toéten nicht, stehlen nicht oder machen
nicht den Weg frei zu ungezlgelten, hemmungslosen Begierden flr
erotische Entladungen und vielleicht leben sie ein harmonisches Fami-
lienleben. Sie denken, wenn sie sich so benehmen, dann haben sie
bereits alle moralischen Anforderungen der spirituellen und religidsen
Lehren erfillt - und so ist alles in Bezug auf die Moral bereits in per-
fekter Ordnung, was sie selbst betrifft.

Jedoch habe ich bereits erwdhnt, da® der Pfad der geistigen
Entwicklung, der mystische Pfad oder ein anderer, der wahrlich zum
Wissen Uber sich selbst, Uber andere und der ganze Welt fuhrt, anfangt
mit dem Eintritt des bewuf3ten Denkens in das eigene Wesen hinein
und mit der Beobachtung aller Prozesse, die darin auftreten. Dies ist
eine Angelegenheit sowohl von mentaler als auch von moralischer
Anstrengung. Und vom moralischen Standpunkt aus gesehen reichen
die Modifikationen des personlichen Verhaltens auf der Oberflache der

216 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

leichtfertigen Tugenden der sogenannten "gesetzestreuen Biirger"
nicht mehr langer aus.

Der gesetzestreue Biirger vermeidet immer die Konfrontation -
wann immer, wo immer und in jeder Art und Weise — wegen der
MiBbilligung der Gesellschaft, in deren Zentrum er oder sie lebt und
die sein oder ihr Benehmen beobachtet (und beurteilt).

Aus dem Betrachtungswinkel der spirituellen Lehren ist die Meinung
der Gesellschaft, in deren Zentrum er lebt, vollig unerheblich. Die ein-
zige Sache, die immer zahlt, ist, ob eine Person korrekt und aufrichtig
die Entpersénlichung praktiziert. Und Entpersénlichung? Die einzige
Art und Weise dies zu messen ist, ob eine Person die persdnlichen
Winsche, Verlangen, Begierden und Neigungen respektiert oder nicht
respektiert, ob sie also diesen erliegen (nicht standhalten kénnen,
biegsam sind) oder ob diese eine Versuchung fir sie darstellen kénnen,
wenn sie ein selbstbeherrschtes Leben flhren.

LaR uns annehmen, dal® jemand seit seiner frihesten Kindheit durch
seine familiare Umgebung in solch einer Weise gepragt (infiziert)
wurde, sich der Uberzeugung zu unterwerfen bzw. sie anzunehmen,
dald Madchen zu verfuhren, sich zu betrinken, Tricks (Kunstgriffe) des
Vertrauens zu verwenden, sich mit anderen Jungs in Kneipen auszu-
rasten oder zu prigeln oder anderer dhnlicher Dinge, falsch sind. Dann
ist das ganz in Ordnung, jedoch nur bis zum Punkte, wenn diese Uber-
zeugung sie dazu bringt, sich selbst im vitalen Sinne zu brechen und so
zu einen "gesetzestreuen Biirger" zu werden, unfahig sich moglicher-
weise aggressiv zu benehmen, oder auch nur scheinbar destruktiv. In
solch einem Falle steigen sie nicht in ihre Psyche hinab, wandern nicht
den Pfad, der zu Wissen Uber sich selbst fuhrt, iber andere und Uber
die ganze Welt, sondern eignen sich eine beschadigte, fehlerhafte
Sichtweise an, dall die oberflachlichen Tugenden eines "gesetzes-
treuen Burgers" die wahre moralische Disziplin bedeuten. Diese Ein-
stellung vermittelt einer Person den realen Eindruck, wie wohl ein Pro-
totyp eines wahren Christen auszusehen hat, der auserkoren ist, die
Barmherzigkeit Gottes (bzw. den Segen der Dakinis oder vergangener
Buddhas) zu empfangen.

In Fragen der Sittlichkeit und speziell in der Frage der erldsenden
Sittlichkeit, wird die hdchst wichtige Rolle durch das Ratio der Krafte
gespielt, der Kréafte der Aktionen und Reaktionen. Das bedeutet, wenn
die menschliche Natur durch inkorrektes Benehmen gebrochen wurde,
und nur wegen dem hat die Sittlichkeit des sogenannten "gesetzes-
treuen Birgers" ihren Platz in ihnen gefunden, dann beginnen die uner-

217 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

winschten Manifestationen des Vitalen in schwachen, undeutlichen
Impulsen oder unterhalb der Schwelle der grindlichen, umfassenden
Selbstbeobachtung (Achtsamkeit) zu laufen. Und das ist ein sehr
ernstes (schwerwiegendes) Hindernis auf dem Pfad des stufenweisen
Abstiegs in die Tiefen des eigenen Wesens, d.h. das ist schlecht
(blockierend) fur den Pfad des Wissens Uber sich selbst, Uber andere
und Uber die ganze Welt. So eine Person sieht keinen Grund mehr fir
eine totale Reinigung (Lauterung), die auf einer kompletten Ausrottung
der Neigungen (weltlicher Tendenzen) basiert, auf dem Weg der Ent-
wicklung einer absoluten Abwesenheit aller differenzierten Konzepte im
Denkprinzip (Geiste) und die Zerstérung aller emotionalen Erfahrungen
verlangt, anfangend mit den unglticklichen, millichen inneren Zustan-
den und endend mit den wonnigen, glickseligen. Sie haben sich der
Uberzeugung ergeben, dal nur diejenigen auRerhalb der Moral und
Sittlichkeit sind, welche Madchen verfihren, sich betrinken, andere
tduschen und sich mit anderen in Kneipen (Bars, Discos, Wirtshauser)
streiten und priigeln. Nichtsdestoweniger ist bereits der Anfang des
sundhaften Benehmens im Denken prasent in Form differenzierter Kon-
zepte und gibt den emotionalen Zustanden jeder Art Wichtigkeit. In
Anbetracht dessen bedeutet es gar nichts, wenn jemand dem Sein
eines Casanova davonlauft und ein Vater einer ordentlichen Familie
wird mit zwolf oder nur einem Kind. Auch nicht eine kinderlose Ehe,
auch nicht das Zélibat, wiirden eine Person moralisch machen auf der
Linie der Gebote der spirituellen Lehren, wenn es den Verlockungen
(Versuchungen) méglich ist, sich zu erheben oder sich durchzusetzen,
eine Frau zu haben oder sich in irgendeiner anderen emotionalen
Erfahrung hinzugeben.

Eine grobe, schwerwiegende Verletzung (MiRachtung) der moralischen
Prinzipien der spirituellen Lehren beginnt in dem Augenblick, wenn eine
Person ganz auf der inneren Ebene mit der sie umgebenden Welt kom-
muniziert, auch wenn so aussieht, als wirden sie das in einer makel-
losen Art und Weise tun. Das deshalb, weil wenn eine totale innere
Reinigung die héchste moralische Anforderung ist und dann sich einer
Kommunikation mit der umgebenden Welt von physischen Interessen
hingibt (ergibt), das auf diese Art die Teilnahme am Leben (und Treiben
der Welt) bedeutet. Und deshalb ist so eine Realisierung der kom-
pletten inneren Isolation absolut auler Frage gestellt. Der Blick einer
Person, wie auch ihre anderen Sinne, sind nicht mehr langer auf das
Wahrnehmen verschiedener Kategorien der Leere ausgerichtet, son-
dern nur auf das unklare, vernebelte (schleierhafte) Wahrnehmen der
externen Phanomena. Von diesem strikten Standpunkt aus gesehen ist
dies eine Weltlichkeit, welche der Grund fir die innere Verdunkelung
ist. Aus diesem Betrachtungswinkel wird die erlésende Sittlichkeit in der

218 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bemuhung, sich selbst von der ganzen Welt der differenzierten Phano-
mena zu lésen, ausgerottet. In den ersten Etappen des mystischen
Pfades gibt es daher die Anstrengungen, sich von den Phanomena der
materiellen Welt zu 16sen - vorwiegend in Bezug auf Momente, wenn
Impulse aufsteigen, diese Phdnomena als Objekte der Sinnesbefrie-
digung oder -freude (Gratifikation) zu ergattern.

Zu dieser Loslésung ist offensichtlich mehr nétig als nur die Bandigung
der turbulenten Begierden bis hin zum Ausmalf3, wo ihnen erlaubt wird,
sich innerhalb der Grenzen der anscheinenden externen Tugenden
eines Burgers zu entladen. Alle Neigungen (Tendenzen), denen wir
nachgeben, sind deshalb zu attackieren und auszuléschen. Alles
Wiinschen (Begehren) hat bis zu einem solchen Grad unterdriickt zu
werden, als dal diese Objekte der Sinnesbegierden zu einem Nichts
fir eine Person werden, aber zur gleichen Zeit missen sie sich eine
solche Klarheit des Geistes erhalten, als wiirden sie ihren Winschen
erlauben, ihren unbeherrschten Weg entlang zu rennen.

Dieses sind also die Bedingungen zur Reinigung (Lauterung) auf dem
Gebiet der Wahrnehmungen, den ganzen Weg entlang bis zur ihrer
Entleerung (Leer-Machen), und das symbolisiert auch jene Einsamkeit
oder innere Vereinsamung, welche von den spirituellen Lehren von
jedem Schiler dieser Lehren gefordert wird. Das Entstehen dieser Art
von Vereinsamung ist eine Vorbedingung zum Erlangen des Wissens
Uber sich selbst, Uber andere und Uber die ganze Welt. Dieses Wissen
wird ganzlich makellos sein, sobald eine Person nicht mehr langer Uber
die Tatsache trauert (jammert, ihr nachweint), dal’ sie der Welt entsagt
hat. In anderen Worten, wenn sie nicht tber ihr freiwilliges Asketentum
jammert, so wird sie dann, glicklich und aufmerksam sein, klar sehen
und die umgebende Welt beobachten, all was darin geschieht und all
die Bestimmungen (Schicksale) aller seiner Bewohner. Dann kénnen
sie unterscheiden, dal es ganz logische Zusammenhange (Bezieh-
ungen) gibt zwischen Aktionen und deren Konsequenzen, zwischen
Verhalten und die daraus resultierenden Schicksale, wie auch die Tat-
sache, dal} alle Ereignisse in der Welt der Menschen sich in einer
objektiven Relation (karmische Bindung) mit den Handlungen dieser
Leute befinden.

Wenn wir aus diesem Standpunkt heraus berlicksichtigen, so erkennen
wir, da® die bewulBte oder unbewuBte Selbsttauschung das grofite
Hindernis auf dem Pfad zur Selbsterkenntnis ist, verursacht durch eine
seichte, leichtfertige und unrichtige Meinung Uber die moralischen,
sittlichen Mangel und Tugenden der Leute. Es ist notwendig zu wissen,
falls jemand seine Sinnesbegierden (-wlnsche) belohnt bzw. ihnen

219/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

nachgibt, nicht mehr ldnger, bzw. liberhaupt nicht, mit der erlds-
enden Sittlichkeit verbunden ist, welche die innere Vereinsamung oder
Einsamkeit erfordert, egal ob in der Rolle eines Familienvater oder
eines Birgers, der wegen der Beziehungen zu seinen Nachsten oder
zu einem Kollektiv anderer Birger in ihrer Gemeinde, ein Bier (oder
was anderes) trinken geht. Er ist dann nur eine soziale Kreatur, in dem
das Wissen Uber sich selbst, Uber andere und Uber die ganze Welt
niemals entstehen wird. Die Grinde dafir sind rein psychologsich. Die
Aktivitaten, die innerhalb dieser Beziehungen ablaufen sind nicht die
Handlungen von Weisen, was ja immer einen Abstand verlangt von
dessen, was beobachtet wird, sondern die eines Trottels. In ihrem
Hintergrund (Unterbewuftsein) werden immer emotionale Stimuli in
diesen Handlungen sein, herbeigefihrt durch die Teilnahme der
Familienmitglieder, weltlichen Lebenspartner oder von den N&chsten
aus dem Bekanntenkreis.

Die spirituellen Lehren, deren Zweck es ist, jedem Individuum zur
Selbsterkenntnis zu verhelfen und zum Wissen uber die ganze Welt
und allem, was darin geschieht, und um die Gefahr zu vermeiden, dal
man in der scheinbaren moralischen und sozialen Integritat stecken
bleibt, in dem die Lehren ihre Schiler zu einer systematischen Ent-
wicklung ihrer elementaren Neigungen und Tendenzen bis zur vollen
Reife (Breite) fihren. Dies scheint im Widerspruch zu stehen mit der
Entwicklung der erlésenden Sittlichkeit. Wie auch immer, die Ent-
wicklung dieser Neigungen (Tendenzen) wird absichtlich unterbrochen
durch ihre Unterdriickung (Ausschaltung). Das kann mit dem Klettern
auf eine Leiter verglichen werden, wo eine Stufe das Entziinden der
sogar tiefst versteckten Neigungen in der menschlichen Natur bewirkt,
wahrend die nachste Stufe ihre Unterdriickung bedeutet - bis hin zur
ganzlichen Ausradierung. Das flhrt zur Abstufung des Drucks wie auch
des Widerstands, der immer im Gleichgewicht flr das Resultat sein soll
- zum Entstehen der Bemeisterung des eigenen Selbst. Und weil auch
in derselben Zeit man aufmerksam darauf achten muf3, da das Be-
wuldtsein wahrend dieser Prozedur nicht Gberwaltigt (Uberfordert) wird
durch héchst intensivierte Impulse der animalischen Natur. Das Ergeb-
nis dieses ganzen Prozesses wird ein vollkommenes Gleichgewicht
des Geistes sein, das alles um sich herum aus einer I6sgeldsten
Beobachterposition sehen kann. Er oder sie wird alles wie ein Weiser
beobachten kénnen, der das ganze Leben versteht, denn es ist ihnen
mithilfe dieses Training gelungen, was die Aktionen und die Reaktionen
in der eigenen inneren Natur bewirken, innerhalb des eigenen Geistes
(Bewulf3tseins) und dadurch erkennen sie auch, was die Aktionen und
Reaktionen aller Leute bedeuten. Es ist daher ganz selbstverstandlich,
dal es nur moglich ist, diesen losgeldsten Betrachtungsstandpunkt

220/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

durch die Abstufung der sensorischen Reize (Versuchungen) zu errei-
chen, deren Uberwindung nur méglich wird mittels der Anspannung
(Anstrengung) des ganzen eigenen Willens. Der Ausdruck "mittels der
Anspannung des ganzen eigenen Willens" bedeutet, dal} die hoch-
qualifizierten spirituellen Lehren den Charakter der psychologisch
wissenschaftlichen Techniken haben, die sehr wirksame Werkzeuge
(Mittel) in die Hande einer Person legen. Durch Anwendung dieser ist
es moglich, viel Gutes fiir jene zu erreichen, die das als ihre Lebens-
direktive akzeptiert haben — aber auch fir alle Menschen und fir alle
Nachsten. Man muf sich nur gemafl den Prinzipien der erlésenden
Sittlichkeit (Moral) benehmen, die immer in diesen Lehren enthalten
sind und von diesen Lehren auch vermittelt werden. Zusétzlich kann
man dies dazu sagen: der grote Feind einer sich spirituell be-
miihenden Person sind hauptsachlich ihre charakterlichen Neig-
ungen, die sie dazu zwingen, ihre Sinnesbegierden (-wiinsche)
zufrieden zu stellen. Und daraus folgt, es gibt Gberhaupt keine andere
verlalliche Lésung zum Problem der Ignoranz. Weder ein stumpfes
Temperament, noch ein von den Emotionen hinweggesplultes, wird es
jemals erlauben, den Gipfel der Entwicklung der potentiellen mensch-
lichen Mdglichkeiten zu erklimmen. Diese Mdglichkeiten kdnnen jedoch
sicher erlangt werden, durch Stimulation der unrichtig unterdriickten
menschlichen Neigungen oder durch deren Unterdriickung (falls ent-
flammt), was immer gerade vorherrscht: die Hemmung (Unterdriickung)
der spontanen Manifestationen der emotionalen Natur oder deren Ent-
wicklung bis hin zu ihren kompromif3losen (rlicksichtslosen) Manifest-
ationen. Wenn wir Leute um uns herum beobachten, die von unerfillten
Begierden (Winschen) geplagt werden, kbénnen wir immer daraus ent-
nehmen, dal} es da einen Konflikt zwischen dem gibt, was die zu erlan-
gen winschen und dem, wozu sie zu erreichen in der Lage sind. Die
Wurzeln dieser Konflikte sind entwickelte, unkontrollierte Neigungen
(Tendenzen). Seitdem aber die Neigungen die Eigenschaft der Multipli-
kation haben und des Starker-Werdens haben, bringen sie, falls sie un-
kontrolliert sind, eine Person immer in eine ungliickliche (beklagens-
werte) innere Situation. Wenn jedoch eine Person diese zerstort, so ist
das nur ein scheinbarer Sieg Uber diese Neigungen, denn sie trans-
formieren sich in traumartige Visionen und Winsche, die die Tendenz
haben, unbefriedigt zu verbleiben und deswegen entsteht der Eindruck,
dal ihr Ungerechtigkeit widerfahrt. Deshalb mussen die geistigen
Lehren bis zur Wurzel dieser Dinge vordringen. Das bedeutet, dal®
zuallererst die Aufmerksamkeit der langsamen Entwicklung der Neig-
ungen gewidmet wird bis hin zum vollen Ausmal}, aber nur insoweit die
volle Kontrolle Uber sie erhalten bleibt. Und warum hat man dann die
ganze eigene Willenskraft dazu aufzubringen? Durch den Wunsch,
Uber das eigene Selbst Wissen zu erlangen, tUber andere und Uber die

221 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ganze Welt nur zum Zwecke dem Leiden zu entfliehen und dies erfor-
dert eine innere Entwicklung und anschlieRend die vollstandige
Kontrolle Uber sich selbst. Es ist niemals mdglich, dieses Resultat zu
erreichen, wenn die Unterdrickung (Hemmung) der Manifestationen
des Temperaments bereits eingetroffen sind, wenn eine Person die
volle Entwicklung seiner Neigungen erreicht hat aber sich deren Einflufy
unterworfen hat. Deshalb sind die notwendigen Bedingungen einer
vollen inneren Gesundung wieder herzustellen. Fir diese Situation gilt
auch, dald das Kriterium einer volligen inneren Gesundheit eine
adaquate Entwicklung der Begierden (Winsche) und Neigungen ist und
dall das Kriterium der spirituellen Perfektion Uber diese Begierden
(Winsche) und Neigungen Kontrolle erlangt. Die spirituellen Lehren
grinden sich im Prinzip auf die yogische Methode. Diese Methode
basiert auf mentale Dricke auf das Wesen, denn es ist bekannt, da®
diese Reaktionen das korperliche Wesen aktivieren. Und weil diese
emotionale Vitalitdt in der Basis des Rumpfes residiert, wird die
Konzentration genau in diese Partien angewandt, um das Wesen der
Begierden zu erwecken und voll zu entwickeln. So erlangt der Aspirant
der spirituellen Perfektion das Wissen Uber sich selbst, das Wissen
Uber andere und Uber die ganze Welt, in dem er oder sie die
Konzentration einsetzt und mit deren Hilfe das Wesen ganzlich auf die
emotionale Ebene hebt und durch die (anschlieRende) Kontrolle dieser
Wesenneigungen die innere Widerstandkraft steigert. Die Neigungen in
Form von Verlan-gen dirfen das Bewultsein nicht Uberwaltigen
(Uberfluten) mit Dun-kelheit (Bewuftseinstriibung), denn das wirde zu
einem tiefen Nicht-Wissen (Stumpfheit) fiGhren und damit wirde die
Ignoranz (Unverstand) noch weiter vertieft werden.

Daraus folgert, dafl die Konzentration in die Basis des Rumpfes nur
solange praktiziert wird bis eine vitale Stimulation erreicht ist, die sich
selbst als eine Steigerung der Frischheit und einer allum-fassenden
Wiederbelebung manifestiert. Die Aufmerksamkeit wird dann auf diese
Manifestation der Vitalitat gelenkt, d.h. erhéhen sich nun die Begierden
oder nicht? Sobald auch nur die kleinste Inten-sivierung der Begierde
(Wunsche) feststellbar ist, wird sofort der Wille zur vollstdndigen
Unterdrickung eingesetzt. Das wird so lange fortgesetzt, bis eine
vollige innere Gelassenheit (Seelenruhe, Beschaulichkeit) erreicht
wurde, eine totale Unerregbarkeit, und nach einer vélligen Beruhigung
in diesem Sinne werden die Schiibe eines konzentrierten Denkprinzips
wiederholt (neuerliches Anfachen mittels der Konzentration). Auf diese
Weise entsteht eine weitere vitale Stimulation und die immer starker
werdende Selbstkontrolle (ber das entwickelte (herausgelockte)
Verlangen muf} wieder und wieder alles in eine komplette Beruhigung
Uberfuhren. Das wird so viele Male wiederholt, bis eine evidente

222 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

GewilBheit erlangt wird, dal? die vitale (emotionale) Natur voll entwickelt
wurde und voll be-herrscht (bemeistert) ist. (Anmerkung: dies sollte
durch einen spirituellen Meister gesteuert werden)

Dadurch wird das Ziel der spirituellen, yogischen, buddhistischen und
mystischen Praxis endgiiltig erreicht. Das eigene Wesen wird auf der
Ebene der Gefiihle als voll entwickelt identifiziert und, zu gleicher Zeit,
kénnen Versuchungen diese Person nicht mehr moralisch in die Irre
leiten, denn dieses Abgleiten (vom Pfad Abkommen) basiert auf der
Nach-giebigkeit (Biegsamkeit) gegeniber den sensorischen und emo-
tionalen Neigungen (Veranlagungen). In diesem Falle hat die myst-
ische Praxis eine Person auf die Spitze einer voll entwickelten Men-
schlichkeit gefiihrt, verbunden mit einer gleichzeitigen und vollstand-
igen Kontrolle Uber alle vitalen Manifestationen. Trotz alledem ist dies
nicht das Ziel der spirituellen Lehren. Es ist nur eine ganz wichtige
Etappe auf dem Pfad der integralen, spirituellen Entwicklung, deren
hochstes Ziel der "Zustand der Existenz ohne Notwendigkeit ir-
gendwelcher Stiitzen" ist.

Niemand von denen, deren emotionale Natur Uberdeckt ist vom Zu-
stand der torpedierten (beeinfluBten, korrumpierten) Achtsamkeit, auf-
grund von Ignoranz oder durch Schadigung (Beeintrachtigung) seiner
Manifestationen, kann jemals soweit kommen. In solchen Leuten mani-
festiert sich ihre menschliche Natur immer durch unbewufte Manifest-
ationen. Das ist der Beweis ihres begrenzten Wissens und ihr Selbst ist
abgegrenzt (eingeschlossen), weil sie nicht in der Lage sind, ihre fik-
tiven (aber realen) Barrieren zu Uberschreiten. Und schon aus diesem
Grunde muf} die spirituelle Lehre, die immer einen Charakter der Psy-
chologie aufweist, die Aufmerksamkeit auf eine umfassende Entwickl-
ung der ganzen menschlichen Natur lenken. Wie auch immer, es gibt
da einen beinhaltenden Test in dieser Entwicklung, einen Test der
Willenskraft, wo der Schiler seine Fahigkeit unter Beweis stellen muf3,
dal alles im Bereich der Gefiihle, des Denkens und der Achtsamkeit
beherrscht (bemeistert) werden kann. Ohne diesen Beweis gibt es
kein befreiendes Wissen. Deshalb trifft eine Person auf dem myst-
ischen Pfad (auf dem Pfad des Wissen uber sich selbst, Uber andere
und uber alles andere) auf das groRte Hindernis. Die Hauptgefahr auf
diesem Pfad besteht darin, dal} die allumfassende Selbst-Transfor-
mation nicht echt sein kénnte, sondern nur scheinbar. Diese Hauptge-
fahr kann entweder auf der Modifkation der moralischen Oberflache be-
ruhen, auf der Entwicklung scheinbarer Tugenden, die entweder in der
Brechung eines gutentwickelten, positiven Temperaments wurzeln, das
bereit zum Handeln war, oder es kann auf der Selbsttauschung be-
ruhen, in einem Sinne, dal® wir unsere Untugenden (moralischen De-

223 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

fekte) nicht als Untugenden sehen, sondern sie als Tugenden ansehen
- als moralische Vollkommenheit. So eine "moralische Perfektion" be-
steht darin, da® man Uber alles argerlich (witend, enttauscht) wird, nur
nicht Gber die eigenen Manifestationen.

Daher missen alle jene, aus der Langzeit-Perspektive, die nach dem
Wissen Uber sich selbst, Uber andere und Uber die ganze Welt streben,
voll und ganz ehrlich zu sich selbst sein und versuchen, das Basis-
wissen zu erlangen - zuallererst im Bereich eines entwickelten und
unterentwickelten inneren Lebens wie auch in der Animalitat, als die
Manifestationen einfacher Vitalitat. Nur durch diese Ehrlichkeit kdnnen
sie das Verstehen erwerben, dal® die scheinbare Sittlichkeit (Moral), die
einer Person ein perfekt korrektes soziales Benehmen attestiert, eine
Spur einer inneren Zerstérung hinterlalt - eine Zerstérung der natiir-
lichen Manifestationen des Temperaments, der Freiheit des Geistes,
von dem angenommen wird, daf} er immer frei ist von furchterregenden
Driicken, verursacht von Skrupeln bezogen auf die Begleitumstande.
Wenn jedoch Neigungen, Geschmacker und Begierden (Winsche) eine
Person zu einem fleckenlosen sozio-moralischen Verhalten fiihren
sollten, so mul er oder sie dies verhindern. Sie mussen dann einen
klaren, entspannten Geist erzwingen, auch ohne Verhaltensweisen,
welche eine sozial-makelbehaftete Neigung zeigen, und mithilfe dieser
Bemihung werden die makelbehafteten Neigungen niemals mehr fir
sie eine Versuchung darstellen. Nur das ist die wahre Moral (Sittlich-
keit), also die Moral einer Person, die nicht innerlich deformiert ist und
die bereits innerlich frei ist — zumindest ein bilkchen.

Das Wissen Uber die psychologischen Beziehungen und Gesetze hat
einer Person den Abgrund einer scheinbaren Moral zu zeigen, wenn er
oder sie, wegen der Wirkung machtiger makelhafter Neigungen, immer
vorgeben, sie sind anders als sie wirklich sind, so kdnnen sie den
anderen nicht ihr wahres Gesicht zeigen, sie kdnnen nicht so wie im-
mer sein - "ihr Herz an ihrem Armel tragen". In so einem Falle beliigen
sie sich selbst und die anderen, denn sie kénnen niemals in einem
permanenten Widerspruch zu sich selbst verweilen in Anbetracht ihrer
Neigungen und (sonstigen) Verhaltensweise. Dieser Selbstbetrug ist
der zweite Aspekt des groBen Hindernisses auf dem Pfad des Wis-
sens uber sich selbst, Uber andere und Uber alles. Das wahre Wissen,
das der spirituellen Vollkommenheit und Freiheit zugeordnet ist, kann
sich somit niemals dorthin entwickeln, wo es einen Widerspruch gibt
zwischen dem, was im Herzen ist und dem, was in den sozialen
Verhaltensweisen existiert. Denn es gilt fir eine spirituell vollkommene
Person, der Wissen uber sich und alle anderen und Uber die ganze
Welt erlangt hat, dal3 diese niemals in ihrem Herzen etwas anderes

224 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

hat als das, was offenkundig mit seinen Verhaltensweisen ist (lber-
einstimmt). Das ist die (wichtigste) Hauptgrundlage fiir die wahre Ehr-
lichkeit - die Ehrlichkeit zu sich selbst, denn diese ist die wahre, weil
darin keine Anzeichen von Widerspriichen zwischen dem Fihlen und
dem Verhalten vorhanden sind. Eine solche Ehrlichkeit beansprucht die
Realisation der Wahrheit, d.h. jener Tatsachen, welche zwischen den
Handlungen und den Absichten in den Handlungen bei einem selbst,
bei anderen und bei allen Leuten im allgemeinen, existieren.

Falls eine Person nicht aufsplren kann, ob hinter den Handlungen
anderer Intentionen gleicher Art sind, dann sehen sie alles falsch
(fehlerhaft). Dies bedeutet Ignoranz, das sie in die Irre fihrt. Und falls
sie alle Kontakte mit der materiellen Welt unterbrechen wirden, sie
wurden nicht die Kontakte mit der unsichtbaren Welt unterbrechen, in
deren Zentrum sie leben und die auch jeden tduschen (betriigen,
hintergehen), um davon zu profitieren, indem sie Krafte (Energien) er-
langen (abschopfen), die von diesen Betrogenen entweichen (aus-
treten). Und die Manifestationen durch Taten? Falls eine Person die
moralischen Vorschriften der wahren spirituellen Lehren einhalten will,
weil sie darin vertrauen und weil dies zum Erwerb von Wissen uber sich
selbst, Uber andere und Uber alles verhilft, dann sollten sie ein
Gleichgewicht erzwingen zwischen dem, was sie wollen und dem, was
ihnen erlaubt ist, wenn sie den moralischen Instruktionen dieser Lehren
folgen wollen — das sollte nur auf Kosten der unzuldssigen (uner-
laubten) Wiinsche sein. Ansonsten kommen sie nie heraus (aus dem
Fehlverhalten), sich selbst und die anderen zu beliigen - denn dieser
verlogene Wille, als das groBte Hindernis auf dem mystischen
Pfad, behindert immer ihren Weg hin zum erwiinschten (befrei-
enden) Wissen.

Daher haben sie aufmerksam (achtsam) zu sein im Erreichen einer
solchen Entspannung, in der nur diejenigen verweilen kdnnen, die
keine Widerspriiche mehr in sich haben zwischen dem, was sie wun-
schen und zwischen dem, was sie vermdgen oder was ihnen erlaubt ist
- ohne dabei die moralischen Vorschriften der erlésenden Lehren zu
verletzen. Das ist der Weg zur Uberwindung des grofiten Hindernisses
(der Selbstverlogenheit) auf dem eigenen mystischen Pfad hin zum
Wissen Uber sich selbst, Gber andere und Uber die ganze Welt - auf
dem Pfad hinflhrend zur Realisation des Zustands des Absoluten, hin
zur spirituellen Freiheit.

Daher ist es erforderlich, sich nicht selbst zu beliigen!

Es ist notig, die eigenen Neigungen und das eigenen Verhalten bei
ihrem richtigen (wahren) Namen zu nennen, so daf} die Orientierung im

225/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Labyrinth des inneren Lebens perfekt ist, denn wenn schon die externe
und sichtbare Umgebung ligen kann, dann kann es die unsichtbare
(feinstoffliche) Umgebung um so mehr. Dies alles jedoch kann man
Uberwinden durch die Kraft der Wahrheit und der perfekten Ehrlichkeit,
also an allererster Stelle zu sich selbst, und dann, in der Tat, zu den
andern auch.

Ende der Abhandlung.

226 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Sublimation vs. Animalitat

Vorwort

Wiedergabe eines belauschten Gesprachs zwischen 2 Goétterweisen®
zu diesem wichtigen Thema bei ihrem Blick auf jene, die eine geistige
Vollkommenheit anstreben. Es handelt sich dabei um einen wahren
Edelstein von einer tiefenpsychologischen Betrachtung innerer Poten-
tiale und Prozesse, die wohl ihresgleichen sucht. Diese Abhandlung ist
insoweit bedeutsam, als es auf ganz andere Weise die Notwendigkeit
der Achtsamkeit (Selbstbeobachtung) beleuchtet und ist zusammen mit
"Dem Problem der Sexualitat" und dem nachfolgenden "die Mystik und
die Sexualitat" zu sehen. Damit ist dieses Thema und die Losung dazu
besser dargelegt als es ein Sutra jemals konnte. Die referenzierten
Regeln (Lehrsatze) sind am Ende aufgelistet. Keuschheit wird hier als
Sublimation (Verfeinerung) der Wesensqualitat verstanden.

*Die Protagonisten: Aptasat als Fragender und jemand der Weisheit erlangt hat
durch Wissen ohne jeden Zweifel und Vidschnani als Antwortender und als
spiritueller Meister der héchsten Stufe.

Ausschnitt aus dem ganzen Gesprach zum spezifischen Thema:

In der moralischen Vervollkommnung wird Keuschheit und das
Enthalten der Fleichkost gefordert. Aber es scheint nicht, dal} diese
Vollendung der Sittlichkeit ein gleiches Ergebnis schon am Anfang des
Bestrebens um Versittlichung bringt. Man muf immer die Ruckwirkung
des moralischen Bemihens bedenken und hier ist es bei den Anfan-
gern oft wichtiger, dal} sie auf die Entfaltung der Giite im Charakter
achten. Wenn der Mensch keinem Geschopf etwas zuleide tut und
wenn er standig an dem Wunsch des Guten fiir alle Wesen festhalt,
werden von seinem Inneren viele Spannungen des bésen Charakters
weggeschwemmt. Die inneren Konflikte und die Unruhe kénnen da-
durch langsam beseitigt, wahrend der innere Friede und die Kraft, sich
zu vertiefen, gesteigert werden. Der Mensch reift einmal zur Erkenntnis
heran, dal} das Verbot des sexuellen Lebens und der Fleischgenul tief
begrindet ist.

Wer zum Beispiel den hohen Pfad der geistig wertvollen Versittlichung
schreitet, kann sich nicht erlauben, sich mit Unreinheiten zu bespren-
gen, deren Quelle der Partner ist, den er zu seiner sexuellen Befriedig-
ung gewahlt hat. Wenn der Mensch einerseits der ganzen Welt im
Denkprinzip entsagt und wenn er andererseits gute Taten vollbringen

227 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wird, beginnt er in einer bestimmten Helle, oder Blendung durch die
Helle, zu leben. Die sexuelle Begierde bringt aber alle psychologischen
Krafte des Menschen zurlick in die Welt (der Finsternis). Wenn der
Partner, der fur die sexuelle Verschmelzung gewahlt wurde, ein Ge-
schopf ist, das nicht in der Edlen Versittlichung lebt, oder in ihr nicht ge-
festigt ist, ja sogar nur ein weltliches Geschopf ist, dann stellt die sex-
uelle Verbindung mit ihm einen Hervorrufungsmoment (Akt) der frei-
willigen Sich-Unterwerfung den weltichen Spannung in seiner Seele
dar, welche jenen, der den Weg zur Vollkommenheit schreiten will,
schon friher vielleicht Gberwunden hat.

Wenn also jener, der den Weg der moralischen Reinigung geht, eine
Geschlechtstat begeht, mul er mit dem Verlust der Helle rechnen, die
er durch vorherige Versittlichung bereits erreicht hat. Deshalb muf3 der
Schiler der Geschlechtsaktivitdt ausweichen. Aber das Problem der
Sexualitdt kann durch einfaches Verbot der sexuellen Handlungen
nicht gelést werden. Physiologische Prozesse, die dem karmischen
Wert der Geschdpfe entspringen, sind manchmal ein héchst entscheid-
endes Element. Aus diesem Grunde mufd jener, der sich um Vervoll-
kommnung bemiiht und auf das Sexualleben verzichtet, seine Sexua-
litat indirekt zerstéren, d.h. durch ein feuriges Sich-Gott-Anbieten. Er
muf sich als Opfergabe dem Gotteslicht schenken und zwar genauso
feurig, wie es die Kraft der aufsteigenden Sexualbegierden erfordert.
Sonst wirde die sexuelle Selbstbeherrschung nur zu einer Schmaler-
ung des BewuRtseins fuhren, was zum Versinken des Geistes des sich
bemihenden Menschen in die Tamas-Qualitat fihren wirde. So gerat
der Mensch, der den Weg der moralischen Reinigung geht, zwischen
Skylla und Charibdis. Skylla steht fir die Mdéglichkeit der Vernichtung
des Sexuallebens durch ungeeignete Verbindung mit der Welt, Charib-
dis steht fiir eine vernichtende Spannung, deren Ursprung man im Auf-
stellen von Hindernissen durch die physiologischen Funktionen im
Wesen selbst suchen muR. Daher ist es manchmal besser, dall der
Mensch konstant in feuriger Hingabe an Gott (Bhakti) zu leben beginne
und von dem Verbotenen mit Gedanken und Empfindungen weglaufe
(auch koérperlich), in der Sehnsucht, aus seiner moralischen Bedrangnis
befreit zu werden.

Und der FleichgenuB? Die Vollendung des Verbotes zu téten und des
Zuleide-Tuns ist das Verbot bzw. der Verzicht auf Fleischkost. Vom
asthetischen Standpunkt aus, tragt der Fleischesser in sich Unrein-
heiten hinein, die er mit dem tierischen Fleisch absorbiert, welches bei
dem lebenden Tier die Wohnstatte eines animalischen Geistes, ver-
schiedener Triebe und Unwissenheit war. Jedoch vom karmischen
Standpunkt aus gilt dieses Gesetz: "Wer Fleisch ist, der wird getotet

228 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

werden!" Nur daf auch hier die Situation nicht in Form des Verbotes
Fleisch zu essen, geldst werden kann. Oft ist es nétig, Zugestandnisse
aus karmisch-physiologischen Griinden beim sich bemihenden Men-
schen zu machen. Dann liegt es allerdings bei ihm, da er mit innigen
und andauerndem Wunsch, allen Wesen das Beste zu winschen, den
verunreinigenden Einflul des Fleichessens paralysiere. Nachsichtigkeit
und Entschuldigungen sind nur eine moralisch befleckende Schwa-
che. Es ist notig, daf’ sich der Schiiler mit seinem Lehrer berate.

Aus deinen Worten scheint es, dall die moralischen Hinweise einen
tieferen als den ideal-ethischen Grund haben. Daher mdchte ich gerne
hoéren, auf welche Weise manifestiert sich die Enthaltsamkeit in der
spontanten bzw. impulsiven AuRerungen der Wesenheit und wie beein-
fluRt sie eventuell das Karma, durch deren Wirkung der Mensch eher
zu einem mehr mechanischen Geschopf wird als zu einem frei Uber
seinen Willen verfigenden Wesen ?

Die absolute Enthaltsamkeit, deren bedeutendster Teil auf der animal-
ischen Ebene die sexuelle Enthaltsamkeit und auf der mentalen Ebene
das Anhalten der seelischen Tatigkeit ist, gipfelt in Maha-Videha, in der
Grolden Entkorperung, die dem psychisch-physischen Verschieben der
Lebenskraft entspringt. Aber die absolute Enthaltsamkeit, als ein
volliges Anhalten der seelischen Tatigkeit, ist am Ende jene Enthalt-
samkeit, die mit der sexuellen Enthaltsamkeit beginnt. Gerade die sex-
uelle Enthaltsamkeit soll zum Urheber des Konflikts werden zwischen
dem Gewollten, das in das Gebiet des Willens gehort, und dem
wesensmaligem Impulsiven, das der sich agressiv geltendmachenden
Kraft des Unbewulten angehort. Dieser Konflikt soll den sich bemiih-
enden Menschen bis zum Sieg Uber die animalische Natur fuhren.

Aus diesem Grunde gibt es keine ideal-ethischen Augenmerke bei der
Festlegung moralischer Korrektive fir die Yogis. Es wird berlicksichtigt,
dal} bestimmte psychologische Momente hervorgerufen werden, die
der Sich-Bemuhende als absichtlich hervorgerufene Konflikte zwischen
seiner moralischen Ansicht und den Trieben seines Wesens auffassen
kann. Diese Konflikte, anfangs nur mental, sollen sich in einen akuten
Kampf mit der niederen Natur verwandeln. Durch diesen Kampf werden
die wirksamsten Faktoren am Wege des wesensmafigen Auf- oder
Abstiegs enthllt (begriffen). Und der sich bemihende Mensch erkennt,
dafl beim Abstieg man den Ursprung im Unterliegen der Krafte suchen
mulB, die der niedrigen, psychologisch und durch das Karma beherr-
schten Natur entspringen und deren energischeste AuRerung die Sex-
ualitat ist. (Warnung) Und dieses Unterliegen (Versklavung) kann in
héchst moglicher Umnachtung und Egoismus enden, deren karmischer
Ausdruck im gegenwartigen Leben das unglickliche Leben der holl-

229 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ischen und damonischen Geschdpfe ist. Von der sexuellen Enthaltsam-
keit wird also ein Kampf mit den niedrigeren Wesensneigungen erwar-
tet, deren Aktivitat durch die Enthaltsamkeit erhdéht wird. Aber der
Kampf allein darf nicht selbstzweckmafig werden. Dazu kdme es dann,
wenn der, der die Anweisung der sexuellen Enthaltsamkeit nicht
brechen will, den physiologischen Driicken unterliegen wirde, die aus
der sexuellen Impulsivitdt stammen, also Driicke, deren objektive Er-
scheinung das Verschieben der explodierende Vitalitat ins Gehirn ist, in
Form eines Faktors, der das Gebiet des wachen Bewultwerdens ver-
deckt oder schmalert. Aus diesem Grunde muf® der Mensch, welcher
die Anweisung der sexuellen Enthaltsamkeit einhalt, den Folgen dieser
Bemihung trotzen. Und wie? Durch das Beobachten der eigenen
mentalen Aktivititen und dem proportional Dagegenhalten gegen
den Druck aus der Enthaltsamkeit und durch die Freudigkeit und leb-
haftes Sinneswahrnehmungsvermdgen erwecken. Und wenn es der
Mensch, der die Enthaltsamkeit einhalt, zustandebringt, dieses Druicken
durch die Verehrung der (inneren) Gottheit zu trotzen, im glicklichen
Zustand eines seelisch munteren und problemlosen Menschen ver-
weilend, dann auflert sich die Rickwirkung der Krafte aus der Ent-
haltsamkeit als Vibrationen, die das Wesen verwandeln.

In der moralischen Anweisung der Enthaltsamkeit wird gerade das
Hervorrufen der Vibrationen bericksichtigt, die das Wesen verwandeln.
Jener, der sich bemiiht, und sich nach der Anderung der Wesens-
polaritdt sehnt, damit er die Garantie der steigenden Tendenz auf der
Leiter der Existenzen gewinne, mul} immer darauf achten, da® er mit
Hilfe der Enthaltsamkeit zur psychischen und wesensmafigen Krise
gelange und sich ihrer bewul3t wird. So muf} er sténdig alle Reaktionen
der animalischen Natur, die durch die Enthaltsamkeit eingeschrankt
werden, ausgleichen und das mittels einer glicklichen Stimmung eines
problemlosen Menschen. So gibt er sicher seiner animalischen Natur
eine gute Richtung, denn glucklich in seinem Inneren, wird er durch die
(freudige) mentale Natur die animalische Natur mitreiRen und wird nicht
wie bisher vom mentalen Gebiet ins Gebiet der Animalitdt herabge-
rissen (hinabgezwungen) werden.

Aber die sexuelle Enthaltsamkeit ist ein Kampf, der seine wichtigen
Phasen hat. Die einfach sexuelle Enthaltsamkeit wiirde fir den Willen
untragbar sein, wenn der sich bemiihende Mensch nicht auf die Diszi-
plin der Sinne achten wirden. Wer am Weg der sexuellen Enthalt-
samkeit durchhalten will, muf} unerlaBlich sein Wahrnehmen (vor
allem das Schauen) hiiten, damit er in sein Wesen keinen zerstorer-
ischen Verfuhrer Gber das Wahrnehmen hineinlasse. Also muf} er acht
geben, dal er nicht sehe, nicht schaue, nicht hore, nicht rieche, nicht
schmecke, nicht taste und sich nicht dessen bewuf3t wird, was die

230/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Sexualbegierde erweckt oder anfacht. Dadurch gewinnt er nicht nur
eine gunstigere Position am Kampfplatz der Enthaltsamkeit, sondern
er reinigt sein BewuBtsein (Anmerkung: Ojas entsteht) und dadurch
auch sein Schauen in sich selbst. Auf diese Weise rein werdend und
sich hatend, reift er langsam von der sexuellen Enthaltsamkeit zur
absoluten Enthaltsamkeit heran, welche die machtigste und hdchste
Konzentration auf der Ebene der wesensmaRigen Welt ist. Und die ab-
solute Enthaltsamkeit fihrt den Menschen dazu, dal er mit seiner
Seele wirklich die Sinneswirklichkeiten nicht beriihren wird und das ist
die Ursache dessen, dal er endlich sein Wesen aus dem Gebiet der
Zeit und des Raumes herausnehmen und zum indirekten Erlebnis
des Absoluten gelangen kann, aus welchem er sich die Kenntnis des
Weges und der Methoden zur héchsten Verwirklichung mitbringt. Sonst
ist die Enthaltsamkeit nicht zweckmaRig.

(Hier beginnt der erklarende und wichtige Teil von Warnungen)

Setzen wir voraus, dal} irgendein Mensch praktizieren mdchte, aber
nicht durch Versittlichung, die im Anhalten der seelischen Tatigkeit
gipfelt, was ihm sicher sehr schwer erscheinen wir, sondern durch die
Meditation, Konzentration, Position (Asana) und durch andere Ar-
beiten technischen Charakters und durch Arbeiten am Denkprinzip und
des Verstandes Uberhaupt. Welche Folgen drohen solchen Men-
schen? Wir wissen namlich, dafd durch mentale Aktivitdt der Mensch in
die innere (psychische) Welt eingreift, welche immer auf seine Aktionen
reagiert. Daher scheint es mir nétig, auch diese Frage zu beantworten.

Driicke, die aus anderen Spharen stammen, denen der Mensch durch
seine moralischen Werte nicht widerstehen kann, wirken auf ihn zuriick
als eine elementare Kraft, welche sein Lebenspotential erschopft. Da-
raus kommt es zu Disfunktionen in der Wesenheit, was schlieRlich die
Grundlage fiir verschiedene Kranknheiten ist. Jeder sollte wissen, daf}
man in geistigen Streben immer danach trachtet, dal} seine Follower zu
starken Menschen werden. Diese Kraft aber muB der moralischen Dis-
ziplin entspringen. Durch Versittlichung soll der Strebende Kraft und
Konzentriertheit erlangen, die er nach Erleuchtung zu Taten der Ge-
rechtigkeit im Guten anwenden darf. Da aber jede Tat eine Entladung
seelischer Krafte bedeutet, bezieht sich das Gesagte auf eine Tatigkeit
aus dem UberschuR an Kréften, die der Mensch durch Versittlichung
gewinnt.

Wer moralisch schwach ist und sich dennoch nach den blendende
Ergebnissen des Yoga sehnt, wendet sich oft zu Meditationen, Kon-
zentrationen und anderen (technischen) Arbeiten héherer Art zu. Das
ist ein Vorgang, der Ergebnisse bringt, welche einer fixen Idee unbe-

231 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dachter Typen und Charaktere gleichen (karmische Unreife). Jener, der
sich so bemduht, projeziert die seelische Kraft bzw. die Lebenskraft in
den Wirbel seines undisziplinierten Wesens, wodurch dieses vor allem
Voraussetzungen zum Ubermafligen Entladen dieser Kraft bildet, wenn
er in seinem Leben auf erregende Momente (Stimuli, Reize) stoft.
Seelisch angespannt, kann er seine seelische Kraft in Augenblicken der
Erregung ibermaRig entladen und sich dadurch so schwachen, daf3 er
im Laufe der Zeit statt zu einem vor Kraft strotzenden Yogi zum Er-
schopften wird, der sich ber den Abgrund des wesensmafigen Zu-
sammenbruchs bewegt oder in diesen Abgrund hineinfallen kann. Und
das Unsichtbare, mit dem er umgeben ist, ist voll von hungrigen Raub-
tieren, die ihn verschlingen. Anstatt eines Mystikers wird aus ihm ein
erschopfter, kranker Mensch oder ein Wahninniger.

Das uns umgebende Unsichtbare (astraler Raum) ist ndmlich nur eine
weitere Dimension der Wirklichkeitswelt. Daher ist es nétig, dal® jeder
Mensch die Welt seiner Sinneswelt nur fir eine von vielen Spharen
halten soll, die sich rdumlich durchdringen aber sich qualitativ von-
einander trennen. Infolgedessen begreift er, dal zwischen allen Welten
ein bestimmer Zusammenhang besteht, der durch gewisse Reflexe do-
kumentiert wird. Daher kénnen sich Wesen aus einer anderen
Sphidren mit Fluiden und Emanationen der Wesen aus einer an-
deren Sphare ernahren. Ein Yogi, der also durch verschiedene
Ubungen die Ventile 6ffnet, durch die er aus sich mehr Lebenskraft
ausstrahlt als wenn er noch nicht praktizieren wirde, kann erwarten,
dall Geschépfe und Formen einer anderen Sphéare, seine ausge-
strahlte Lebenskraft als eine fluidische Nahrung aufsaugen, von
der sie meinen, sie komme quasi einfach so aus dem Raum, und nicht
vom Strebenden. Daher wird ihm das Streben nur zu einem Mittel zur
Erschopfung bzw. Verlust der Lebenskrifte werden oder ein Weg
hin zum gesundheitlichen Verfall und zum Teil auch zu viel schlimmeren
Dingen.

Ich meine, Vidschnani, dal® ich nun die Bedeutung der Versittlichung
auf dem Weg der geistigen Entwicklung gut verstehe. Ubrigens die
Erkenntnis dieser Bedeutung ist in unserer devischen (géttlichen) Welt
Ublich. Wir wissen gut, da die Moral die wesentliche Elementarkraft
der Wesensexistenzen darstellt, deren Welt und Schicksale mit ihr in
direktem Zusammenhang steht. Aufgrund der moralischen Voraussetz-
ungen sind die Wesen mit Kérpern bestimmter Qualitaten ausgestattet
und auch ihr gesellschaftliches Leben (Stellung) ist von ihnen ab-
hangig. Ohne moralischer Werte ist die Existenz der mit dem Be-
wuBtsein ausgestatteten Geschopfe nicht moglich.

232 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Wesen, die durch ihre Animalitat an die Welt gefesselt sind, kbnnen
jedoch die Moral nicht von demselben Standpunkt aus wie wir
bewerten, weil der Bereich ihrer Feststellungen und damit auch des
Urteils begrenzt ist. Infolgedessen wird es ihnen unméglich ge-
macht aus eigener Erfahrung die wirksamen, liber ihre Schicksale
und ihr Sein entscheidenden Kréafte zu erkennen und so kdnnen sie
sich aus ihrem EinfluR nicht befreienn. Daher wird es vielleicht gut sein,
wenn ich ihnen sage, was wahrhaft und dem tieferen Wahrnehmen ob-
jektiv feststellbar ist:

namlich, daB sie die Moral bei der Bemiihung um die geistige
Entwicklung uUiberhaupt nicht vernachlassigen sollen, denn gerade
die moralischen Werte bestimmen die Qualitit und die Aus-
stattung ihres zukiinftigen Seins, das die Frucht des Karmas ist.

Ich mdchte ihnen gerne sagen, dal} sie deine Betonung des moral-
ischen Bemuhens so verstehen sollen, wie man es richtig verstehen
soll: die moralischen Werte sind eine Realitat, die sie nicht von der
Welt dadurch wegschaffen kénnen, daB sie eine Bemiihung
anderer Art entwickeln als die der moralischen Veredelung, wo-
durch der bisherige Wert ihres Seins sich nur erhéhen kann. Aber es
kommt trotzdem dazu. Da die moralische Veredelung eine wahre
Bemiihung um das Verdrangen des Seins aus dem bisherigen Ge-
leise darstellt, wo sie dem inneren Widerstand nicht mehr begegnen,
sondern nur dem Widerstand von auBen, der nicht erwartet wird, und
wenn er sich dennoch einstellt, dann wird er flir ein unumgéangliches
Ubel gehalten. Das kann den Menschen noch in Bequemlichkeit (geist-
iger Passivitdt) belassen und um das geht es ihm schlieBlich am
meisten. Die Bequemlichkeit ist ihm so teuer, dal® er bei eventuellem
Erkennen der geistigen Bemuhung in der Regel nicht Uber die Bedeut-
ung und die Qualitédt der Moral nachdenkt, welche das Bindewerk des
Hauses seiner wirklichen Welt (Schicksal) ist und damit stort er das
methodische Vorgehen und ergreift einfach die mentalen Bemiihungen.

Nur deshalb halte ich es fur wichtig zu betonen, bevor ich dich Gber das
weitere Vorgehen befragen werde, dall uns Goéttern nach allgemein
gultiger Wirklichkeit, die moralische Veranlagung eine Kraft, eine
Qualitat oder Karma ist, welche allein die ganze Frage des geistigen
Fortschreitens im wesensmalfigen Sinne entscheidet. Die moralische
Veranlagung schafft Emanationen, die in einer spateren Phase zur phy-
sikalischen Struktur dessen werden, was man den mystischen Weg
nennt. Ohne dieser (physikalischen Struktur) kann jedes mystische Be-
streben nur ein Sich-Emporschwingen in die Luft (lkarus) sein, wo sich
kein Geschopf fur alle Zeiten halten kann. Ich méchte sagen, daR die

233 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

moralischen Werte das Pflaster am Wege sind, und gerade deshalb
garantieren sie einen festen Boden unter den Fufien derer, die sich um
die geistige Vollkommenheit bemihen. Und so mdchte ich jedem, der
fortschreiten will, ans Herz legen, dal} er nicht weiterschaue, solange
er die, durch dich betonten und unerldflichen moralischen Richtlinien
annimmt. Wenn er sie annimmt und sich entschlief3t, sie nicht mehr zu
verlassen, soll er seinen Korper beobachten und sich seiner durch
das Bewultsein bemachtigen, wie du es in der 2. von den 7 Forder-
ungen der Integralen Bemiihung formuliert hast. Das wollte ich voraus-
senden, damit ich flihle, dal} ich der Verantwortung geniige getan habe,
die sich aus meinen Fragen ergibt.

Und nun, wenn wir schon die Bedeutung der Eintrittspforte auf dem
Weg der geistigen Entwicklung genugt betont haben, sage mir Vid-
schnani, was soll der Mensch weiter tun, wenn er den Weg der
richtigen Versittlichung angetreten hat, und sich entschlossen hat, ihn
nicht mehr zu verlassen. Du hast Gber den 2. Faktor auf dem Weg zur
geistigen Vollkommenheit gesprochen, der die Beobachtung des Kor-
pers ist. Auch darliiber haben wir genau gesprochen, sodafl} wir an den
3. Punkt herantreten kénnen, den du als eine Bemiuhung um die Ver-
gegenwartigung des Wesens im physischen und psychologischen
Sinne definiert hast, zu dem es durch das Sich-Beméachtigen des Kor-
pers durch das Bewuldtsein kommt, um so zum Bewulitwerden aller
seelischen AuBerungen und Zustande zu gelangen. Wie soll man das
verstehen ?

(Hier ist der Ubergang zum Bedeutung der Achtsamkeit, siehe Kapitel,
Uberdeutlich)

Wer seinen Koérper von Tag zu Tag beobachtet, gelangt dazu, dal er
sich seiner sténdig selbst bewuBt werden kann. Und wenn er sich
seines Korpers standig bewulf3t ist, ohne dal} er in seiner Bestrebung
nachlat, wird er sich nach einiger Zeit nicht nur in der Form sondern
auch in der Qualitat bewul3t. Das bedeutet, dal er die Fahigkeit
erwirbt, alle seelischen AuRerungen und Zustande zu registrieren, denn
dies ist nur eine weitere Stufe der tiefen und vollkommenen Kérper-
beobachtung, die sich automatisch in Selbstbeobachtung wandelt - also
in Beobachtung des Koérpers mit seinen psychischen Faktoren. Auch
diesen soll viel Zeit gewidmet werden, denn die psychologischen
Faktoren entstehen, dauern an und vergehen und das kann man erst
durch die analytische Selbstbeobachtung feststellen, die aus der
oberflachtlichen Selbstbeobachtung stammt und die sich durch langer
andauernde Ubung vertieft. Diese Ubung beseitigt namlich die seel-
ische Spannung und nach ihrer Beseitigung vertieft sich die Auf-
merksamekeit.

234 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was soll de suchende Mensch weiter machen, damit er zum
gesteckten Ziel (bodhi und nirvana) fortschreiten kann? Er soll nach
dem 4. Lehr-satz darauf achten, dall der Verlust des Gleichgewichts
nicht verloren geht, das ja das natlrliche Ergebnis der richtigen
Selbstbeobachtung ist.

Ich mul} sagen, dal die vollkommene Selbstbeobachtung, die sich in
die Konzentration auf den Korper und die psychologische Natur ver-
wandelt hat, zum seelischen Gleichgewicht und einer Widerstands-
fahigkeit gegenuber (allen) erregenden Momenten flihrt. Und dieses
Gleichgewicht muf} der sich bemiihende Mensch als erstes und fir ihn
sehr wichtiges Ergebnis seiner geistigen Bestrebungen hiiten. Damit
dies jeder gut verstehen kann, wird es gut sein, hinzuzufiigen, dal} es
wirklich nicht um psychische Phanomene geht, sonder um die psy-
chologische Umgestaltung auf der 1. Stufe und auf der 2. Stufe um eine
physische Umwandlung. In Hinblick darauf ist das erreichte seelische
Gleichgewicht eine Voraussetzung einer machtigen und wirksamen
Konzentration, die ohne diese Stiitze nicht erreicht werden kann. Das
bedeutet, dal ein Mensch, welcher der mihsamen, ruhigen, in den
Tiefen des eigenen Wesens durchdringende Selbstbeobachtung aus-
weichen will, niemals diese letzte Ruhe erreicht, welche fiir die weitere
Analyse des Seins, seiner ursachen- und wirkungsmafigen karmischen
Krafte und Voraussetzungen, und fir das Erreichen der Fahigkeit, die
Stutzen des BewulRtwerdens auszuschlieen, unerlaBlich ist, wozu er
letztendlich gelangen muf} (s. gegenstandslose Konzentration). Er kann
hdchstens nur erreichen, dald er fur eine Weile das flatterhafte Denken
stoppt, um nach seelischer Erschépfung wieder die Freiheit zu erlangen
und es dadurch zu ermdglichen, dal} sich seine Unruhe erhéht - so wie
sich z.B. von neuem und heftiger das Meer aufwihlt, das nur voriber-
gehend durch ausgelassenes Ol beruhigt wurde. Ein weiteres Ergebnis
eines solchen Vorgehens ist die psychische Erschépfung oder sind
Neurosen oder manchmal schlimmere Dinge. Nur deshalb mufl man
betonen, dal er sich bemiihende Mensch den Weg des anstreng-
enden Erhaltens des seelischen Gleichgewichts betreten mul,
wenn er schon durch richtiges Verhalten dazu gelangt ist und er ans
Ziel kommen will.

Setzen wir voraus, dal3 der Mensch das seelische Gleichgewicht, das
aus der vorhergehenden Disziplin entspringt, erreicht und dall er am
Weg seines Erhalts aushalt. Was soll er weiter tun?

Er soll nach dem 5. Lehrsatz liberweltliche Stimmungen und
seelische Zustdnde (Seligkeiten) erwecken und sein Wesen so mit
ihnen fiillen, daB sie zu einem dauernden, selbst gewollten und
bewult erzeugten, psychischen Zustand werden. Sonst wiirde ihn

235/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dieses Gleichgewicht zur seelischen Unbeweglichkeit flihren, die ein
Hindernis darstellt. Die Uberweltlichen Stimmungen und seelischen
Zustande ermdglichen es dem suchenden Menschen der Reichweite
der Hindernisse zu entgehen, die aus dem abtétenden Tamas
stammen, und dartber hinaus fuhren sie zur Entfaltung des Géttlichen,
das dann leicht durchsichtig gemacht werden kann. So kann der Sich-
Bemiihende von Sphare zu Sphare bis in die hochsten himmlischen
erhohen.

Ende des Gesprachsausschnitts zu diesem Thema.

Anfoderungen einer Integralen Bemiihung
Verbindung der Sublimation mit der Achtsamkeit, mit der Edlen Versitt-
lichung und mit der ursachlosen Freude

1. Die richtige, rechte (edle) Versittlichung
2. Sich des Korper mittels der Selbstbeobachtung zu bemachtigen.

3. Zum BewuRtwerden aller seelischen AuRerungen und Zustande zu
gelangen durch das Vergegenwartigen (Bewuft-Machung) des Wesens
im physischen und psychologischen Sinne, zu den es durch das Sich-
Bemachtigen kommt.

4. Alles unmoglich machen, daB das Gleichgewicht, welches durch das
ununterbrochene BewuRtwerden aller seelischen Auflerungen und Zu-
stande erreicht und festgestellt wurde, gestort wird.

5. Wenn das seelische Gleichgewicht schon erhalten bleibt, soll man
dem Wesen Uberweltliche Stimmungen und seelische Zustande
solange zuflihren, bis sie zum dauerhaften, selbsttatigen psychischen
Zustand des Menschen werden.

6. Nach der definitiven Beseitigung der unguten psychischen Farbung
durch unerwiinschte Zustadnde und nach vollkommener Entfaltung de
Uberweltlichen Stimmungen und seelischer Zusténde, ist die psy-
chische Vitalitdt zur Ruhe zu bringen - im Sinne einer abklingenden
guten psychischen Stimmung (Ubergang zur Kiihle des sich entwick-
elnden Uberweltlichen Intellekts).

7. SchlieBlich sind die psychischen (und psychologischen) Stitzen
aufzuheben, die in der 6. Forderung angeflhrt sind. Um zu erreichen,
dalR der sich bemihende Mensch als ein sich selbst bewulRtes Wesen
den Zustand des reinen BewuBtseins (Dharmakaya) erlebe, der weder
durch den Korper, noch durch ein bestimmtes Wahrnehmen, noch
durch das BewuBtwerden irgendeines begrenzten Faktor, beschrankt

236 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ist.

Regeln fiir Taten der Tugend

1. Nichts Boses durch Taten tun und auch nicht durch Denken und
Fihlen bewirken.

2. Standig seinen Korper als materielles Objekt verfolgen und auch alle
Empfindungen, alle Gedanken und alle seelischen Zustande moralisch
erheben.

3. Das Verlangen nach weltlichen Dingen vernichten und persdnliche
Sehnsiichte und Leidenschaften nicht befriedigen.

4. Eine Begeisterung fiir den Zustand der geistigen Erldsung, flr die
ursachlose Freudigkeit und den Glauben an Gott* (oder Ur-Licht) als
die allmachtige Kraft erwecken.

5. Sich der inneren Ruhe und der meditativen Selbstbeobachtung im
Zustand seliger Empfindungen widmen.

6. Auf die animalischen Neigungen des eigenen Weges nicht reagieren
und in den Empfindungen der Freiheit, Sorglosigkeit und eventuell der
Seligkeit verharren.

7. Nicht Uber seine Fahigkeiten auf dem Weg zur héchsten Selbstver-
vollkommnung ode Erlésung zweifeln.

8. An einen hdchst glinstigen Verlauf seines Schicksals glauben.
9. Allen Wesen unaufhdrlich Gutes und Glick winschen.

10. Gott* (Ur-Licht) als die allmachtige Kraft, die Wahrheit und das Gute
(in sich) anbeten und anrufen und sich sicher sei, da} es moglich ist,
sie herbeizurufen und sie zu verwirklichen.

* Siehe auch "persoénlicher Gott" am Ende des Kapitels "Gibt es Gott?"-

237 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Mystik und die Sexualitat

Untertitel
Die Losung des Problems der Sexualitat

Vorweg: Unter Mystizismus wird die Lehre Uber die Vereinigung einer
selbst-bewulten Person mit Gott als transzendenter Faktor verstanden,
allgemein einfach als Mystik bezeichnet.

Vorwort

Ganz selten wird Uber diese Thematik so referiert, dal} jeder verstehen
kann, welche tiefgehende Bedeutung die Sexualitat als Faktor des
Lebenstriebes hat, wo sie sich uUberall "verstecken" kann und wie man
das Problem angeht und zur einer endglltigen Loésung zufiihrt. Es
wurde von einem Bodhisattva dieser Zeit in einer fir jeden verstand-
lichen Sprache verfaldt und erklart, was fur das Erlangen der absoluten
Freiheit zu tun ist.

Das Gehirn und die Sexualorgane sind normalerweise im Denkprinzip,
und damit im BewulBtsein einer Person getrennt. Daher schickt nur die
sexuelle Lebendigkeit als eine Sache der Gefiihle Impulse ins Gehirn
und dieses akzeptiert sie im gleichen Ausmall wie diese Person
gegenuber allen anderen Impulsen des Koérpers empfindlich ist. Im
allgemeinen reagieren Manner mehr auf diese Impulse als Frauen,
daher sind sie sexuell aggressiver. Beide sind sich bewul}t, da® sie im
Bewultsein darunter leiden und daher suchen sie nach einem Ventil
(Entspannung) zu einem erheblichen Ausmal3. Frauen leiden unter dem
sexuelle Druck weniger als Manner und das deshalb, weil sie kor-
perliche Problem leichter ertragen kénnen. Das riihrt von den wieder-
holten Menstruationen her, ebenso von den Geburtswehen. In ihrem
Falle findet alles ein wenig unter der Schwelle dieser Wahrnehmungen
statt als es bei den erregten Manner tut und deshalb suchen die Frauen
einen Sexualpartner mehr instinktiv und weniger mit konkretem Ver-
langen. Sowohl bei Manner und Frauen ist dieser Zustand nicht gut,
auch wenn es sich nicht durch sexuelle Perversion manifestiert, die hier
und da bei Mannern erscheint oder in sexueller Frigiditat bei Frauen. In
beiden Fallen wird der Zustand vom Mann und von der Frau durch die
Natur bestimmt und in beiden Fallen ist dies eine Versklavung durch
innere Dispositionen oder Aspekte.

Generell haben Menschen nichts gegen diesen sexuellen Zustand ein-
zuwenden, wenn der Sexualtrieb im Mann ein alternatives Ventil findet
z.B. durch Technikbegeisterung oder andere Hobbies. Wir haben je-

238 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

doch eine Menge Einwande, wenn bei Mannern dies in einer Brutalitat
resultiert, die menschliche Gesellschaft zu unterjochen. Wir sind jedoch
in der Regel verwirrt. wenn die Sexualit bei den Frauen ihr Ventil in der
Kleidung (Mode und Model) findet oder im Handwerklichen (Stricken,
Sticken, Topfern, Malen) oder neuerdings als Influencer oder im Er-
ziehen alle moglichen Leute hinsichtlich der Moral oder andererseits in
den "Tugenden" der Nonnen oder der moralischen "Unbeflecktheit" der
Klatschtanten.

Wenn all das die Limite des persdnlichen Benehmens eines "gesetzes-
treuen" Burgers uberzieht, dann wird dies zu pathologischen Mani-
festationen eines kompensierten Sexualtriebes, was die Menschheit zu
einem gewissen Grade stort. Jedoch haben andere Ventile des Sexual-
triebes nicht die gleiche Natur. Manchmal passiert es, dall Leute ihr
Sexualproblem dadurch I6sen, indem sie fliichten. Bei Frauen sind die
Resultate nicht immer gleichweise schlecht. Sie werden z.B. sozial er-
tragliche Plagegeister aufgrund ihrer Hobbies, denn wenn ihr Sexual-
trieb mit seinen Impulse in das Bewul}tsein (liber das Denkprinzip) ein-
dringt, wird dies nicht so (als Sexualtrieb) tituliert. Allerdings wenn ein
Mann nicht als sexuell verlangend erscheinen will, dann muf} er sich im
Gehirn "betduben", worauf er als taube (bléde), trage Person in Ersch-
einung tritt und offenbar unfahig im natirlichen Wettbewerb ist, was in
der Gesellschaft normal ist.

Und das ist ein modifiziertes Abbild der Manifestationen des Sexual-
triebes. Es ist schlecht, wenn diese Modifikationen in das Streben einer
Person nach politischer Macht, nach Diktatur, minden. Und es ist auch
schlecht, wenn ein Mann fiir Frauen wegen seiner Brunst gefahrlich
wird. Bei Frauen ist es ebenso schlecht, wenn ihr Sexualtrieb aktiv wird
und als Ergebnis sich in unerwiinschte Formen (Auswiichse) verwan-
delt. Wie auch immer, es ist gar nicht gut, wenn jemand wegen seines
falschen Umgangs mit dem Sexualtrieb ein "gesetzestreuer” Birger in
der Gesellschaft wird. In diesem Falle kénnen wir Menschen sehen, die
so biegsam sind, dal} sie eine Herdenmentalitit entwickelt haben und
mit der allgemeinen "Welle der Moral" oder der Welle der "blrgerlichen
Friedfertigkeit" einher gehen (angepalit sind).

Wenn es dann auf diesem Wege eine Uberwiegend grol’e Anzahl von
"gesetzestreuen" Birgern gibt, dann verschiebt sich die Moral (als
ethischer Standard), weil das Zentrum (der Moral) sich woandershin
verlagert hat, entweder zu einer universitéren Institution oder in irgend-
einen "think tank". Diese neue "Friedfertigkeit" verhindert, dall die
Leute in die Geheimisse der Lehre Uber die mystische Entwicklung ein-
dringen kénnen. Die Unempfindlichkeit der biegsamen und formbaren
Leute beweist das Faul-Sein gegenlber dessen, was jede Lehre
bendtigt, und dieses steht somit in diametralem Gegensatz zum dem,

239 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

was man als die Lehren zur Transformation der inneren Natur einer
Person nennt. (Anmerkung: Weil sie sich immer dem Diktat des materi-
ellen Vorteils beugen, kommt es nie zu einer gerechteren Gesellschaft).

In der Praxis flihrt eine mystische Lehre eine Person zum Eintauchen
in die Tiefen des eigenen Wesens und das kann niemals funktionieren,
wenn man nicht die Intensittat, die Geschwindigkeit und Griindlichkeit
der Information (Erkenntnis) zu und Uber ihre instinktiven Natur in ihrem
Gehirn (Bewultsein) erhéht. Das kann aber nie gehen, ohne eine Per-
son aufzuwirbeln, die scheinbar sexuell wunschlos ist, und ihr Kérper
sie dann zu kompromif3losen Verlangen treibt, entweder zum Sex oder
mal kraftig auf den Tisch zu hauen. Wahrend der mystischen Bemih-
ungen muf} das alles bericksichtigt werden, besonders am Anfang der
Entwicklung. Nur Gurus (spirituelle Meister) sind in der Lage, dem-
jenigen Rat zu geben, der auf solch Weise (eine Losung) sucht, auf
dal seine Natur ihn nicht in falsch verstandene Verhaltensweisen mi-
treil’t, wenn sie innerlich ihre Grenzen absichtlich bis zur Grenze der
sexuellen Entladung verschieben. Falls das Motto "Kenne Dich
Selbst" ist, dann mu® man mental mit analytischer Aufmerksamkeit in
sich hinabsteigen und auf diese Weise die Oberflache einer immer
stabilen Psyche aufwirbeln. Und jene, die das nicht machen (wollen),
mussen eben mit einer vollen Selbstbeobachtung mental in sich
absteigen und all das aufwirbeln, das dort sitzt, sonst kdnnen sie nicht
Uber sich selbst Kenntnis erlangen. Das Wissen iliber sich selbst
kann es nur dann geben, wenn die Zustinde auch im BewuBtsein
sind, und nicht jene, die dort nicht existieren.

Da gibt es die geldgierigen Schulen der (tantrischen) Mystik in Indien,
denen man besonders in den mystischen Kreisen vertraut und die
jenen, welche den Pfad der (sexuellen) Beruhigung suchen bzw. den
Pfad der Beruhigung der Selbst-Ignoranten oder den schlafenden
Raubtieren aufzeigen. Diese Schulen schaden jedem, wer in diesem
oder im zukilinftigen Leben ihr Mitglied wird. Der Grund warum diese
Schu-len attraktiv sind, liegt in diesen "Suchenden", welche in falsche
Ideen Uber die Ordnung der Dinge in dieser Welt versunken sind, denn
es paft zu deren Absichten, vor sich selbst wegzulaufen. Daher erfiillen
diese niemals die Anforderug des "Kenne Dich Selbst". Deshalb sollte
man nicht dartiber nachdenken, noch sollte man einen Rat (von denen)
annehmen.

LaR uns uber Leute nachdenken, die innerlich nicht oberflachlich sind
und die eine echte Ldsung dieses Leidensproblems suchen, welche
aus der gannzen Struktur eine typischen Menschen entspringt. Diese
Leute missen wissen, wenn sie dieses personliche Problem |6sen
wollen, missen sie in die Psyche absteigen und an der Struktur dort

240/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

riitteln, wodurch sie sich vor den Attacken des Verlangens ihrer men-
schlichen Natur entblélRen. Wenn sie da vorsichtig herangehen, dann
kdénnen sie den hervorgerufenen Wirbel kontrollieren. Wenn sie so fort-
schreiten, dann bewegen sie sich auf dem Pfad der Erfahrungen vor-
warts, denn das ist notwendig fur die geistig entwickelten Mystiker,
damit sie nicht in unterschiedlichen Wahnvorstellungen abgleiten und
sich der Gefahr aussetzen, bei der Transformation gewisser Mangel
nicht die falschen zu realisieren. Wir missen wissen, die unkon-
trollierte Sexualitit ist der grundlegende Makel in der fortgeschrit-
tenen Mystik. Denn es ist diese Sexualitat, die aus einer Person einen
Sklaven, einen Ursupator, Bésewicht oder tragen Schwachling macht.
Wenn er oder sie diesen Makel los wird, dann verwandeln sie sich in
einen Prototypen eines mystischen Heiligen, so wie es von einer
wahren mystischen Schule verstanden (und verlangt) wird.

Wie bekampft man die Sexualitat?

Wenn eine Person mental mit einem klaren, wachen Bewulftseinin in
sich absteigt, dann werden sie sicher die Attacken erfahren, welche die
unerwinschten Antriebe in der inneren Natur erzeugen; jene Attacken,
die vorher erwahnt wurden. Aber wenn dieses "Aufwiihlen" gut "dosiert"
ist, dann wird die Person diese Angriffe Uberwinden und sich "neu"
kennen lernen. Das befahigt sie zu lernen, wie sie die unkontrollierte
Sexualitat Gberwinden kénnen. Sie werden nicht nur die grobe Sexuali-
tat kennen lernen, welche im direkten Kontakt zwischen Mann und Frau
stattfindet, sondern auch jene Sexualitat, sie sich auf verschiedenste
Weisen transformiert hat. Wenn sie nicht in die letzteren (feinen) trans-
formierten Spielarten absinken, dann haben sie das Problem der Sex-
ualitat richtig geldst. Wenn sie also das gel6st haben, dann erst werden
sie realisieren, daB sie frei sind und dal} diese Freiheit eine unzer-
storbare ist. Und um das geht es hier.

Wenn also jemand auf dem Pfad der Mystik sucht, dann sicherlich nach
dieser Freiheit. Jedoch wenn sie sich selbst belligen, weil sie schwach
sind, dann wollen sie auf jene Art das Problem der Sexualitat I6sen,
dadurch dal} sie das Problem des ganzen Lebens "verdoppeln" (ver-
zweifachen). Dann werden sie durch ihr Verhalten beweisen, dal} sie
das wahre mystische Ziel nicht gefunden haben, sondern nur eine
Babypuppe, der sie sich hingeben, ohne dabei zu bemerken, dal} sie
ihren wahren Zustand betrigen. Ein Mystiker darf sich nicht selbst
betriigen, denn die Ergebnisse der mystischen Bemihungen sind kon-
kret, auch wenn sie in einer scheinbar abstrakten Sphéare errungen
wurden. Die andern, die weltlichen Leute, jedoch finden keine sichtbare
Besonderheit bei dem, der den Sexualtrieb Gberwunden und ausge-
I6scht hat. Das deshalb, weil die Freiheit nur von der Person im Leben

241 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

selbst erfahren werden kann, als ein (kostbarer) subjektiver, realer Wert
- genauso wie wir real sehen kdénnen, wenn jemand von einem Auto
Uberfahre wird und dann tot oder verletzt ist.

Aber seien wir vorsichtig, Sexualitat hat zahllose Aspekte. Ich habe be-
reits gewagt zu behaupten, da Buddha die Sexualitat Gberwunden hat,
aber der legendare Jesus Christus hat sie nicht iiberwunden. Das
ist erkennbar an der inneren Beziehung der mystischen Adepten zu der
umgebenden Welt. Jemand, der die Sexualitit komplett Giberwun-
den hat, ist gegeniiber der Menschheit indifferent. Das deswegen,
weil sie wissen, dal} die Schicksale jedes Individuums ein Resultat ihrer
Wiinnsche und Sehnsichte sind. Einmal in Form von Gedanken oder
ein andermal durch Handeln oder auf gleiche Weise, wie sie ihre
Ehepartner nicht aufgeben auch wenn ihr gemeinsames Leben nicht
freudig ist, oder sie kénnen sich von ihrem Reichtum oder ihrer Armut
nicht trennen. Anhaften (Anhangen) ist das, was die Leute als "Bedurf-
nisse" definieren. Das kann eine Frau sein, mit der sie leiden oder auch
nicht oder die Bedingungen, die auf ihnen lasten. Eine Frau ist fir einen
Mann all das, und ein Mann fiir eine Frau als Ergebnis der umgewan-
delten Sexualitat ein "sozialer Jemand" oder ein Feind, mit dem man
kampfen mul oder ein Idol mit eingebildeten Attributen. All das sind die
Konsequenzen aus der Sexualitat, die zum Leiden fuhrt. Und all das
wollen Mystiker mit mangelnder Qualitéat durch Erlangen und Erfahren
mystischer Freuden verjagen. Freuden, denen es allerdings aus objek-
tiver Perspektive an Substanz mangelt, auch wenn sie erfahrbar sind.

Die Unterwerfung zur Sexualitédt gleicht der spirituellen Verdunkel-
ung (Anm.: Verlust der Klarheit in der Unterscheidung, Nicht-Begreifen
psychischer Situationen, Nicht-Erkennen der wahren Absichten von
anderen, Abgestumpftheit), wahrend das Finden der Problemlésung zur
Sexualitdt das Erlangen der Freiheit und dem spirituellen Wissen ent-
spricht. Wenn ein Mann eine Frau nicht mehr zur sexuellen Belohnung
braucht, dann ist er sicherlich nahe dran, eine Ldsung fur dieses
Problem zu entdecken und wenn eine Frau fiir denselben Zweck kei-
nen Mann mehr bendtigt und sie ist noch keine komplett erleuchtete
Person, dann kann sie in eine anormale Form der Sexualitat versunken
sein, denn Geschlechtslosigkeit ist Weisheit in der einen und Freiheit in
der anderen Hand.

Und genau wegen der zahllosen Gefahren, welche aus den Modifika-
tionen dieser Manifestationen des Sexualtriebes stammen, darf der
Mystiker es nicht unterlassen, diese schlummernden Krafte durch die
mystische Praxis aufzuwirbeln. Sie missen besonders aufmerksam
sein und das Denkprinzip mit der Konzentration analysieren, in sich
hinabsteigen und dort so lange untergetaucht zu verweilen bis sich

242 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

diese potentiellen Krafte und Merkmale zeigen. Nur durch diesen
Vorgang wird alles im Wesen klar erkannt, durchsichtig und belehrend
aufgrund seine natirlichen Tendenzen. In den ersten Momenten der
Bemuhung wird sich der Mensch nicht als Engel wiederfinden, sie
werden sich eher als ein gefraBiges und unstillbares Tier wieder-
finden. Daher muf3 dieser Abstieg ins eigene Wesen (ins triebhafte
Unterbewultsein) dosiert werden, damit man sich erkennt und nicht
erschreckt, denn diese Form der Gier ist Uberhaupt nicht goéttlich und
die Gottlichkeit muy eben durch diese moralische Transformationerst
aufgebaut werden.

Aber es kann zum Trost dieses gesagt werden:

Nach dem Aufstand (Eruption) dieser potentiellen Krafte und Merkmale
aufgrund dieser Bemihung, werden sie schnell durch die Askese zum
Schweigen gebracht. Und was fir die Person ubrig bleibt, ist das
Wissen Uber die wahre innere Natur und sie wird sich nicht idealistisch
beurteilen, sie wird sich gemalR der Faktenlage sehen. Und wenn die
Personen gut und ehrlich disponiert sind, werden sie den Weg finden,
um all das Boése in ihnen zu eliminieren, welches sie zum Leiden fihrte.
Damit begreifen sie auch, da das Leid nicht von der Umgebung,
in der sie leben, verursacht wird, sondern durch die eigene Kom-
plexitit, die nun veranderbar wird. Und das ist das Ziel einer gut
verstandenen mystischen Lehre.

Ein praktisches mystisches Training, das anscheinend recht und gut ist
und vergniigliche freudige Erfahrungen bewirkt (verspricht), ist fir die
Ignoranten in Wirklichkeit schadlich. Der Grund liegt darin, dall diese
Erfahrungen eine interne Passivitat erzeugen und dies bedeutet einen
Abstieg ins Wesensdasein und nicht eine mystische Entwicklung (zur
Gattlichkeit). Diese (wonnigen) Erfahrungen werden durch Auslésen
(Konsumieren) von karmischen Guthaben madglich, welche eine Person
hoéher fuhren sollten, aber so schrittweise aufgebraucht werden. Im
Zustand der inneren Passivitat (Konsum) kénnen karmische Verdienste
nur abgebaut werden, das sie relativ volatile Substanzen der mensch-
lichen Psyche sind. Denn dieses nicht-verdienstvolle Karma erzeugt
schwerere Substanzen, die nicht so leicht freigemacht werden konnen
und schon gar nicht durch innere Passivitat. Interne Passivitat ist ein
Friede, obwohl es im Hintergrund ist, kann es schlechtes Karma sein,
das immer dann ausgeldst wird, wenn die Person aktiv wird. Aber leider
ist eine verlangende (gierige) Person vorherrschend aktiv (also karma-
intensiv).

Im Kontrast zum Pfad, der zum Wissen in normalen Zustand (ber sich
selbst fihrt, von dem dann jemand zu héheren Zustanden fortschreiten
kann, haben die mystischen Schulen einen anderen Weg gefunden. Ein

243 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Mystiker taucht nicht - wie es Yogi tut - irgendwo in sich hinein bis zum
Fundament der Existenz, in die Basis des Rumpfes und anfénglich in
die unteren Auslaufer, in die FURe und Beine, sondern in die Brust,
wo die Yogis sagen, das spirituelle Herz (Anahata) plaziert ist. Auf diese
Art ud Weise des Eintauchens in diese (unteren) Kdrperpartien, gleich
wie in die Brust, werden die Krafte und Eigenschaften entflammt, die zu
diesen Korperpartien gehoren.

(Anmerkung: Also der Adept versucht das Problem durch Konzenration
auf die FURe und Beine und der Mystiker in die Brust zu 16sen).

Ein Mystiker, der sich in die Brust konzentriert, kann sicherlich ele-
mentares Verlangen zum Schlafen bringen, denn durch das Erwecken
de psycho-neuralen Ganglien beginnen die idealistischen Flammen zu
brennen. Das ist sicherlich schon, aber es fihrt nicht dazu, dal man
sich selbst erkennen kann. Es ist insoferne schon, als da® die Person
selige Erfahrungen machen kann, die allerdings nicht zu der Person
gehdren, die noch nicht durch moralische Anstrengungen transformiert
wurde. In Wirklichkeit trennt sich die betreffende Person und sie kann
ein abruptes Hochheben im Inneren erreichen, die héher ist als sie es
von Geburt her mitgebracht haben. Dadurch verbleibt die giftige
Schlange der Sinnlichkeit, der Selbstsucht und der Verlangen in den
Wurzeln des Wesens (im dunklen Unterbewuf3tsein) und unter ge-
wissen Umstanden wird sie einen Weg zuriick zur Oberflache finden
und stirzt den Mensch zurlck in den Abgrund der primitiven und ele-
mentaren Menschlichkeit. Dabei ist es unerheblich, dall es nicht in die-
sem Leben passiert. Das Verlangen nach Existenz (Lebensdurst) fiihrt
zur Selbst-Erneuerung (Objektivierung), bekannt als Wiedergeburt oder
Reinkarnation. Der Mensch soll wissen, die Schlange der niederen
Menschlichkeit (und Instinkte) hat genug Zeit, um letztendlich doch zu
obsiegen.

Daraus folgt: Es ist unbedingt notwendig, mithilfe eines konzentrierten
und analytischen Denkprinzips in sich hinabzusteigen. Die Niedere
Natur wird dadurch irritiert und dadurch halt die Person die Zugel der
Moralitat in der Hand, welche durch die Silas gegeben sind. Nach dem
Aufstirlen kommen sie wieder zur Ruhe, mit dem guten Ergebnis, dal
die Schlange ihren Platz verlassen hat (aufgeben multe). Dann wird
die Person nicht weiter von einem bdsen Feind verfolgt, sondern kann
in Frieden leben, in einem Zustand der Erlésung fiir alle Zeiten.
Naturlich nur dann, wenn sie ihr Leben ohne jeglichem Verlangen, ohne
Winschen, ohne Drang zum Sein und Haben, beenden. Der neue
Zustand ist dann sicher nicht gegeben, wenn der Mensch in das Joch
des alles-kontrollierenden Teufels (Triebes) geschirrt wurde, wie er es
vorher war und das den spirituellen Lehren bekannt ist. Ist alles gut
verlaufen, dann wird er oder sie Uber der Natur (Maya) stehen, Gber der

244 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

versuchenden, eigenen menschlichen Natur und tber allen Ebenen der
treibenden Krafte der Natur (des Kosmos) tiberhaupt.

Ende der Abhandlung.

Zusammenfassung (nicht in der Abhandlung):

1. Der grobe Trieb (sexuelle Befriedigung) muf® an Unterernahrung
eingehen. Dabei ist die Unterdriickung durch Verschiebung des Nicht-
Erkennes nicht erlaubt, die rechte Transformation mufd das bewirken.

2. Ohne vollstédndige Eliminierung des Lebenstriebes, und damit der
Sexualitat, gibt es keine absolute Freiheit.

3. Wenn der Mensch nicht mit geeigneten Mitteln in das Unterbe-
wultsein absteigt und die dort bdsen, negativen Krafte nicht erkennt
und nicht transformiert, bleibt er weiterhin ein Sklave seiner Natur,
bleibt biegsam gegenliber der Welt und somit, aus geistiger Sicht,
weiterhin eine soziale Kreatur.

4. Nur durch das Absteigen in die "Finsternis" und durch das absicht-
liche Erkennen der dort wirkenden Kréfte wird die Transformation in die
innere Ruhe (Unantastbarkeit) gelingen.

5. Das Anfachen der Hoheren Natur bei gleichzeitigem Ignorieren der
Niederen Natur mufd vermieden werden, das Ergbenis kann schlimmer
sein als vorher (auch in einer neuen Existenz) und zu Selbstmord
fihren (siehe "Aufrichtige Erzahlungen eines russischen Pilgers").

6. Der Prozel} des Absteigens und der Transformation ist hier indirekt
beschrieben: a) durch die extensive Konzentration und b) durch Erzwin-
gen einer dauerhaften freudigen, ursachlosen Stimmung (Kompen-
satiom der Rickwirkung des Aufwirbelns, das einen Stimmungsabfall
bewirkt) und c) durch die gesteigerte Achtsamkeit zur Beobachtung
dieser Vorgange. Fir diesen langeren Prozel} ist nicht unbedingt ein
Guru, spiritueller Meister, erforderlich, wenn man sich an die Bedind-
ungen halt. Jedoch kann ein Meister zielgenau helfen, korrigieren und
den Transformationsvorgang beschleunigen.

7. Ist der ganze Prozel abgeschlossen, dann wird der Boden des aus-
geraumten Unterbewuftseins "weil® angestrichen", indem das geistige
Licht den Raum dort ausflllt und ihn ins (Tages-)Bewulitsein integriert,
wodurch das BewulBtsein zu einem geistigen Monolith (Vajra) wird.

8. Yogis, Mystiker oder Buddhisten, die in der Einsamkeit die geistige
Entwicklung vorantreiben und das Problem nicht endgiiltig I6sen,
sollten besser dort bleiben, ansonsten droht der Rickfall oder geistige
Niedergang, was schon ofters passiert ist - dartiber wird selten oder gar
nicht berichtet. Maro ist hellwach, auch er schlaft nie.

9. Im der Bemiihung wird das erste grof3e Ergebnis durch Verbinden
und Ver-rigeln der inneren pranische Stréme, also Apana mit Prana,
erreicht. Damit ist der Mensch gegen die sexuellen inneren und

245/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

aulleren Reize immun (siehe Kapitel "Sukhayana"). Das Apana tendiert
immer nach unten, versorgt den Trieb mit Kraft und versklavt den Men-
schen buchstablich.

10. Auch die Gotter haben dieses Problem in einer wesentlich verfein-
erten Form, also nicht endgliltig gel6st, denn sie "geniel3en" ihren Zu-
stand.

246 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die hochste Paramita

Aus dem Leben eines Bodhisattva

Hier wird dem Leser eine bislang unveréffentlichte Erfahrungstatsache
eines spirituellen Mahayana-Meisters héchster Stufe geboten und ist
eine anschauliche Bestatigung der gelebten Selbstlosigkeit auf dieser
Stufe. Hier wird das machtvolle Wirken eines Buddha verdeutlicht, der
die ganze Menschheit qualitativ zu erheben versucht, wahrend er
gleichzeitig die Berufenen an die Erleuchtung heranfihrt. Dies ist die
hdchste, unvergleichliche und durch nichts Uberbietbare Paramita. Es
ist wahrlich einmalig, dal® darlUber berichtet wird (wenn Uberhaupt),
siehe dazu auch am Ende ,SchluBbemerkung®. All die Beschreibungen
der Paramitas sind nichts wert, wenn darauf "herumgekaut" wird und
man sie nicht fur die Menschheit umsetzt.

Erklarung vorab: Brahma und Vishnu sind personifzierte Krafte einer
bestimmten transzendenten Qualitdt. Man kann denen auch andere
Namen geben, diese sind aber gelaufig. Der Mystiker kann selbst wah-
len, ob er diese Krafte und Zustande personifiziert oder als reine phy-
sikalische Qualitat sehen will. Unter Bewul3tein wird hier das kosmische
BewulRtsein verstanden.

Beginn des autobiografischen Berichts:

"Es ist ndmlich nétig, die Erfahrung aus der Verschiebung des Bewuf3t-
seins aus der Basis des Weltallsubjekts auf die Basis des Objekts zu
gewinnen, wobei der Kosmos die friihere Aufgabe vom individuellen
BewuBtsein annimmt, mit welchem man ausgestattet ist. Schlief3lich
héngt es nur von den Bedingungen ab. Sollte ein beliebiger Mensch
wirklich einen Erfolg haben in seiner Bemihung um die Vernichtung
des Denkens in zeitrdumlichen Beziehungen, wiirde er plétzlich erken-
nen, dall der Kosmos eine interne Erscheinung in der Bewulltseins-
qualitdt ist, die das Bewulltsein jedes Menschen wird, der die bisher-
igen Grenzen der Bewul3tseinsprozesse vernichtete.

Das allein bestétigt die Relativitdtstheorie auf der psychisch-physikal-
ischen Basis. Dal3 diese Erfahrung wirklich ungewohnt ist, spielt liber-
haupt keine Rolle, weil sich niemand bemliht, das Netz vom Zeit-Raum-
Kontinuum zu zerbrechen, welches sein Bewufl3stsein fesselt. Au3er-
dem fiihrt die Erfahrung mit dem Ubergang des Weltalls aus der objek-
tiven in die subjektive Sphére (im Verhéltnis zum Bewul3tsein) zu einer
mit Freude erregender Bestétigung, dall das Weltall eine lllusion ist,
was die Wissenschaft in Wirklichkeit erkennt, aber die Leute diese nicht
bestétigen wollen, weil sie die Beweiskraft (ihrer Wirklichkeit) nur den

247 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Sinnen zugestehen, von deren Existenz sie hingegen behaupten, diese
seien eine Kundgebung (Reflektionsfaktor) der Materie.

Was meine Erfahrung mit Brahma anbelangt, soll der Leser diesen als
eine Qualitét verstehen. Diese Qualitét ist unbedingt nétig, damit
die Welt und das gesamte Geschehen im Universum eine sittliche
und hiermit auch die strukturelle (physikalisch und gravitational)
Ordnung hat. Dabei sind die vorwiegenden Absorptionsfaktoren dieser
Qualitéat die Leute, welche, indem sie sich mit Gedanken von dieser
Qualitdt immer mehr entfernen, sie auf diese Qualitét einwirken wie
eben eine Zentrifuge auf Wasser einwirkt. In einem anderen Sinne
hei8t das, dal3 die menschlichen Wesen als physikalische Faktoren an
der Grenzlinie der Welt von Phdnomenen und Kréften durch ihre Le-
bensweise bewirken, dal3 die Qualitdt, auf welche sich alle sittlichen
und andere psychologischen und geistligen Werte stlitzen, sich immer
stérker ihrer Welt entzieht. Die Ursache ist allerdings darin gegeben, da
in der Menschenwelt die materialistische Anschauung erscheint und
Ful3 fa3t, was der Vorgdnger von Selbstvernichtung ist.

Ich geriet in dieser Periode, von der ich gerade rede, in eine Situation,
dal3 ich die brahmische Qualitdt in mein Inneres absorbieren konnte.
Symbolisch sollte es bedeuten, dal3 ich einigermallen das reparierte,
was die Leute stets verderben; die Bedeutung dessen darf weder ich
noch jemand anderer beurteilen, da diese nur die Zeit zeigen mag. Und
dieser Verweis auf die Zeit stimmt mit den mystischen Lehren von
Orient (iberein, die dariiber aussagen, dal3 die Weltanschauung und die
damit verbundenen Weltschicksale aus tiefen inneren Voraussetz-
ungen geboren werden, deren Griindung sich jeder (blichen Wahr-
nehmungskraft entzieht. AuBerdem kénnte es fiir den Leser eine Uber-
raschung sein, dal3 des Shivas Alter, das Zeitalter vom Goftt-Vernichter,
in Visionen weitaus schéner erscheint als das Zeitalter von Vishnu, vom
Gott der Liebe und der Glite. Die Vernunft deutet uns jedoch an, dal
das Zeitalter Shivas, des Gottes der Asketen, sich durch den Verzicht
auf das alles auszeichnen muss, was die Elementarbegierde hervorruft.
Verzichten die Leute auf Bemiihungen um Erwerbung der Sachen, die
ihre Llste erregen, ergibt sich daraus eine Voraussetzung fiir das
Entstehen vom paradiesischen Zusammenleben auf der Erde.
Mittlerweile entwickeln sie ihre Begierde, weil es vermutlich ein Merk-
mal von Rationalismus, Klugheit, Weisheit und intellektueller Entwickl-
ung sei. Deshalb miissen sie fiir diese Vorteile mit Sklaverei, Leiden,
Ernten von Hass, Wahnsinn, Mangel und Ubel zahlen. Aber lassen sie
sich denn (ber diese klaren Zusammenhénge belehren? Nein, sie
werden weiterhin glauben, sie schwangen sich lber die vermeintliche
Dummheit empor, die nur eine Einfachheit (und Schwéche) der Gldub-

248/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

igen, der von Natur besseren und barmherzigeren Leute war.
Angenommen, dal3 es mit dem Vishnu nur ein Traum war, welchen wir
unter sonderbaren Bedingungen trdumen kdnnen. Eines war jedoch
sicher: Seit diesem Moment, sehr lange Zeit hindurch, solange, als es
mir nicht gelang das sich empdrende ekstatische Innere zu beruhigen,
zertfiel mir jede Situation in karmische Ursachen und Folgen, und es
blieb daraus nichts, was man ein Rétsel der Gegenwart nennt. Hier-
durch entstand in mir unermeBliches Wissen, liber welches ich sehr
oft bedachte: Wieso werde ich aus diesem Wissen nicht wahnsinnig?

Jawohl. Vor meinen Augen wurde die Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft der karmischen Prédestination eine blo8e Gegenwart, und ich
blickte ins entsetzliche Samsaro, dessen Fangarme immer alles hal-
ten, dem die Lebenswege der Lebenstrieb bestimmt und nicht das
reine Bewul3tsein als der Aspekt vom unbegrenzten Bewul3tsein.
AuBBerdem tauchte in mir ein Eindruck auf, dal3 ich in die weltlichen
Schicksale der Menschheit einen Hebel der heilsamen Moral ein-
fiigte, den weder Menschen und Démonen, noch die Géttern und so-
gar ich selbst in der Zukunft gelingen wird auszureifSen. Daher bean-
spruchte ich, fiir keinen phantastischen Trdumer gehalten zu werden,
der seine Abstraktvisionen auf die Wirklichkeit anwendet. Ich weil8 nédm-
lich, dal3 die Weltschicksale eine vollendete Tatsache sind, deren
Geburt durch sittliche Anschauungen der Menschen und der Ge-
schopfe aus der Vergangenheit bedingt wurde, und daB die sitt-
lichen und politischen Leitspriiche der Gegenwart nur eine Liige
darstellen, die unwissende und geistig blinde Fiihrer den blinden
Menschen in ihre Gesichter nur darum schleudern, weil dahinter
ein Ehrgeiz ihrer Fiihrer lauert, der eben noch von ihrer Sittenver-
derbtheit unterstiitzt wird.

Ja. Ich wurde ein Rad, dessen erste Radfelge eine alles Lebendige
liberwindende Kraft war, die den Atem der Moral bildete; dieser Atem
begann von da ab durch die Welten des Lebens zu wehen, und ich -
nach gewissen Merkmalen - kann nur vertrauen, dal3 er beginnt, die
animalische Weltanschauung zu durchdringen und diese zu bekém-
pfen, die uns soviel unertrégliches, schweres karmisch Béses verur-
sacht hatte.

Ubrigens ist es kein Grund vorhanden, etwas zu verschweigen. Ich
weil3 ndmlich, daBB Weltschicksale nicht in Hianden von Diktatoren
liegen; diese fiihren nur die Befehle des Karma aus. Sonst ist alles
enthalten in der héchstsubtilen Spannung, die Menschen zur einer
gewissen Sittenanschauung fiihrt, von welcher das wirkliche Schicksal
abhéngig ist. Warum kbnnte nicht daher der méchtige Mentalstrom, der

249 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

aus dem ein Zustand hervorging, in welchem das Bewulltsein die
Macht vom Brahma selbst (iberstieg und vor den Thron Vishnus trat,
eine energetisch-elektrisierende Kraft werden, die sich nicht-selbst-
beherrschende Menschen zu einer anderen, besseren Weltanschauung
fihrt? Die mystischen, mentalen und psychologischen Kréfte arbeiten
in Herzen und Gehirnen der Leute und bilden selbst das, wozu ein sich
nicht kennender Mensch sagt: "Ich will das." Dies ist der Hebel,
welcher die ganze lebende Welt bewegt, ihr tdgliches Bewulltsein
entfesselt und die Ansicht erzeugt, von deren die Leute post festum
behaupten, sie sei ihre Ansicht. Es ist ndmlich klar, dal8 obwohl die
Leute mit der Kraft des téglichen BewulBtseins und mit dem von der
Existenz dieses Bewulltseins abhédngigen Willen ausgeriistet sind,
werden sie doch von mechanischen Faktoren betrieben, die vielleicht
nur psychologisch sind, die aber in jedem Falle alle Neigungen und
Bedingungen erzeugen. Diesbezliglich ist der Begriff "ich kann" von
der Bedeutung her nur ein resultierender Faktor, und aus demselben
Standpunkt erscheint uns der Mensch nur als ein armseliges Geschépf,
dessen Geistverdunkelung eben durch sein falsches Selbstbewul3tsein
gesiegelt wird. Darum glaube ich der Wirkung von Mentalkraft des
Augenblicks und seinen Umsténden, welche mit der Vision von Vishnu
zusammenhingen, und auf diesem Grund setze ich voraus, dal3 der
Moment, wo ich Vishnu (Kraft der héchsten sittlichen Qualitat) erblickte,
begrii3te und beriihrte, ein Augenblick neuer Mentalstrome wurde, in
welchen das Zeitalter voll sittlicher und schicksalhafter Krisen (Verfall)
ertrinken wird und nun durch ein Zeitalter mit besseren Schicksalen
ersetzt wird. Wann geschieht das alles? - Die Zeitschlacken, die sich
aus der Umarmung vom Saturn herriihren, kbnnen zuverlédssig nur das
Leben von Materie und Sinnen messen, dagegen versagen sie vor dem
Antlitz der Mentalspannung. Deshalb ist der Vorgang zu der sittlichen
Genesung nur empirisch festzustellen, aber das Zeitalter von Vishnu
scheint mir nicht unabsehbar zu sein. Um so mehr, da3 die Leute von
heute den Mentalzustdnden néher sind als die Leute von friiherer Zeit.
Und in ihren Herzen kreuzen sich haufig Schwerter von Moralverfall
und Sehnsucht nach sittlicher Genesung. Das selbst sei ein glinstiges
Vorzeichen, welches die Hoffnung hat, in absehbarer Zeit* sich zu erfiil-
len.

(* Die Zeitstrecke (ab 1970) bis zum Beginn der Erfullung der neuen Einflisse
ist nicht genau bestimmbar und kann noch Jahrzehnte oder mehr dauern und in
der Zwischenzeit kann das Bose (Kriege, Elend, Unrecht) nochmals kontinental
aufflammen, wie die Restfeuer nach einem Brand. Aber diese "Wartezeit" ist
gar nichts gegen die Zeitdauer, die der Dauer des eisernen, schwarzen Zeit-
alters (Kali-Yuga) zugeschrieben wird.

250/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Nach der Vision von Vishnu, der Verbreiterung in den Raum und nach
der Verzehrung von Brahma als eine Qualitdt unseres Kosmos wurde
ich ein Eingeweihter der Bruderschaft vom Donnerkeil. In der Hand
hielt ich ihr Symbol; dann plétzlich, von Innen heraus und von inneren
Drucken getrieben, verwandelte ich den Donnerkeil in einen Phurba
(rituelles Messer), mit welchem ich den Weg (iber die dunkle beklem-
mende Mentalhiille unserer Erde antrat. Uber mir schien die Sonne, die
ihre beseligenden Strahlen auf diese schreckliche, undurchdringliche
Erdhiille sandte, und mir trat ins Bewusstsein der Kummer der Mensch-
heit, die von ihrem eigenen Karma umklammert wird, das sie durch
egoistische Aspekte und Taten hervorgebracht hatte. Ich riickte daher
schnell tber die dunkle irdische Mentalhdille, in welche ich das Phurba
hineinstiel3, und dabei fahndete ich gleichzeitig danach, ob ich in dieser
Schicht eine Liicke finde, wie ich diese mit dem magischen Messer ver-
breitern und dadurch bessere karmische Aussichten fiir die jetzigen
Menschen vorbereiten kénnte. Leider war die Mentalschicht der Erde
so kompakt, dal3 ich daraus schlof3, die Wahrheit selbst liegt als
Vorherbestimmung der Welt zugrunde ...

Das Versagen der Funktion von elementaren Sinnesorganen, auf wel-
che wir unsere Feststellungen der so genannten wahren Natur der
Wirklichkeit griinden, mag eine Gelegenheit fiir einen Psychiater wer-
den, insbesondere, wenn dieses Versagen auch den Tastsinn zu betref-
fen beginnt. Ich habe hingegen die Erfahrung, dal3 die psychische Ge-
sundheit oder Krénklichkeit sich nicht nur auf das Funktionsungleich-
gewicht griindet. Wenn es nicht so wére, kbnnte ich mich nicht zwi-
schen der sichtbaren und unsichtbaren Welt mit bloBem Geruch orien-
tieren. Aber dieser Umstand soll nur interessant bleiben. Ich will dazu
nur hinzuftigen, dal3 das psychische Gleichgewicht nur auf sehr wacke-
ligen und daher unzuverldssigen Fundamenten beruht, und der stliche
Esoterismus belehrt uns sogar dariiber, dal8 mancher Typ vom Verlust
der psychischen Balance einen Anfang der Resorption des normalen
menschlichen Wesens ins libersamsarisches Wesen bedeutet. Mit an-
deren Worten: Es gibt auch "Narren", die in einer héheren Welt leben,
welche sie schon realisiert hatten. Dazu kann nichts die Uberzeugung
der Menschen dndern, dal3 dieser Zustand ausschlieBlich krénklich sei.
Im héheren Sinne ist die Norm fiir die seelische Gesundheit eine blo3e
Konvention.

Eines ist jedoch sicher, weil das aus meiner direkten persénlichen Er-
fahrung resultiert: Man kann sich in seinen postmortalischen Zustand
seine gesamte alte Welt mitnehmen, ohne je zu erfahren, dal3 sich in
seinem Zustand etwas wesentlich verdnderte. Auch dies ist ein Beleg,
dal3 die du3ere Welt ein Relativum ist, dem wir reale Werte nur auf-

251 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

grund unseres eigenen momentanen psychologischen Zustandes zu-
schreiben. Mit anderen Worten: Unsere Sinneswelt gibt es nur in un-
serem Gemdlit; aus dem absoluten Gesichtspunkt ist nichts wirklich, was
struktural ist.

Natiirlich, ich wullte und stellte sehr gut fest, dal8 manche Kraftlinien
den Kérper zu zerreiBen wissen, aber es schien mir nicht, dal3 ich eine
Mbglichkeit habe, anders zu tun als wie ich mich gerade verhielt, denn
ich lebte eine Gelegenheit der absoluten Lésung von karmischen Pro-
blemen des Menschen mit karmischen Schulden. Und so vertiefte ich
mich in unangenehme karmische Wellen, und erneut tauchte ich aus
denen auf, gebrandmarkt auf meinem Kérper, Geist und auch Bewul3t-
sein von Erfahrungen milllicher Inkarnationen. Vor meinen Augen tau-
chten bald weile Geister auf, deren verdienstvolles Karma keinen
EinfluB auf sie belastende Unwissenheit hat, bald wieder himmelra-
gende Ungeheuer, die meinen Kérper in ihren vernichtenden Einfluss
zu verhlillen wussten. Daraus ergaben sich abwechselnde Zusténde,
deren Ausgleichung eine so schwierige Aufgabe war, dal8 ich mich an
der Grenze von Leben und Tod bewegte, mit einer karmischen Aus-
sicht fiir eine definitive Ausrottung aus dem Weltall, oder fiir die Geburt
in der Hélle auf die Dauer von zahllosen Verkérperungen hindurch,
oder fiir ein Irrsinnig-Werden in vielen menschlichen Inkarnationen. Da-
bei hatte ich eine stdndige Beschwernis damit, dal3 die Verhéltnisse es
nicht erlaubten, mich um meine persénliche Schicksale zu interessie-
ren, und aufgrund dessen stand ich im Weltall der aufriihrerischen kar-
mischen Kréfte als ein véllig wehrloses und innerlich ganz entbléltes
Geschdpf.

Mein Geist pulsierte, stieg und sank zu der Zeit. Plétzlich fand ich mich
vor irgendeinem Vogelspuk, der mit einem Ful3 an der Grenze von
Persien und Kaukasus stand, wogegen mit dem anderen an den See-
ufern irgendwo in Belutschistan. Die Spukgestalt stand ganz steif und
durch die bloBe Erscheinung deutete sie gewille Gefahren in diesen
Landschaften und auch in der ganzen Welt an. Da driickte ich schon in
der Hand ein kleines Schwert, von welchem ich vermutete, es sei be-
stimmt, benutzt zu werden. Ich stach es dem Ungeheuer in den Hals
hinein, aber dies - stand weiter. Infolge dessen trat in mir eine gewisse
Angst auf, daB3 ich etwas zu einer sehr bésen Aktion provoziert hatte.
Und da hielt ich schon ein méachtiges Schwert fest und haute in den
Hals des Gespenstes. Aus seinem Hals strémte danach Blut und
Wasser, und diese rannen (ber die Beine zur Erde und ins Meer (wo
Israel und der Libanon ist). Und der Kopf des Spuks sank, der Kérper
brach zusammen. Aber da beobachtete ich, ob das Blut nicht auch die
Menschen liberhduft. Es schien nicht so, allerdings ein paar Tropfen

252 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

fielen auf sie. Das meiste Blut floss ins Meer hinab, aber gewisse un-
glinstige Vorboten™ blieben. Ich nehme an, dal3 dieses Ereignis die
Spannung zwischen den arabischen Staaten (Golfregion, Naher Osten)
und den Weststaaten betraf. Diesbeziiglich wére es méglich anzuneh-
men, dal3 es nur um eine Vision im Bereich von Vorboten ging ...

* Hier ist Bezug genommen auf die anhaltenden Spannungen, Unverséhnlich-
keiten, Kriege und Grausamkeiten in dieser Region, die strikt dem Karma fol-
gen, die allen Bemiihungen der Ratio und den Fiihrern der Welt mit ihrer Diplo-
matie wie verhext trotzen.

Aber die atavistischen Voraussetzungen sind nichts Festes wie die Ma-
terie. Diese stiitzen sich auf das Fiihlen, und daher ist es méglich, dal3
derjenige, der wie ein Bodhisattva fiihlt und eine Starke des Mystikers
besitzt, der sich bis zum tiefsten Bestandteil seiner Natiirlichkeit beherr-
scht hatte, diese Voraussetzungen verdndern kann, und dadurch aller-
dings auch das Fiihlen der Leute und von hier aus ihre Schicksale. Er
kann dies um so eher vollbringen, weil die Basis der Atavismen nicht
unterschiedlich zu jedem Individuum ist, sondern gemeinsam fiir alle
Menschen. Aus diesem Grunde kann der Mystiker so genannte Grol3-
taten” vollbringen ..."

Ende des Berichts.

SchluBbemerkung

Kann ein normaler Mensch wirklich begreifen, dal es a) ein Reich der
Ursachen und b) eine Mentalssphare der gesamten Menschheit gibt
bzw. dal es so etwas Uberhaupt gibt und kann er begreifen, was c) die
absolute Macht im Guten bedeutet und d) was ein geistiger Riese unter
groRer Anstrengung bewirken kann? Wird er das fir ein Marchen oder
ein "hoax" halten? Werden die Lamas mit ihren akribischen Beschreib-
ungen der héheren Paramitas, mit ihren trantrischen Figuren, Invoka-
tionen und Ritualen dies als "das allerbeste Mahayana" anerkennen?
Auf jeden Fall sollten sie besser selbst das anstreben, was sie in ihren
Ritualen mit dem Phurba und Donnerkeil symbolisieren anstatt zu tun
"als ob ...", denn die beschriebende Verbesserung des Gesamtkarmas
der Menschen ist zeitlich begrenzt. Es sind daher Wiederholungen er-
forderlich damit eine Kontinuitat ber Jahrhunderte hinweg eintritt.

Fir den Leser sollte zweifellos jetzt erkennbar sein, dal} es einen direk-
ten Zusammenhang zwischen Schicksal und der Moral gibt, die mit
dem rechten Denken beginnt. Dies ist als eine psychisch-mentale
GesetzmaBigkeit anzuerkennen, gleich wie man das Wirken der Gra-
vitation anerkennt.

253 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

BUCHYV

Das begleitende Wissen

Hier ist ,rechtes” Wissen, das sich rund um die Essenz jeder geistigen

Lehre rankt und Uber das man genauere Kenntnis haben sollte und das

so themenbezogen kondensiert in keiner Lehrrede vorkommt. Meist ist
es verstreut Uber zahlreiche Bucher.

Es ist unverzichtbar und dient zum Versténdnis Uber sich selbst, Uber
die eigene innere Mechanik, zur eigenen Entwicklung und zur eigenen
Einbettung in das kosmische Geschehen. Primare
Definitionen tragen zur Klarheit und zum Gesamtverstandnis bei.

254 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Klarheit in Begriffen

Einige wichtige Begriffe tauchen Uberall (Blcher, Vortradge, Medien etc.)
auf und werden mehr oder weniger unterschiedlich willkurlich
angewandt. Hier sind einige definiert, so wie sie von geistigen Entwick-
lungssystemen verstanden werden.

A) Aligemein

1. Natur ist hier alles, was nicht vom Menschen erschaffen wurde.

2. Gurus, spiritueller Meister, Mystiker, Bodhisattva sind Begriffe fiir
Menschen, die geistige Vollkommenheit erlangt haben, unabhangig
vom absolvierten Entwicklungsweg. Sie sind auch Einweihungsgeber
im Gegensatz zu normalen Dharmalehrern oder Schulgelehrten.

3. Yogi, Cela, Bhikkhu, Adept sind hier Begriffe fur Praktizierende
(Laie wie Ordinierte) in Yoga und im Buddhismus, unabhangig von
ihrem geistigen Level bzw. Fortschritt.

B) Nicht-materielle "Dinge" oder Entitaten im Wesen Mensch

1. Das BewuBtsein (pali viifiana) ist eine transzendente und héchste
,<Qualitat” der Realitat selbst und ist die lebendige Essenz des Univers-
ums, es besteht aus ,klarem Licht* und durchdringt den gesamten Kos-
mos. Es ist ,immateriell“ und ist keine Funktion resultierend aus Sinnes-
wahrnehmungen. Die Primarfunktion des BewulBtseins ist die Wahr-
nehmung als unbeteiligter ,Beobachter oder Seher und ist daher die
elementare Grundlage der Achtsamkeit und des Lebens Uberhaupt.
Das Bewulfitsein denkt nicht. Das Bewuftsein ist unantastbar, unzer-
storbar und immerdar, auch bekannt als Diamant oder Vajra, und sein
Licht ist alles-durchdrigend und variiert ,hart bis freundlich®.

2. Das Denkprinzip (Denkorgan) ist nicht selbstleuchtend, es fungiert
als Reflektor und ist von Natur aus glatt. Das Denkprinzip kann weder
beobachten noch zuschauen, sondern nur wiedergeben. Die Person-
lichkeit hat das Denkorgan "gekapert" und verfalscht so die Realitaten
oder erzeugt neue und ist Ursache aller Irrtiimer.

3. Der Geist (citta oder mind) ist das immer aktive Denkpinzip, das
"denkende BewuBtsein", daher "man mul} den Geist zahmen".

4. Geistesobjekte sind die wellenartigen Objekte des Denkprinzips
(Gedanken, Sinneseindriicke, Imaginationen, Impulse), sie bilden das
denkende Bewuftsein, deswegen ist der Mensch im Geiste immer
etwas anderes.

5. Das Denkprinzip (mind, sanskrit citta) und das BewuBtsein sind
nicht dasselbe, wird jedoch gerne als Geist Ubersetzt oder benutzt.

6. Alle Intelligenz kommt vom Beobachter, dem tberweltlichen Intellekt

255/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

und dem Gedachtnis, sie interagieren auf3erhalb von Zeit und Raum.
Der Intelligenzgrad ist abhangig von den verdunkelnen Umhallungen
der Personlichkeit (stumpf/bléd bis allwissend).

7. Gedanken sind psychische ,Energiepakete (Ladungen) mit Inhalt*
und werden nicht vom Denkprinzip, sondern von der Personlichkeit und
dem Unter-bewultsein erzeugt. Sie verfarben oder zerstéren die Ob-
jektivitat und bilden auch andere (falsche) Wirklichkeiten.

8. Das UnterbewuBtsein ist ein Container, dessen Inhalte sich dem
Tagesbewul3tsein entziehen aber trotzdem Uberall mitbestimmen. Es ist
intelligenz- und lichtlos und stinkt. Wenn man Bewul3tsein, Tages- und
Unterbewul3tsein als Einheit betrachtet, so betragt der (schwarze) An-
teil des Unterbewutseins derzeit weltweit ca. 80%.

9. Die Persodnlichkeit ist das differenzierte Selbst-BewulRt-Werden
(Ego) des Menschen. Sie ist eine psychische, materiell nicht fest-
stellbare Entitat und die Hauptursache dessen, warum der Mensch den
ganzen befreienden ProzelR durchmachen muB. Sie hat alle wichtigen
Po-sitionen besetzt, sie ist sein (falsches) ,Ich® und ist der Feind jeder
geistigen Entwicklung.

10. Die Leere oder Leerheit (shunyata, void, emptiness) ist nicht
Nichts sondern der grenzenlose Bereich von Raum und Energie, wo es
keine Phanomene gibt. Die Leere ist das einzig unveranderliche
"Stabile". Das Universum ist darin eine ,Sache“. Leere und BewuBtsein
sind Eins, das Absolute bildet in der Leere weitere ,Schichten®.

C) Begriffe tiber geistige Zustande bzw. BewuBtseinsfahigkeiten.
(Legende: P = Prozess, R = Resultat/Zustand, P+R = beides simultan)

11. Wahrnehmung (P), englisch perception, ist Erkennen, Begreifen,
Ge-wahrsein, Achtsamkeit in einem, Voraussetzung zur Assoziation
und Abstraktion. Wahrnehmung ist die grundlegende Funktion des
Bewuldt-seins und ist die Erst-Manifestation des Absoluten, auch
bekannt als ,Beobachter, Seher oder Purusha (sanskrit) und ist
notwendig fur die Ruckkehr in das Absolute (Nirvana).

12. Aufmerksamkeit (P), englisch attention, als ein kurzzeitiges Foku-
sieren auf eine Tatigkeit oder Sinneswahrnehmungen zur Erzielung
einer Erkenntnis oder Lerneffektes, ausgeldst durch einen Reiz.

13. Achtsamkeit (P), englisch mindfulness oder attentativeness, als
eine anhaltende Bemihung zur Beobachtung externer oder interner
Ereig-nisse zum besseren Erkennen von Details und Begreifen einer
Situa-tion, also eine gestreckte Aufmerksamkeit, deren Intensitat oder
Dauer die Beobachtungs- und Unterscheidungsfahigkeit beeinfluft.

14. Wachheit (R), englisch alertness oder awake (woke), als ein be-
stimmter Grad von Erkenntnisvermégen bedingt durch die Eliminierung
oder Reduzierung von stérenden Faktoren wie Denken, Emotionen,

256 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Impulsen und kdérperlicher, mentaler und geistiger Passivitat. Das
Zurickdrangen der PersoOnlichkeit bestimmt die Wachheit. Wachheit
bestimmt den Grad der Achtsamkeit, beide sind wichtig fur die Innen-
schau und bedingen einander.

15. BewulBtheit (P) englisch als awareness, als momentanes Begrei-
fen, was man da gerade tut, denkt, fuhlt oder antizipativ beabsichtigt.
Bewultheit und Achtsamkeit sind Zwillinge. Achtsamkeit, Wachheit und
Bewultheit werden gerne verwechselt.

16. Wissensklarheit (P+R) als Ruckkoppelung der kognitiven Erkennt-
nisse, wodurch man Eingreifen kann oder Dinge (Objekte, Prozesse,
Abstrakta) versteht. Wissensklarheit ist das Ergebnis von Achtsam- und
Aufmerksamkeit. Sie steigt immer von innen auf und ist "plétzlich da".
Man kann sie sich nicht anlesen!

17. Uberweltlicher Intellekt (P) als die nie ruhende Fahigkeit der Acht-
samkeit all die obigen Faktoren so zu bundeln, dal3 Realitdten "so wie
sie sind" erkannt werden und jedes Objekt oder jeder ProzelR sein
Geheimnis preisgeben mufl, auch Buddha-Auge genannt. Damit ist
dem inneren Beobachter die diamantklare, ultimative Realitatserkenn-
ung von allem und von sich selbst mdglich.

18. Weisheit (P+R) als Erkennen und Begreifen eines Zustandes,
Situation oder ProzelRes, wobei alle relevanten Realitdten dazu,
unabhangig bzw. auerhalb von Zeit und Raum, dem inneren Beob-
achter vorliegen und somit eine fehlerlose Beurteilung (Unfehlbarkeit)
ermdglichen, was ein spielgeglattes Denkprinzip bzw. die innere Leer-
heit voraus-setzt.

19. Gewahrsein (P) englisch awareness, sieche Bewul3theit.

20. Gewahrwerden (P) englisch becoming aware, siehe Aufmerksam-
keit und Achtsamkeit.

21. Selbst-BewuBt-Werden, Selbst-Bewuft-Sein ist im buddhist-
ischen Sinne ein alles-umschlieRender Begriff fir die obigen, mit P+R
deklarierten Definitionen.

22. Nirvana ist das vollkommene Erléschen jeglicher Wiinsche, Sehn-
stichte und Anhaftungen bedingt durch das Erliegen aller inneren Im-
pulse und des Lebensdurstes sowie die Ver-nichtung aller Grundlagen
zur Wiedergeburt. Die Vereinigung bzw. ldentifikation zum Ursprung
allen Seins und dem Licht des Absoluten ist ein weiteres Ergebnis.
Durch die Durch- und Ausleuchtung des Unter-bewuf3tseins mit dem
Licht und Feuer des UberbewuBtseins gibt es das bedingte Tages-
bewuRtsein nicht mehr (siehe funktionale 3-Teilung des BewuRtseins im
Kapitel "Uber das BewRtsein" erklart). Auch der allerfeinste Lebens-
durst, wie bei den blauen, formlosen Gottern, existiert dann nicht mehr.
Das "kleine Ich" geht in die reine, leuchtend klare, grenzenlose, unan-
tastbare, unzerstorbare "Qualitat des BewulRtseins" mit allen Attributen
in die "Grofe Freiheit" auf - unvorstellbar fir Normalmenschen. Nirvana

257 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ist garantiert nicht das, was man den Christen als Erlésung vermittelt.

258 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Analyse des 8-fachen Pfades

Der 8-fache Pfad ist in aller Munde, doch ist er das Non-Plus-Ultra fir
eine Bemihung im Sinne der Lehre Buddhas? Hat Buddha die Prio-
ritdten zur Entwicklung so gesetzt? Hat er die geistige Entwicklung in 8
Pfade zerlegt, wo er doch nur 1 "direkten Pfad" gelehrt hat? Wieso ist
die Edle Versittlichung in 3 Teile zerlegt? Zwischenzeitlich findet man
auch andere Formulierungen und Anordnungen des 8-fachen Pfades.
Wer das Maha-Satipatthana-Sutta aufmerksam gelesen oder studiert
hat, wird schnell feststellen, dal} der 8-fache Pfad nichts anderes als
eine Herausldésung (Komprimat) entsprechender Textpassagen ist.
Nichtsdestweniger stellen die Inhalte (Bemulhungsobjekte) des 8-
fachen Pfades, wie auch immer man sie gruppiert, die Essenz der
Lehre Buddhas dar. Wir wollen den 8-fachen Pfad analysieren, hier die
ist die Ausgangsbasis:

Rechte Anschauung (Einsicht, Erkenntnis)

Rechte Absicht (Gesinnung, Denken, Entschluf3)

Rechtes Reden (Wahrheit, Schweigen)

Rechtes Handeln (Tun, Silas, Absichten)

Rechte Lebensweise (Existenzabsicherung, Beruf)

Rechte Astrengung (Streben, Uben, Ausfiihren)

Rechte Achtsamkeit (Selbstbeobachtung, BewuRtheit, Uberdenken)
Rechte Versenken (Sammlung, Meditation, Selbsterkenntnis).

1. Dies ist kein Pfad im Sinne eines vorwarts gerichteten, linearen
Weges, wo es auch moglich ware Resultate am Ende irgendeiner Stufe
zu definieren. Wir fnden hier eine Sammlung von Vorschriften (Em-
pfehlungen), die unabhangig voneinander und in willkirlicher Reihen-
folge beachtet oder geubt werden kénnen. Deswegen beginnen die
Menschen mit der Meditation und nicht mit der Selbstbeobachtung oder
Moral. Satipatthana als Schllsselpraxis wird auf diese Weise ver-
schittet. Ein grofRer Fehler! Der Grund liegt im Scheitern vieler an der
Praxis der Selbstbeobachtung im Alltag mangels Durchhaltevermdégen,
denn sie ist besonders am Anfang miihsam. Aber wer einmal ernsthaft
damit angefangen hat, wird sie als ergiebig betatigen. Die Beschreib-
ung der Jhanas ist der vorwartsgerichtete Pfad.

2. Reihenfolge in den Pfaden (Bemiihungsobjekten)

Jeder spirituelle Meister wird folgende Reihenfolge in der Praxis vor-
geben: 1. zuerst die Edle Versittlichung zusammen mit der Achtsamkeit

259 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

(Selbstbeobachtung) und erst dann 2. Vipassana (Meditation, Konzen-
tration), denn ohne Edle Versittlichung und Achtsamkeit gibt es niemals
einen Erfolg in Vipassana und Karma.

3. Teile der Edlen Versittlichung nehmen darin 3 Listpositionen ein,
aulerdem ist die Auflistung ist unzureichend. Wieso gerade nur diese?
Der wahre Buddhist muf} sich 54 Seiten zu den Silas im Visuddha-
Magga anlesen und merken oder er muf’ sich mit dem "Silakkhandha-
Vagga" uUber die Moral beschaftigen oder mit den 28 Precepts von
Gampopa. Es bestehen also Zweifel, dal® Buddha die Bemihungen zur
Charakterverbesserung so aufgeteilt hat. Besser ist die Liste der Ya-
mas und Niyamas hier im Kapitel ,Die Praxis der Moral®.

4. Es fehlt das Nicht-Haften. Wenn schon von Rechten Dingen die
Rede ist, dann fehlt dieser wichtige "Pfad". Das Haften bindet und
verdunkelt den Geist konstant bis in hdhere Stufen und es ist ein
Haupthindernis. Dies wird dann deutlich, wenn man die Kapitel "Nicht-
Haften" und das (tiefenpsychologische) Kapitel "Die Mystik und die
Sexualitat" gelesen hat. Ohne Reduzierung oder Auflésung des Haftens
(Anhanges) bleibt man stehen. Nicht umsonst ist Buddha laufend mit
seiner Sangha herumgewandert oder die Sannyasins sind in die Haus-
losigkeit gezogen.

5. Die Freude als fiihlbare und formbare Komponente im Menschen
wird nirgendwo erwahnt (nur bei den 7 Erleuchtungsgliedern). Der
Mensch lebt namlich durch das Gefiihl und nicht durch den Ver-
stand. Das Gefiihl ist das Fahrzeug mit dem der Mensch durch das
Leben gleitet und Erfahrungen sammelt. Daher sind Leid, Zufriedenheit
und Gliick direkt damit verbunden. Die Bedeutung der guten Stimmung,
konkret der ursachlosen Freude, bleibt unerkannt. Gerade sie zieht den
Geist aus der Dunkelheit heraus und wirkt gegen den Materialismus
und hilft Hindernisse in den ersten Jhanas zu Uberwinden.

Das Gefiihl als ein psychisch-energetischer Zustand spielt auf
dem Pfad zum Nirvana eine zentrale Rolle und beginnt sich erst ab
dem 3. buddhistischen Jhana in kiihle Weisheit (Jnana) zu ver-
wandeln. Also von ursachloser Freude zur Seligkeit, dann zur kuhlen
Seligkeit und weiter zur durchdringenden Kraft der Weisheit.

6. Das Haupthinderns ist die Personlichkeit und der Grund, warum
der Mensch nichts von seiner Buddha-Natur weil3. Sie ist die Primar-
ursache aller Probleme und die 4 Leidensursachen sind Wirk-ungen
ihrer Aktivitat, worauf neue Ursachen entstehen. Ohne Persdnlichkeit
gibt es kein Wollen und ohne Wollen gibt es keine Ursachen. Die
Persoénlichkeit wird in keiner Lehrrede als parasitdre Entitdt erwahnt

260/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

und analysiert, sondern wurde im Kanon in Einzelerscheinungen zer-
pflickt. Man mul} das selber herausfinden oder andere Quellen be-
nutzen, daher gibt es das wichtige Kapitel "Was ist die Persdnlichkeit?".

7. Das Nicht-Urteilen (Nicht-Bewerten) fehlt in den Silas, denn es
fordert das Nicht-Denken. Wissen aus dem Verstand suggeriert Er-
fahrung und verhindert so die Zielerreichung. Direkt mit dem Verstand
ist das Denken verbunden und gerade das mul} reduziert werden,
damit das Denkorgan irgendwann zu Boden fallen kann (siehe Kapitel
"Was ist das Denkprinzip?" und "Was ist ein Gedanke"). Die Be-
herrschung und Minimierung des Denkens ist ein zentrales Anliegen
aller geistigen Entwicklungssysteme, entweder direkt (Raja-Yoga) oder
indirekt (Buddhismus oder Mystik), dort gilt Denken als Krankheit.
Denken erzeugt Karma, Nicht-Denken bewirkt Objektivitit und das
Auslaufen des schicksalsbindenden Karmas ist ein zentrales An-
liegen der Lehre Buddhas. Mit dem Verstand sprengt man nicht die
Mauern am Bewulftsein und erlangt mit ihm niemals die Erleuchtung.
Wenn dem so ware, dann hatten wir viele, viele Buddhas.

Die 7 Erleuchtungsglieder (bojjhanga sutta) bestehen aus Achtsam-
keit (sati), Wahrheitsergriindung und Gesetzesergriindung, Willenskraft
und Beharrlichkeit, Freude und Seligkeit, Gestilltheit und Gelassenheit,
Sammlung (Konzentration), Gleichmut.

Erstmals taucht Freude und Seligkeit als Bemihungsfaktor auf. Die ko-
nigliche Achtsamkeit steht Gber allem, ohne sie sind die anderen Glie-
der unerreichbar, daher kann man sie nicht in einem Zuge mit den
anderen "Pfaden" anlisten. Ist die Bemihung um die 7 Erleuchtungs-
glieder eine bessere Vorgabe als der 8-fache Pfad?

Die beste Zusammenfassung der praktischen Umsetzung der Lehre
Buddhas ist eben in der Gruppierung der 5 Padas (Pfeiler der Bemiih-
ung) gegeben, das ja eine integrale Aufgabe ist. Alle Padas sind in allen
Lebensumstanden und Tagesablaufen praktizierbar, egal ob Mdnch
oder Laie. Die 5 Padas machen auch keine Unterscheidung zwischen
den Befahigungen (wenig, mittel oder gut befahigt) !

Der 8-fache Pfad lieRRe sich besser als die "5-fache Bemihungsgrund-
lage", wie die 5 Finger einer Hand, definieren:

1. BemUhe dich um die ursachlose Freude

2. Ube standig die Selbstbeobachtung (Achtsamkeit, Satipatthana)

3. Ube Metta und kultiviere die liebevolle Giite (Bodhicitta)

4. BemUhe dich um die Edle Versittlichung (Moral)

5. Ube Vipassana, Meditation, Konzentration

261 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Vergleich und Zuordnungen der Prioritdten in der praktischen Be-
muhung nach unterschiedlichen Lehransatzen

8-facher Pfad** 5 Padas Sukhayana

1. Prioritat unbekannt

Rechte Achtsamkeit Prioritat 1 Prioritat 2
Selbstbeobachtung, Satipatthana Satipatthana
BewuRtheit, Uberdenken  Achtsamkeit Achtsamkeit
Einsicht, Erkenntnis Selbstbeobachtung Selbstbeobachtung

Freude (Sukha) Prioritat 1
ursachlose Freude,

Seligkeit

Metta, Bodhicitta Metta, Bodhicitta
Rechte Absicht, Gesin- Prioritat 2 Moral, Edle
nung, Denken, Entschlu®, Moral, Edle Versittlichung mit
Rechtes Reden, Wahrheit, Versittlichung mit 17 Yamas
Schweigen, Rechtes 17 Yamas 10 Niyamas
Handeln, 5 Silas, 10 Niyamas
Rechte Absichten,
Rechte Lebensweise
Rechte Versenken Vipassana Vipassana
Sammlung, Meditation, (Meditationen & (Meditationen &
Selbsterkenntnis) Konzentration) Konzentration)
Rechte Astrengung* wird vorausgesetzt  wird vorausgesetzt

Streben, Uben, Ausfiihren*

* Wer die Lehre Buddhas praktizieren will, muf3 automatisch die passende Ein-
sicht, die passende Gesinnung und das passende Streben mitbringen, sonst
braucht er gar nicht erst anfangen.

** Die 7 Erleuchtungsglieder sind eine Untermenge des 8-fachen Pfades und
gleichwohl Ziele der 5 Padas allerdings mit anderen Begriffen.

Eine Zerlegung der Pfade oder Glieder in Weisheit, Sittlichkeit und Vertiefung
ist eher spitzfindig, denn keines davon kann alleine wirklich realisiert werden.

262 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das wichtigste Requisit?

Es gibt 3 Eigenschaften oder Voraussetzungen, ohne denen ein geist-
iger Fortschritt sich nicht verwirlichen 1aRt. Diese 3 Requisite sind:

1. Das Auge der Weisheit (libernatiirlicher Intellekt).
2. Ein gunstiges Karma im "Gepack".
3. Die ursachlose Freude.

1. Das Auge der Weisheit

Das ist die Unterscheidungskraft bzw. der tGbernatirliche Intellekt, auch
als Buddha-Auge bezeichnet. Beim Normalmenschen ist dieses Auge
geschlossen, daher mul} es aktiviert werden.

Ohne einer durchdringenden (auflésenden) Unterscheidungs- und
Beobachtungskraft ist eine geistige Entwicklung unmaoglich. Das
damit verbundene Erkenntnisvermdgen ist essentiell zum Verstandnis
aller geistigen Lehren zu deren praktischer Umsetzung in der Entwick-
lung, denn ohne dem dreht man sich im Kreis der materiellen Erschein-
ungen und ihrer Abstrakta. Solange das Weisheitsauge nicht "blinzelt",
»Schlaft* man und ist von einem freien Willen felsenfest iberzeugt.
Anfangs geniigen 1% dieser Fahigkeit, die sich dann steigert.
Gemeint sind damit 2 Fahigkeiten: Erstens die Fahigkeit, die innere
Mechanik und Wirkungsweise der Personlichkeit zu durchschauen.
Zweitens externe Ereignisse, Dinge oder Prozesse zu erkennen, die mit
den normalen Sinnen nicht erfalbar sind, also eine andere Beob-
achtungsfahigkeit als die der Naturwissenschaftler (Physiker, Chemi-
ker) und Psychologen, die auf vorher erworbenem Wissen und auf den
Erkenntnissen aus (muhsamen) Versuchsanordnungen und auf Zu-
fallen basiert. Dal} diesen selbst letztendlich nichts davon bleibt bzw.
nutzt, erkennt er vielleicht in der Stunde des herannahenden Todes.
Deshalb macht es groRen Sinn, diese Unterscheidunskraft zu ent-
wickeln, denn diese hilft in allen Lebenslagen, im Tod und im Samsaro.

Das Weisheitsauge wird geoffnet:

a) idealerweise durch einen echten Guru,

b) es ist angeboren und aktiviert sich von selbst,

c¢) durch heftige seelische Erschitterung,

d) durch geduldige Praxis in der Selbstbeobachtung
(siehe dazu diverse Kapitel Gber die Achtsamkeit)

e) oder durch vorgegebene Konzentrationsibungen.

263 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Je besser der "Scheinwerfer des Intellekts" bzw. das Weisheitsauge
entwickelt ist, desto mehr und besser kann der innere Beobachter er-
kennen, d.h. er wird immer weniger "betrogen" (siehe Personlichkeit)
und durchdringt oder Uberwindet die "verdunkelnden" Barrieren der
Umhdallungen. Das ist das Geheimnis der Achtsamkeit in der Lehre
Buddhas.

Die Unterscheidung zwischen wahr und widersprichlich, verganglich
und unverganglich, schnell vergehend und dauerhaft bestehend, sub-
stantiell oder flichtig, real oder abstrakt, richtig oder falsch, verblendet
oder "normal”, subjektiv oder objektiv, wahrhaft oder vortduschend, ver-
[aRlich oder verlogen, vorder- oder hintergriindig, egoistisch oder altru-
istisch, eitel oder notwendig etc. ist essentiell. Dies hat Rilckwirkung
besonders in der Meditation oder Konzentration aus sowie im Abstand-
Halten zur Welt.

2. Ein giinstiges Karma

Ein glnstiges Karma ist keine Fahigkeit sondern ein "Fahrzeug" und
vergleichbar mit einem gut ausgeristeten Schiff iber den Ozean ins
"gelobte Land". Wer also zu wenig Guthaben auf seinem Karma-Konto
gleich einem Bankkonto hat, mu es auffiillen. Dazu gibt es mehrere
Méglichkeiten wie Metta, Askese, Nur-Denken-im-Guten, ursachlose
Freude, Uberwindungen, Lamrim oder Ngéndro. Nur mit giinstigem
Karma trifft man auf einen wahren spirituellen Meister.

3. Die ursachlose Freude

Die anhaltende ursachlose Freude ist der beste Schutz und Waffe in de
ersten Phasen gegen die vielfaltigen, eindrigenden Stimuli (Versuch-
ungen) der Welt, gegen die egoistischen Impulse und zur Neutrali-
sierung des Willens anderer. Sie ist nicht leicht zu erringen, es ist eine
Sisyphyos-Arbeit. Mehr im Kapitel "Die Praxis der Freude".

264 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Mensch?

Auch ein Buddhist sollte nicht nur die Edlen Wahrheiten kennen,
sondern auch Wissen uber seine innere Struktur und der darin
ablaufenden Prozesse haben. Nur so versteht er umfanglich, was alles
zu "bearbeiten" ist bzw. welche Probleme sich ihm stellen. Der Mensch
tritt in Erscheinung als ein Ich-bewuBtes Zentrum (Egozentrismus),
das sich von anderen differenziert und einen héchst subjektiven
Blick auf die Welt hat. Sichtbar ist nur der physische Korper mit all
seinen Funktionen, alle andere sind auch mittels Laborgeraten nicht
direkt feststellbar (siehe Grafik Ubernachste Seite) und diese sind:

feine Sinnesorgane (Indryas), UnterbewuBtsein (Atavismen, Trie-
be, Gefiihle, Emotionen, Reflexe), TagesbewuBtsein, pranischer
Korper, innere Gravitation und karmische Spannung, Denkprinzip
(Denkorgan), Wille, Gedachtnis, Verstand (Vernunft), Bestimmer,
Intellekt und der Beobachter (Seher).

Die subtilen Komponenten bilden die ,,Seele“ (atman), dessen Existenz
dogmatische Buddhisten verneinen. Das Gewissen ist hier nicht an-
gelistet, denn es ist keine Komponente sondern ein innerer Prozel. Ein
"schlechtes Gewissen" ist die kognitive Ruckwirkung durch den neu-
tralen Beobachter, der auch im Tod als Richtergott erscheint. Hinsicht-
lich der Interaktion der Komponenten siehe Kapitel ,Innere Mechanik®,
es vertieft das Verstandnis nicht nur Gber das eigene Wesen.

Der Mensch ist ein bestimmter "Bautyp" im Universum und besteht
zusatzlich zum physischen Korper aus diesen psychischen Kompo-
nenten: die a) Inhalte erzeugen, b) die Inhalte wiedergeben (spiegeln),
c) die Inhalte speichern, d) die psychische Energie transportieren und
speichern und es gibt die transzendenten Komponenten e) die "sehen"
und "kognitiv riickkoppeln". Die Prozesse in a) bis €) sind als "innere
Mechanik" bekannt und zu deren Feststellen dient die Meditation und
Konzentration. Intellekt und Beobachter sind im BewuRtsein eine Entitat
und das ultimative Werkzeug. Die Komponenten sind nicht ineinader
geschachtelt wie eine Matroschka-Puppe, sondern durchdringen sich
gegenseitig. Viele psychische Komponenten im Mensch kdnnen
autonom agieren und fast alle inneren Interaktionsprozesse laufen
unbewuldt ab, woraus sich all die Lebensprobleme des Menschen
ergeben und in Summe die Probleme der ganzen Menschheit. Diese 4
Komponenten sind die wichtigsten: die feinen Sinnesorgane, das
Denkorgan, der Intellekt und der Seher (Beobachter). Sie siedeln im

265/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Kopf und ihre subtilen Aktivitaten steuern den pysischen Kérper, jedoch
diese subtilen Prozesse im Kopf werden von einer Komponente
Uberlagert, die sich Uberall ausgebreitet hat und das ist die Persén-
lichkeit. Da gibt es das UnterbewuBtsein, das sich in den Beinen be-
findet und direkt Uber das Wurzelchakra im Perineum (Muladhara) mit
den Komponenten im Kopf verbunden ist. Weiters gibt es das immer
flieRende Prana (psychische Energie) in den Nadis, deren Qualitat und
Inhalt von den Chakren (Energiezentren in der Wirbelsaule) abhangt
und diese wiederum bestimmen den Erkenntnishorizont und die Wirk-
ung (Macht) des Menschen (siehe dazu Kapitel "Was ist Kundalini?").
Mit Satipatthana wird der "Scheinwerfer der Erkenntnis bzw. das
Weisheitsauge" gefahrlos aktiviert, was als Ajna-Chakra (Buddha-Auge)
bekannt ist (siehe vorheriges Kapitel und Kapitel "Vipassana"). Je in-
tensiver diese Fahigkeit entwickelt wird, desto breiter wird der Er-
kenntnishorizont ohne dafl die mystisch-magischen Fahigkeiten der
Chakren (es gibt 7 davon) ausgeldst werden. Das wird dann nachge-
holt, wenn der Mensch den Buddha-Zustand im 4. buddhistische Jhana
gefestigt hat. Da aber der Mensch mit seinem Tagesbewultsein sich
nur im Kopf befindet und tber den "Zoo" in seinem Wesen (siehe Un-
terbewultsein) nichts weifl3, macht er dumme Handlungen oder unsin-
nige Schlufdfolgerungen, die sich bald als instabil oder sogar falsch
herausstellen; und das Wissen um den Tod als Ergebnis all seiner
Bemihungen hat er vorsorglich verbannt. Deswegen wird der Mensch,
so wie er ist, von den "Wachen" als Sklave seiner Sinne, als soziale
Kreatur und als geistig tot gesehen.

Ohne der psychischen Komponenten ist der Mensch erbarmlich und
kénnte kaum aufrecht gehen. Der ganze nicht-sichtbare Komplex der
Komponenten wird von den anderen als "Person bzw. Personlichkeit"
wahrgenommen und zusammen mit dem sichtbaren Képrer vermittelt
er einen "Eindruck" durch seine Aura. Der feinstoffliche Kérper (Astral-
korper) gleicht in Form dem sichtbaren, materiellen Kdrper und hat eine
tamasische "Haut", deswegen koénnen sich Menschen gut "verstecken
oder verstellen". Mystiker (Gurus) kénnen aber "hindurch" sehen.
Wiuirde ein Mensch seine Beine verlieren, kdnnte er sich dennoch
darauf konzentrieren und sie "splren". Es ist der Astralkérper, der im
Bardo wandert und dort "nackt" (schutzlos) seinen eigenen Visionen
gegenilbersteht und nicht erkennt, dall es seine eigenen sind (siehe
Kapitel "Samaro"). Bei entsprechender Konzentration (3. Jhana) kann
der Mensch auch auflerhalb seines biologischen Koérpers leben, was
die Existenzangst vollig vernichtet.

Die gegenwartigen Bewulltseinszustande der gesamten Menschheit
siehe Kapitel "Was ist das Kali-Yuga?" und ,Die héchste Paramita“.

266 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bautyp Mensch

Sinne
analog und feinstofflich

Atavismen - Triebe — Gefiihle
Emotionen - Reflexe

mystische Elemente

/physischer Kﬁrp\

pranischer Kérper Intellekt

Nadis - Chakren /

innere Gravitation und Karma

Denkprinzip — Wille — Gedachtnis
Vernunft (Verstand) - Bestimmer

Beobachter

Betrachtet man die Reihenfolge der Komponenten umgekehrt, also
zuerst Beobachter und Intellekt, dann ist das Absinken des Menschen
im Schopfungsprozess durch stufenweise Verdichtung (Objektivierung)
vom Transzendenten ins Feine (Psychische) und ins Materielle erkenn-
und nachvollziehbar. Im Tod laufen die gleichen, absinkenden Prozesse
wieder ab - vom blendenden, harten Licht das Dharmakaya bis hinunter
zur koérperlichen Objektivierung in einem festen oder feinstofflichen
Korper (siehe dazu Bardo Thddol). Wieso das méglich ist, ist im Kapitel

"Karma verstehen" beschrieben.

267 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist die Personlichkeit?

Was ist die Personlichkeit? Wo ist sie, wie agiert sie und wie ent-
machtet man sie?

Wenn der Mensch die Personlichkeit nicht hatte, ware er auf der Ebene
seines Bewultwerdens mindestens genauso ausgedehnt wie das
Weltall und ohne Bemiihung vollkommen. Siehe die tiefe Einsicht dazu
am Kapitelende. Uber viele Existenzen hin-weg hat der Mensch sie sich
selbst geschaffen und jetzt will er nichts davon wissen? Die Person-
lichkeit ist ein

a) differenziertes Selbst-BewufRt-Werden und
b) eine psychische, materiell nicht feststellbare Entitat,
c) der Feind einer geistigen Entwicklung.

Die Persdnlichkeit grenzt sich entschieden von anderen ab und bewer-
tet alle und alles nach ihrem Nutzwert. Es gibt 2 Arten von Persdnlich-
keiten: die Niedere Natur und die Héhere Natur, beide erganzen sich
gegenseitig in ihrer Dominanz. Die Personlichkeit ist Hauptursache
dessen, dall der Mensch den ganzen befreienden mystischen Prozel}
durchmachen mul}. Deshalb ist es erforderlich, daB er mit ihr ndher
bekannt werde, um sie beherrschen zu kdnnen. Die Personlichkeit
rankt sich um den tiefsitzenden "innere Diktator"” (sieche "Was ist der
Trieb?") und beherrscht alles, wodurch sich der Mensch als ein kérper-
liches Wesen manifestiert und von anderen als ein "fremdes Gegen-
Uber" wahrgenommen wird. Sie ernahrt sich im wesentlichen durch
Sinneseindriicke und Sinnesgentsse. Sie ist das "allerkostbarste Ich"
und mit ihren Kraften bestimmt sie nicht nur das Denken und ganzes
Handeln, sondern bildet auch durch Ausstrahlung in der inneren Wahr-
nehmung "andere Wirklichkeiten®, die der feineren (astralen) Welt
angehdren. Durch dieses BewulRtwerden als das einzige und triiger-
ische Ich verursacht sie die Angst um das Leben und um die Existenz.
Diese Angste sind treibenden Krafte der Geschdpfe, die durch diese
gefesselt sind. Sie hat den Tod aus dem Tagesbewulf3tsein verbannt.
Sie liebt die Bequemlichkeit, Gleichgiiltigkeit und (geistige) Regungs-
losigkeit und empoért sich, wenn der Mensch sie durch systematisches
Fortschreiten in der Selbstdisziplin zwingt. Alle Mittel sind ihr Recht,
wenn sie den Menschen zum Sinnesdurchleben verfiihren kann.
Sie ist das "Ich" in den Gedanken und der Mensch identifiziert sich
damit. Dieses "kleine Ich" und das treibende Karma verhindern, daf er
vom "groRen ICH" nichts erkennen kann. Erst im Uben der Konzen-
tration oder in der konsequenten Selbstbeobachtung kann er dies

268/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

erkennen. Grundsatzlich will die Personlichkeit sich selbst nicht &ndern
und leistet Widerstand sogar bis zur eigenen Vernichtung. Sie will
lieber die anderen und die Welt andern oder iiberwinden und dazu
sind ihr alle Mittel recht. Doch wer sich selbst liberwindet, erschafft
Unvergéngliches. Der Mensch kann von der Welt nur das erkennen
oder begreifen, was seine Personlichkeit zulat und das sind nur kleine
Segmente vom grofen Ganzen.

Das buddhistische Dogma

Alle Dinge héngen von anderen Dingen ab oder entstehen nur in
Abhangigkeit miteinander. Der Mensch hangt von Dingen (Phanomena)
ab, die substanzlos und impermanent sind, denn das Denkprinzip des
normalen Menschen ist niemals leer. Daher ist er durch sein Ego an
diese Objekte "gebunden" und diese Bindungen erzeugen immer Leid.
Diese Objekte existieren im Denkprinzip auch nach dem Tod, daher gibt
es ein individuelles Samsaro.

Welche Positionen halt die Personlichkeit besetzt?

1. Die Sinne und deren Wahrnehmungen: Sie interpretiert (urteilt)
nicht nur reflexiv alles sofort mit minimalster Verzégerung, sondern
bestimmt auch die Bandbreite (Ausschnitt) der Wahrnehmungen aus
dem gesamten Frequenzspektrum. Gleichzeitig zwingt sie den
Menschen zum iterativen Sinnesgenuf3.

2. Der feine Taststinn: Er stellt die Verbindungen zur Welt her und
haftet den Menschen unbewuft an diese und bewirkt einen Filter im
Bewultsein.

3. Das geistige Herz: sie sitzt dort (Anahata-Gebiet) und lalt nur dann
Freude oder Begeisterung durch, wenn sie gefiittert wird (siehe 1 und
7).

4. Das Denkorgan: sie erzeugt die Gedanken mit dem Prefix "Ich" in
Form von Stimmen, sowie Téne oder Bilder und Bildssequenzen als
"Wirklichkeiten" (Phantasmorgien). Sie ist der "mechanische Denker"
(der unruhige und besoffene Affe).

5. Der Beobachter: Sie umhillt den Beobachter und andere psy-
chische Komponenten wie Wille, Gedachtnis, Verstand und bestimmt
somit die Intelligenz des Menschen.

6. Das UnterbewuBtsein: Sie ist dort Konig und bestimmt unsere
Gewohnheiten, unser Beuteschema und erzeugt Impulse (Driicke),
denen der Normalmensch nicht widerstehen kann oder sie bleibt
reaktionslos bzw. blockiert (bockt), wenn es ihr dienlich ist.

7. Das Tor zum UnterbewuBtsein: sie sitzt dort und "frikt" alle
Wahrnehmungen des Beutschemas "in sich hinein" und bildet so
Kraftpotentiale (Atavismen), die rekursiv als Verlangen oder Emotionen

269 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wieder auftauchen und die Ansichten bilden (siehe 1).

8. Im Traum I6st sie sich in astraler Form vom Korper und wandert in
den Spharen herum, wo der Mensch wehrlos dem Geschehen aus-
geliefert ist (siehe Bardo).

Da die Personlichkeit von Existenz zu Existenz durch das Samsaro
reist, ist der Mensch von Geburt an voll von festen, unverriickbaren An-
sichten, die er schwer los wird. Er ist gezwungen immer wieder von
vorne anzufangen, alles wieder neu zu erlernen und neue Erfahrungen
Zu gewinnen.

Wie vorher erwahnt gibt es 2 Persoénlichkeiten, die sich farblich bzw.
in der Vibration ihrer Struktur unterscheiden, deshalb wechseln sie sich
meistens in der Herrschaft Gber den Menschen ab, so ca. alle 3 Tage.
Da ist die Niedere Natur mit ihrem ausgepragtem Egoismus, ihrer Hab-
und Sinnesgier, mit ihrer Sturheit und ihrem Zorn, Hall und gegen-
seitiger Respektlosigkeit etc. Sie verursacht das "berihmte Brett" vor
dem Kopf. Wahrend die Hé6here Natur gerne in angenehmen, seligen
Zustanden lebt, gerne betet und gerne hilft. In beiden Persénlichkeiten
gibt es keine Intelligenz bzw. Weisheit, d.h. der Mensch macht viele
dumme Dinge, auch wenn diese auf den ersten Blick sinnvoll er-
scheinen. Wenn der Mensch in der Selbstbeherrschung voran schreitet,
verbiinden sie sich gegenseitig durch Versuchungen (siehe Kapitel "Die
groRen und kleinen Fallen"), um ihn davon abzubringen. Der Mensch
ist am effektivsten, wenn beide Naturen sich gegenseitig durchdringen
und nicht mehr abwechseln. Erst mit dieser Homogenitat wird eine
geistige Entwicklung gut verlaufen. Spater, wenn dies alles durchschaut
wird, wird der Einflul beider ausgeschaltet und sie kénnen froh sein,
wenn der Adept sie in die Transzendenz mitnimmt, auch wenn sie
anfangs seine bitteren Feinde waren.

Wie entmachtet man die Personlichkeit?

Das ist der Grundzweck dieses Buches. Wie schon erwahnt halt sie alle
wichtigen Positionen im Wesen des Menschen wie eine Krake oder
Spinne besetzt und benutzt dazu seine vorhandenen Potentiale, des-
wegen ist der ganze Prozel so zdh und langwierig. Die Personlichkeit
wird erst dann als ,Gegner“ erkannt, wenn der Mensch erstmals em-
pirisch begreift, dal} sie ihm Gedanken schickt oder falsche Vorstell-
ungen (Visionen vor dem inneren Auge) prasentiert, welche unginstig
(leidhaft) enden. Erst dann entsteht eine Sehnsucht fir einen Ausweg.
Die Persodnlichkeit dient normalerweise der Ansammlung von Erfahr-
ungen, bis eine gewisse Sattigung erreicht ist. Menschen, deren
Schicksal gerade glinstig verlauft, werden sich die obige Frage nie stel-
len. Bis zum letzten Hahnenschrei wird die Persdnlichkeit mit dem Men-

270/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

sch um die Herrschaft ringen, wobei ihr das duBere Schicksal egal
ist. Ohne konsequente Selbstbeobachtung geht der Mensch von Ge-
burt bis zum Tode ohne Erkenntisse Uber sich selbst und ohne "Er-
wachen" bzw. ohne Entwicklung des Ubernatirlichen Intellekts. Wer
noch Lebensdurst hat und das Anhaften nicht aufgeben will, unterliegt
eben dieser Personlichkeit und mit Meditation 16st er das Problem nicht.
Durch die ursachlose Freude erkennt und entwickelt der Mensch aber
erstmals eine Qualitat, die der Materialismus nicht kennt und nicht
bieten kann. Neben der Praxis der Selbstbeobachtung ist daher diese
Freude wichtig. Mit richtiger Meditation bzw. Konzentration sollte man
alle Tricks der Personlichkeit erkennen kénnen. Deshalb beachte:

Ohne Zuriickdrangung und Entmachtung der Personlichkeit gibt
es keine Entwicklung oder Steigerung des Wachseins und des
libernatiirlichen Intellekts.

Am schnellsten befreit man das Bewulfitsein von der umhullenden
Persoénlichkeit durch fortlaufend unangenehme Téatigkeiten, aber dazu
braucht es einen geistigen Fihrer, denn selbst trifft man fast immer die
falsche Wahl. Erst wenn der Adept die gegenstandslose Konzentration
(4. Jhana) beherrscht, ist die Personlichkeit entmachtet ("in die Ecke
verbannt") und die bislang blockierten Potentiale werden zu hilfreichen
Fahigkeiten (Siddhis).

Eine tiefe Analyse der Personlichkeit eines spirituellen Meisters in
Bezug zu sich selbst und zum Kosmos

Die Persénlichkeit, die sich durch Ich-Bewusstsein oder Selbstgewahr-
sein ausdriickt, gehért nicht zu dem, was wir als Bestandteil oder
Phdnomen unseres Korpers oder Daseins bezeichnen kbénnen. Man
kénnte sie als Selbstbewusstsein bezeichnen, also vielleicht nur als
geistige oder gedankliche Stiitze fiir den Geist, der sich auf etwas als
abstraktem Phdnomen etabliert hat. Aus spiritueller Sicht mul3 dieser
abstrakte Faktor jedoch unbedingt vorhanden sein, wenn der Mensch
liberhaupt etwas haben soll, von dem er urteilen kann, dal3 er es selbst
ist. Angesichts der Natur dieses Aspekts der menschlichen Existenz ist
absolut klar, dass die menschliche Persénlichkeit in Wirklichkeit etwas
ist, das lberhaupt nicht existiert, weil die Regungen des Ich-Bewul3st-
seins bzw. Selbstbewulltseins keine Grundlage haben, die als Realitét
identifiziert werden kénnte. Und doch gibt es aus subjektiver Sicht et-
was. Diese unendlich kurzen und fllichtigen Momente des Selbstbe-
wulltseins sind eine subjektive Realitat, die den Menschen glauben
lésst, dal8 das Leben Sinn hat und dal3 diese subjektive Realitit auch
eine sachliche Flille besitzt, die stets den Eindruck vermittelt, dal8 wir

271 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

existieren und sind.

Yoga und die Mystik Lehren leiten daraus eine Theorie (iber den Sinn
und die Erhaltung des Lebens ab. Der Atheismus kennt dies nicht, ob-
wohl er sonst auf diesem Leben hart eine Theorie liber das Sein und
die Welt, ja liber die Wirklichkeit (iberhaupt griindet. Eine solche Theo-
rie wie den Atheismus kennt die tiefe Erkenntnis, die aus geheimen
Einweihungen stammt, (berhaupt nicht. Obwohl uns diese tiefe Er-
kenntnis lehrt, dass es Uberhaupt nichts gibt, weil das Ich nur ein
gedankliches Phdnomen ist, kommt sie doch der Angst des Menschen
vor der Vernichtung entgegen, indem sie Mittel enthélt und anfiihrt, um
die Idee des Ich zu bewahren. Durch diese Mittel wird die Ich-ldee so
gestérkt, dal3 sie jedem Einfluss der Zeit zu trotzen scheint. In spiri-
tuellen Lehren entsteht dadurch die Idee der Verwirklichung der Un-
sterblichkeit.

Man geht also von der Erfahrung aus, dal3 spontane Ich-Regungen mit
Blick auf das Ziel verfestigt und vereinigt werden kénnen, damit die Ich-
Idee nicht durch die Zeit gestért wird; wenn dies erreicht ist, (iberwindet
man die Zeit, und es entsteht der Eindruck der Ewigkeit, in der der
Mensch lebt oder die er ist.

Versténdlicher ausgedriickt: Es besteht die Mbéglichkeit, durch ununter-
brochene Selbstvergewisserung und Bewultwerdung des eigenen
Seins — vom Kérper bis zur letzten Komponente, die das eigene Wesen
des Menschen bildet — zu einem dauerhaften Selbstbewul3tsein zu ge-
langen. Dadurch wird die Wirkung der Zeit aufgehoben, und der Men-
sch kann einfach die Ewigkeit leben.

Es ist wohl klar, dass es sich um einen subjektiven Eindruck handelt.
Doch gibt es keine objektive Wirklichkeit, die die Existenz des Indivi-
duums bestétigen wiirde. Wir kénnen nédmlich nur die Existenz der
umgebenden Phdnomene und der umgebenden Welt in Bezug auf uns
selbst beweisen, aber nicht uns selbst in Bezug auf das Absolute. Dar-
aus lait sich ableiten, dal3 es keine objektive Welt gibt, sondern nur
eine relative Welt, in der MalRe und Gewichte nur Hilfsmittel sind, um
der Relativitdt zu beweisen, dal8 die ,Gegenrelativitat” Wirklichkeit ist.
Dies ist jene Tduschung, jenes Nichtwissen, das sowohl den Theismus
als auch den Atheismus zu einem unbeweisbaren Glauben macht,
zumindest fiir das Individuum. Wie es zwischen den Wirklichkeiten an
sich steht, ist nicht entscheidend; die eben erwédhnte Erkenntnis
erweckt den begriindeten Verdacht, dal3 die Wirklichkeit fiir das Indivi-
duum wohl ein Betrug ist, eine Tduschung dieses Individuums oder
alles Lebendigen (iberhaupt.

2721397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Zu léosende Probleme

Dieses Kapitel ist eine Erganzung oder Erweiterung zum Wissen Uber
den eigenen Wesensaufbau und Uber die inneren Prozesse. Daraus
ergeben sich Herausforderungen, die bei der geistigen Entwicklung
bewaltigt werden sollen. Die tibetischen Mystiker haben die Problem-
felder analysiert, lokalisiert und beschrieben. Gelehrt und erldutert wur-
den sie meist nur mindlich, dem Autor ist nur eine einzige schriftliche
Quelle bekannt. Die folgenden 10 Probleme missen geldst werden,
wobei nur die ersten 6 fur einen Anfanger und Fortgeschrittenen rele-
vant sind.

Der Buddhist, Yogi, Schiler oder Neophyt hat bestimmte Probleme zu
I6sen, sie zu beherrschen oder sie ganz loszuwerden. Wir berihren
diese Themen im Telegrammstil, denn ein wahrer Guru wird diese
seiner Gemeinde detailliert erklaren und dafiir Rezepte anbieten. Ins-
besondere welche Wirkungen die Vorschriften von Yama und Niyama
und der Konzentration zur Ldsung bei den einzelnen Problemen beit-
ragen. Beim Studieren dieser Probleme wird wohl jedem aufrichtigen
Leser klar werden, wie wichtig und effektiv die Lehre der Achtsamkeit
und Selbstbeobachtung ist und dald ohne sie kein Aufstieg erreicht
werden kann. Wer diese Probleme (mit oder ohne Guru) nicht angeht
und sie nicht I6st und sich anderen “Problemlésern” zuwendet, wird
kaum der Finsternis und Versklavung der Welt entrinnen, denn die
niedere Natur (das allerkostbarste Ich) ist ein Meister der Tauschung
und Ablenkung. Pujas, Tsoks und "kostbare Ermachtigungen" helfen
wenig, diese Probleme zu I6sen.

1. Das grundsétzliche Problem

Wie schon anderweitig ausgefihrt, das Grundproblem des Menschen
ist seine nicht-gefiihlte aber vorhandene unsichtbare Mauer um
sein Bewuldtsein herum, das seine Erkenntnisfahigkeit stark limitiert
und er dadurch seine wahre Natur nicht erkennen kann. Siehe
Anfangskapitel ,Aufmerken!“. Diese unsichtbare Mauer ist die viel-
schichtige Personlichkeit, die sich der Mensch selbst erschaffen hat
durch Identifktionen und Nicht-Abstand-Halten. Die schamlose Habgier,
das Anhaften und die Sinnesgenlsse und Lust verhindern effizient ein
Sprengen dieser Mauer und bewirken die Umhullungen durch Ignoranz
und Egozentrismus. Die Menschen sind schlafende Gotter, wollen aber
nichts davon wissen — das Feste, das Ertastbare, das Genielbare ist
viel Uberzeugender. Die unentwickelten, normalen Sinne des Menschen
erfassen weniger als 0,1 % des universellen Frequenzspektrums und

2731397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

das Gehirn wird nur zu ca. 5% genutzt. Und trotzdem meinen viele,
alles zu wissen oder nehmen den Zufall zuhilfe. Die Umhullungen
(siehe Grafik unten) sind keine Piroschkas, sondern durchdringen sich
gegenseitig. Sie sind der Grund, warum im Menschen das Bewuftsein
in seiner wahren Natur als Klares Licht und als sein WAHRES ICH
verdeckt ist und ihm somit die vielen Potentiale und Erkenntnisse
vorenthalten. Dieses Grundproblem 16st sich bei genauerem Hinsehen
in mehrere Teilbereiche zerlegen, je nachdem welche menschliche
Komponente analysiert wird. Diese werden auf der nachste Seite er-
klart.

Umhillungen des Bewuftseins

feine psychische Komponenten
dunkle psychische Komponenten
(Unterbewultsein)
Koérper
Aulienwelt und Kosmos

Legende zur Grafik: Das Bewuftsein im Zentrum wird umhiillt von den feinen
psychischen Komponenten, diese wiederum von den dunklen psychischen
Komponenten, die alle im Kdrper gebunden sind. Und der Kérper wiederum ist
den Kraften der AuRBenwelt bzw. des Kosmos ausgeliefert. Damit ist das Gefan-
gnis des BewuBRseins umfanglich demonstriert. Siehe auch Kapitel ,innere
Mechanik®.

274 /1397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

2. Das Mentale Problem

Der ungeschulte Mensch hat reflexive Beziehungen zur Welt. Daraus
resultiert ein flatterhaftes, unruhiges, zersplittertes Denken - dies ist die
Basis der Weltlichkeit. Diese Reflexivitat ist eine Achtsamkeitspassi-
vitat und Ursache von Demenz oder Alzheimer. Ebenso bewirkt sie eine
mentale Zersplitterung, welche ihn auch jenen Menschen unterwirft, die
eine konkretere Idee verfolgen als er. Siehe dazu nachfolgendes Kapi-
tel wegen seiner grundlegenden Bedeutung.

3. Das Gefiihlsproblem

Das Gefuhl, wie schon friher erklart, versklavt den Menschen und
bindet ihn an die Welt oder es befreit ihn. Die Beherrschung des Denk-
prinzips alleine 16st die Probleme nicht. Der Yogi muf} die Disziplin des
Geflihls und Empfindens ergreifen durch Nicht-Haften an Durchlebtem.
Der Wunsch zur Befriedigung von Begierden mul} durch eine ursach-
lose, stabile und anhaltende Freudigkeit besiegt werden.

4. Das Problem der Sinne

Der Mensch sieht, hort, riecht, schmeckt, fiihlt, ertastet etwas und
reagiert darauf. Die dabei entstehende Zuneigung oder Abneigung sind
durch eine strikte Disziplin der Selbstbeobachtung zu neutralisieren,
ansonsten gibt es kein Entkommen aus der versklavenden Macht der
Natur. Denn hinter dieser Natur liegt eine auRerst umfassende Welt, die
anders ist und dahinter liegt noch eine andere Welt. Alle diese kénnen
nicht entdeckt werden, wenn man die eigenen Sinne nicht beherrscht.

5. Das Triebproblem

Der Trieb ist auf der gesamten Ebene der weltichen Beziehungen fir
einen ungeschulten Mensch eine aktive Kraft, der er nicht wider-
stehen kann. Der Trieb bildet Tendenzen zum Bdsen wie zum Guten
und siegt immer Uber das Bemiihen, ihm trotzen zu wollen. Der Mensch
verneigt sich vor ihm wie vor einem Henkermeister und erscheint folg-
lich als biegsam. Der Trieb ist der geistige Feind des Buddhisten, er
aulert sich auf verschiedenen Kanalen. Generell verhindert der Trieb
das Entstehen einer wichtigen Fahigkeit: das Durchschauen bzw. die
Kraft der Unterscheidung.

Den auftauchenden Zuneigungen oder Abneigungen darf nicht nach-
gegeben werden. Alles mufld gleichwertig betrachtet werden, auller
dem, was der Gesundheit schadet. Dem Wunsch, unbedingt etwas zu
brauchen, darf nicht nachgegeben werden wie auch dem Drang, unbe-
dingt etwas verhindern zu mussen. Das Sexualproblem ist die am ein-
fachsten feststellbare Funktion des Triebes. Beim Mann aufert er sich
heftig, bei der Frau sanfter und verbirgt sich gerne in der Eifersucht.

275/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Dein Guru soll dir dabei raten kénnen. Auch wenn die ,grobe“ Sexuali-
tat Uberwunden ist, wirkt sie auch noch in feineren Versenkungsstufen.
Deswegen gibt es dazu das Kapitel ,Die Mystik und die Sexualitat®.

6. Das Problem der Atavismen

Atavismen bilden Verhaltensmuster und somit den Charakter eines
Menschen. Als Kraftpotentiale entziinden sie Reaktionen und beein-
fluBen sein Weltbild, sein Denken und sein Fihlen, womit sein Handeln
gesteuert wird. Der Yogi muf} seine negativen Atavismen erkennen, vor
allem wie sie seine seelischen Regungen und Zustande steuern. Durch
Selbstbeobachtung kénnen und missen die Manifestationen dieser
Atavismen abgefangen und verhindert werden.

7. Das Problem der BewuRBtseinsfunktionen

Fir den normalen Menschen ist das Sich-Bewult-Werden (Tagesbe-
wuldtsein) durch die Reflex-Funktion des BewuBtseins und der Wahr-
nehmung der Sinne gegeben. Das Bewul3tsein wird von der westlichen
Psychologie als mentaler Reflex gesehen. Die Mystiker aber wissen,
das Bewultsein ist kein Reflex sondern eine transzendente Qualitat
und um dies zu entdecken, mul} er es frei von mentaler Tatigkeit hal-
ten. Dazu dient die Konzentration auf eine Stitze im eigenen Wesen.
So erkennt er die verdeckenden mentale Aktivitdten und kann die
Spiegelung der Welt mit ihren Phdnomena durch die Sinne verhindern.
Das Bewuftsein mull so zum Kontrolleur aller seelischen Aktivitaten
werden, was die wahre Disziplin in Yoga und Buddhismus ist.

8. Das Problem des geistigen Lebens

Das geistigen Leben ist ein Lebensprozess in der konkret gewordenen
transzendenten Welt, manchmal auch in der Welt der Gefuhle. Es ist
ein SelbstbewuBtwerden, das kein Leid mehr kennt. Hat die Umorient-
ierung des Denkprinzips aufgrund der erfolgreichen Anwendung yog-
ischer Methoden stattgefunden, so schaut man nur mehr in Richtung
Leere und beurteilt die Dinge der phanomenalen Welt aus einem neu-
tralen Erkennen und bleibt von allem unberihrt. Dadurch erlebt das
Bewultsein die Ausdehnung in den unendlichen Raum bei gleichzeit-
iger Loslésung von allen Phanomenen und trotzdem kann man in die-
ser Welt tatig sein. Das ist die groRe Freiheit. Es ist also ein ,Problem®,
das jeder gerne hatte.

9. Das Problem des giinstigen Schicksals

Damit ist Verlauf des eigenen Schicksals wahrend der geistigen Ent-
wicklung gemeint. Aufgrund von Konzentrationsibungen kann es zur
Beschleunigung des laufenden Karmas kommen und Rickwirkungen
mit Hindernissen verursachen. Da der Neophyt in den vergangenen

276 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Existenzen auch negatives Karma angesammelt hat, darf dieses bei
seiner jetzigen Entwicklung nicht stéren. Daher muf® der Schuler das
Gebet oder das Metta ergreifen (s. Kapitel ,Glaube und Wissen®). Ein
echter Guru, ein spiritueller Meister, wird dafir sorgen, dal3 der Fort-
schritt seiner Schuiler gunstig verlauft. Nach dem Abschlul der Ent-
wicklung, also nach dem Durchbruch in die geistige Vollkommenheit,
wird an das alte Karma wieder angeknipft und auf dem Mahayan-Pfad
als Karma-Yoga folgenlos abgelebt. Ist kein Karma mehr da, "ver-
schwindet" der Mystiker, weil es keine Grundlage mehr fiir eine objekti-
vierte Existenz gibt. Wer Meditation oder Konzentration tbt, ohne dabei
in der Welt aktiv zu sein, kann sein laufendes Karma verlangsamen
oder anhalten und dies ist nicht erwiinscht, weil dadurch die noch not-
wendigen Erfahrungen zur Entwicklung nicht gewonnen werden.

10. Andere Probleme
Diese Probleme treten ab dem 4. buddhistische Jhana und dartber hin-
aus auf und werden hier nicht weiter behandelt:

Das mystische Problem,

das Problem der Ekstase und

das Problem der Erl6sung.

2771397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das mentale Problem und seine Lésung

Bereits auf Seite 3 des Buches bei ,Mal so dahingesagt® (undispzipli-
niertes Denken) wurde schon darauf hingewiesen.

Der in Yoga oder Buddhismus ungeschulte Mensch hat auf der men-
talen Ebene Uber das reflexive Denken Beziehungen zur Welt. Dieses
Denken macht seinen Geist flatterhaft und nach aufden gerichtet — was
die wahre Basis der Weltlichkeit ist. Der Yogi mul diese mentale Ten-
denz andern, denn die Zerstreuung des Denkprinzips ist der Urheber
der Unwissenheit; ein zersplittertes Denkprinzip unterwirft ihn der
auleren Welt, vor allem aber unterwirft er ihn jenen Menschen, deren
Denkprinzip konzentrierter ist als seines ist und die eventuell von einer
konkreten Idee mehr eingenommen sind als er es ist. Der Yogi muB
sein Denkprinzip unablassig zwingen, sich jeweils nur mit einer
Sache zu beschiftigen — am besten mit der eigenen Person, mit
seinem eigenen Korper. Das ist eine Konzentration, die es ihm ermdg-
licht, mit seinem Denkprinzip ohne Schwierigkeiten bei einer Sache zu
verweilen und sie dadurch zu erkennen und zu begreifen. Man kann
also sagen, dal} der Zwang, der auf das Denkprinzip ausgelbt wird -
namlich dadurch, dall es sich nur mit der eigenen Person des Yogis
(auBerhalb der beruflichen Hinwendung) beschaftigen darf - , zur
Erkenntnis fiihrt, die die Voraussetzung fiir eine hoéhere personliche
Macht ist. Wer aber Uber ein stumpfes Denkprinzip verfugt, der muf
dieses zuerst durch mentale Lebhaftigkeit ,aufwirbeln®.

Wer an einem zersplittertem Denkprinzip leidet, ist kein Yogi! Yoga oder
Achtsamkeit bedeutet namlich die Beherrschung des Denkprinzips, zu
der man durch eine gesteigerte Konzentration gelangt. Diese Kon-
zentration beginnt damit, dass der Yogi sein Denkprinzip zwingt, auf die
unzahligen Impulse, die aus der dufderen, vor allem der ihn unmittelbar
umgebenden Welt und aus seinem eigenen Leben kommen (von innen
aufsteigend), nicht zu reagieren. Es ist unbedingt nétig, dafl der
Schiler sein Denkprinzip auf ein einziges Objekt richtet, das vor allem
sein eigenes Wesen sein soll, denn jedes auflere Ding als Objekt der
Konzentration fihrt das Bewultsein nur dazu, das eigene Wesen zu
verlassen — und gerade dieses sollte der einzige Gegenstand seiner
Forschung sein. Da die Yogis Uberhaupt die unglicklichen seelischen
Zustande, die durch den Kontakt des menschlichen Geistes (Bewulf3t-
seins) mit der auleren Welt hervorgerufen werden, Gberwinden bzw.
diesen Zustanden entfliehen sollen, miissen sie sich mit der gesamten
Mechanik (siehe Kapitel dazu) der eigenen Lebensprozesse bekannt-
machen. Wenn ihnen das gelingt, haben sie Uber die sie versklavende

278 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Welt gesiegt.

Die L6sung des mentalen Problems

Bring dein Denken im Denkorgan unter Kontrolle! Achte darauf, da®
dich kein Ding oder Wesen zwingt, an es zu denken! Im Gegenteill
Wahle dir eine geeignete Idee aus und befasse dich stdndig mit ihr
(z.B. das Metta-Mantra oder Ahnliches und im Beruf die gerade auszu-
fihrende Arbeit) — ohne dabei die Achtsamkeit zu verliren. Dadurch hoért
dein Denkprinzip auf, herumzuirren — und allmahlich wird es sich
deinem Willen unterordnen. Dann wirst du die Frichte aus dieser
Bemihung ernten: du wirst seelisch erstarken und stabil werden, und
das wird dich wiederum glucklicher machen.

279 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Gefiihle und Tastsinn

Siehe auch Kapitel "Nicht-Haften", das sich speziell mit dieser Disziplin
beschaftigt.

Das Geflihl ist eine Funktion des inneren Tastsinnes und da der
Mensch vielmehr durch das Gefiihl lebt als durch den Verstand, hat das
Geflihl eine bestimmende Rolle im Leben. Das Gefiihl als subtile
Wahrnehmung bildet die Stimmung (Laune) des Menschen. Das Geftihl
wird bestimmt durch das laufende Karma, durch eine vorherrschende
Sinneswahrnehmung oder Impulse aus dem UnterbewuRtsein. Durch
die Mdglichkeit der willentlichen Veranderung wird das Geflhl zu einem
wichtigen Faktor (Fahrzeug) in der geistigen Entwicklung (siehe ursach-
lose Freude).

Im Gefiihl selbst gibt es weder Intelligenz noch Objektivitit, beson-
ders wenn es sich als Leidenschaft auf3ert, deswegen muf3 es durch
die Selbstbeobachtung kontrolliert und folglich mit Intelligenz durch-
drungen werden. Durch das Gefiihl konnen nicht nur bidirektional
subtile Ubertragungen von Eigenschaften stattfinden (Mensch-
Mensch, Mensch-Tier und viceversa) sondern es bewirkt auch das
Anhaften (siehe Kapitel Nicht-Haften). Bei einer entsprechenden
Heftig-keit (Emotion) Uberflutet das Geflihl die Ratio des Menschen,
was zwangslaufig zu falschen Schlulfolgerungen fihrt.

Der Begriff Tastsinn bezeichnet die Fahigkeit lebender Wesen, Objekte
durch Beriihrungen wahrzunehmen. Grundlage des Tastsinns ist der
mechanische Anteil der Oberflaichensensibilitdt. Die Wahrnehmung
Uber den Tastsinn (lateinisch tactus) wird als taktil und das aktive Er-
tasten als haptisch bezeichnet. Nach Meinung einiger Wissenschaftler
ist der Tastsinn ein Lebensprinzip, ohne den es kein Leben gibt. Es
werden Menschen blind oder taub geboren, aber ohne den Tastsinn ist
noch niemand auf die Welt gekommen. Schon Einzeller haben einen
Tastsinn. Mit Hilfe von Sensoren ertasten sie, dass es ein Innen und ein
Aulen gibt, welches Nahrung bietet. Der Tastsinn ist also ein Erst-Sinn.

Der Tastsinn als psychologischer Faktor

Premordial diente er zum Auffinden von Nahrung und zur Abgrenzung
von sich selbst zur Aulenwelt. Im Zuge der evolutiondaren Weiterent-
wicklung der Lebewesen entstand aus dem Tastsinn eine Krafttendenz
zur Existenzabsicherung und Arterhaltung, bekannt als Trieb. Daraus
entwickelte sich unter anderem eine weitere Wesenstendenz, die wir
als Gier kennen und die sich in der folgenden Evolution in zahlreiche

280/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

eigenstandige Tendenzen aufspaltete, wie Habgier, Neugier, Sinneslust
etc. Das Zufriedenstellen des "erweiterten Tastsinnes" erfolgt durch das
Konsumieren. Die Wiederholungen dieser Handlungen formen die Ata-
vismen. Ein Neugeborenes benutzt zum Erkennen der Welt zu allererst
den Tastsinn Gber den Mund. Wir kennen den Tastsinn im taglichen Ge-
brauch als Bertihrungssinn der Haut oder er meldet uns Empfindungen
wie z.B. Bauch- oder Kopfschmerzen oder Lustgefiihle durch Berlhr-
ung. Die Medizin teilt diese Wahrnehmungen des Tatsinns in Extero-
zeption und Interozeption ein, die wiederum in Propriozeption und Vis-
zerozeption unterteilt ist. Der analoge Tastsinn benutzt das Nervensys-
tem zur Weitergabe an psychische Komponenten im Gehirn (innerer
Sinn). Was unbekannt ist, ist die Tatsache, da Frauen bereits bei Ge-
burt mit einem Hell-Tastsinn einfacher Auspragung ausgestattet sind.
So ,erspirt® z.B. eine Mutter bei ihrem Kind sofort ohne zeitauf-
wendiger Untersuchung, was mit ihm los ist. Und eine Frau weil® (er-
spurt) genau, wann sie einen Mann an der Angel hat. Sie kann so
innere Zustande bei anderen ,aufspltren® und in ihr Urteil oder Handeln
einflgen, wodurch sie einen gewissen Vorteil im Leben hat.

Die tactilen Berihrungen missen psychisch umgesetzt werden, doch
es gibt noch eine andere Form des Tastsinns, den extern-subtilen Tast-
sinn, der Uber die Kdrpergrenzen hinaus seine "Fihler" ausstrecken
kann. Und dieser andere Tastsinn hat eine enorme Bedeutung fir den
Menschen, denn er fesselt den Menschen an Dinge dieser Welt und
agiert unbemerkt bzw. unbewul3t.

Was wenig bekannt ist, ist die Tatsache, da® durch die Bindungen des
Tastsinns Eigenschaften des anderen Objektes Uber diese ,Fuhler”
ausgetauscht oder Ubernommen werden kdénnen. So kdnnen z.B. in
einer Beziehung psychische Verhaltensmuster (Atavismen) des
anderen ,eingelagert” werden. So hat z.B. ein Mann in einer Beziehung
zur Frau plétzlich eine gesteigerte Sympathie fir Kinder oder umge-
kehrt sie fur seine Vorlieben. Ein solcher Austausch ist nicht auf Men-
schen beschrankt, das funktioniert auch in einer Gemeinschaft mit
Haustieren. Und es gibt noch etwas Wichtiges: durch die Identifikation
(Anhaften) des Menschen mit Objekten, Werten und Phanomenen kauft
er sich die Verganglichkeit ein, die in jeder Form innewohnt. Konkret
bedeutet dies: der Mensch arbeitet an seinem eigenen physischen Tod.
Ein tibetischer Mystiker driickte es so aus: Der gelebte Materialismus
ist der sicherste Weg zur Selbstvernichtung. Was leicht daran
erkennbar ist, in welchem kdérperlichen und mentalen Zustand viele der
Alten sterben und die Menschen dies als ,nhaturlich® hinnehmen.

281 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Der psychische oder innere Tastsinn hat noch andere Wirkungen.
Mithilfe dessen identifiziert sich der Mensch mit dem Koérper und zieht
daraus den Schlul3, er ist der Kérper und nichts anderes. Das ist die
Grundlage aller Argumentation von Materialisten, denn sie behaupten
alle psychischen Vorgange im Menschen sind Resultate von Prozessen
in seiner Biomasse und wenn er nicht weiter weil}, nimmt der den Zufall
zuhilfe. Trotzdem kann der Mensch bei sich eine Stimmung, eine Laune
feststellen. Doch wo ist sein Verstand oder Wille als Entitat in der Ge-
hirnmasse untergebracht, wo er doch nur 4-5 % davon benutzt? In
welchen Proteinketten oder zwischen welchen Atomen? Und ist der Un-
terschied in der Intelligenz der Leute Uberhaupt neuronal-materiell er-
klarbar?

Je besser diese Stimmung, umso wohler fiihlt sich der Mensch. Doch
wo ist diese Stimmung? Ist sie im Kopf, in den Beinen, im Herzen?
Antwort: sie ist ein Zustand der psychischen Energie, die durch die
Nadis stréomt und die der innere Tastsinn registriert. Einmal freudig, ein
andermal depressiv, einmal indifferent, also die Bandbreite ist grof3
zwischen hdchster Seligkeit und tiefster Depression. Und bei weiter-
gehender Beobachtung kann der Mensch feststellen, dass seine Stim-
mung nicht nur von aufieren Wahrnehmungen abhangt. Ist die Selbst-
beobachtung eingeschaltet, dann kann er feststellen, dass diese Stim-
mung willentlich &nderbar ist und anhand der Atemqualitat sich &ndern
kann. Wird die Stimmung geandert, dann hat das Einflul auf die Nadis
und dem Wohlbefinden. Es dammert die Erkenntnis, dass man unab-
hangig von auleren Ereignisse und Wahrnehmungen eine gute Stimm-
ung haben und halten kann. Auf Basis dieser Erkenntnisse entwickelten
und erprobten Mystiker einen eigenen Entwicklungsweg.

Zusammenfassung Gefiihl und Tastsinn

a) das Gefiihl ist eine Funktion des Tastsinns

b) das Gefiihl besitzt keine Intelligenz und keine Objektivitat
c¢) der Tastsinn bewirkt das Anhaften an die Welt

d) der Tastsinn kann Eigenschaften Gbertragen

e) das Anhaften ist die Ursache aller Existenzéngste

f) Das Gefihl Uberflutet spielend leicht die Ratio (Verstand)

Das Anhaften ist ein psychologisch unbewuBter Wesenszustand,
der so gut wie alle Entscheidungen in uns mitpragt. Jede einzelne
Anhaftung verursacht Angst, wenn man an ihr rittelt — sei es auch nur
verbal. Die subtilen Verbindungen des Tastsinns wirken als eine Fessel
des BewuRtseins, also das Gegenteil von geistiger Freiheit. Wenn z.B.
ein Kind mit den Augen an einem Schaufenster "festklebt" (oder am
Display des Smartphones) und man es wegziehen muf}, dann hat

282 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dieser subtile Tastsinn eine Verbindung hergestellt. Die dickste und le-
bendigste Verbindung besteht zwischen Mutter und Kind. Oder wir
gehen in den Keller und wollen alte Sachen, die wir seit Jahren nicht
mehr benutzt haben, wegwerfen, dann werden die "Verbindung-leit-
ungen" aktiv und dem Menschen erscheinen die Dinge plétzlich wieder
in strahlendem Glanz. Er reagiert mit: "Das brauche ich irgendwann
nochmal".

Aus den Anhaftungen ergibt sich das individuelle "Beuteschema" jedes
einzelnen Menschen. Das Beuteschema bestimmt dann das Verlangen
nach materiellen Dingen oder Sinnesgenissen oder an den Moglich-
keiten, seinem Ego Geltung zu verschaffen (Macht). Daher haben
Menschen ein unterschiedliches Beuteschema.

Alle kennen den Gulliver aus dem Marchen Lilliput: die Seile sind die
vielen Faden des Tastsinns zu den Objekten dieser Welt, die wahrend
eines Menschenlebens gebildet werden. Wenn man nicht muf, gibt
man nichts her. Man gibt dann her, wenn es durch etwas Besseres
ersetzt wird oder dies der Eitelkeit dient. Wird ein solcher Faden
abgerissen (z.B. durch Gewalt oder Tod), so entsteht eine "feinstoffliche
Wunde" und der Mensch leidet innerlich solange bis diese Wunde
geheilt ist. Daher die Aussage "die Zeit heilt alle Wunden". Auch die
Abtrennung dieser Faden im Tod kann heftig sein. Wer also von vorne-
herein keine Bindungen zu den Dingen und Werten dieser Welt auf-
baut, hat nie ein Problem mit seinem Verlust — auch im Tod nicht. Je
materialistischer ein Mensch ist und je weniger er besitzt, desto heftiger
seine Reaktionen bei Verlust des Wenigen. Im Marchen wird dann
Gulliver freigelassen, was psychologisch dem Loslassen (Enthaften)
entspricht. Daraufhin gewinnt er seine Macht zurick und kann den
Zwergwesen helfen. Die Psychologen kdnnen die Existenz der fein-
stofflichen Faden des Tastsinns bei einer Person nicht direkt erkennen.
Sie missen dazu externe Analysemethoden (Fragenkatalog etc.) an-
wenden. Sie wissen dann nur von den Reaktionen des Menschen auf
die abgefragten Dinge.

Beobachten wir die Menschen, wenn sie in Geschaften, Laden und
Supermarkten Waren oder Gegenstande sehen und sich fir etwas
interessieren. Sie versuchen das Ding zu berihren, zu erfihlen — oft
unwillkdrlich. Obwohl ihr Blick schon woanders hingerichtet ist, halt ihre
Hand das Objekt noch haptisch fest. Daraus kann ein Atavismus ent-
stehen, der sich dann bei Erblicken desselben Objektes in Erinnerung
ruft und den Mensch zum Kauf veranlaf3t. In der digitalen Welt wird der
"Kontakt" primar durch das Auge und sekundar Uber das "Wischen,
Dricken, Schieben" der Finger hergestellt. Was uns nicht bewuf3t wird,

283 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ist, dal mit dieser Aufmerksamkeit und dem Akzeptieren des Ge-
botenen psychische Energien Ubertragen werden. Das ist der Grund,
warum die sozialen Netzwerke in der digitalen Welt so dominant ange-
wachsen sind. Das Netzwerk, seine Betreiber und Teilnehmer werden
mit den eingespeisten psychischen Energien geflttert und gesattigt.
Das erkennen wir an der Krake Facebook, X (Twitter), Google und Co.
Besteht einmal eine solche Verbindung (Tactilus), so bleibt sie solange
im Wesen bis sie zerrissen wird. Fir das Zurlckholen bzw. Eliminieren
einer Anhaftung gibt es eine wenig bekannte Methodik. Dein Dharma-
lehrer, Guru oder Instruktor sollte dariiber Wissen haben. Wenn wir ein
Ding hergeben, das fir uns unbedeutend geworden ist (also diinner
"Faden"), dann ist die Trennung einfach, meist "schmerzlos". Riittelt
man an einem Tactilus, auch verbal, dann entsteht eine Reaktion in
Form von Angst, Befiirchtung, Ablehnung oder Abwehr. Tief unten im
Keller des Unterbewuftseins verursacht der dazu passende Atavismus
das Gefuhl, man verliere ein Gliedmaf} oder "schneide sich ins eigene
Fleisch". Reaktionen dazu fallen je nach Intensitat der spezifischen An-
haftung heftig oder weniger heftig aus. Im schlimmsten Falle fihrt ein
Méachtiger dann Krieg oder verfolgt sein eigenes Volk. Deswegen ist
das Nicht-Haften ein unabdingbarer Pfeiler in der geistigen Entwickl-
ung.

Der feine, innere Tastsinn ist elementar zur eigenen Feststellung
von inneren Zustinden und Zustandsdnderungen sowie zum
eigenen Fortschritt in der Umwandlung des Wesens. Deswegen
muld er entwickelt werden durch die ursachlose Freude und durch eine
geeignete Konzentration. Ein echter Guru hat einen héchst fein ent-
wickelten Tastsinn; er kann dadurch (neben anderen bestatigenden
Wahrnehmungen) feststellen, wie der Schiiler gerade konditioniert ist
und was er jetzt braucht.

284 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was sind Jhanas?

Dargelegt wurden die Jhanas im Anupada Sutra (siehe nachstes Kapi-
tel), allerdings ohne praziser Differenzierung. Die Entwicklungsstufen
gibt es im Raja Yoga und unprazise im tibetischen Buddhismus (Shine,
Shamata), siehe auch Bild der Entwicklungsstufen vor dem Kapitel
.Zerfledderung und Diffusion®. Praxisgerechter beschrieb es ein Mysti-
ker der Neuzeit, die hier prasentiert werden.

Jhanas sind die geistigen Entwicklungsstufen (Bhumis) nach der
Lehre Buddhas. Es gibt davon 9.

Der tibetische Buddhismus kennt diese nicht, dafir aber die Definitio-
nen der Praxis eines Bodhisattvas in 10 Stufen (Paramitas), was dem
Praktizierenden in der Vorbereitungsphase wenig nutzt.

Vorwort

Jhana oder Bhumi bedeutet Bewultseinszustand, das den Ge-
fihlszustand integriert - beides muf’ entwickelt werden. Denn durch das
Geflihl ist der Mensch am meisten an die Welt gefesselt. Ein BewuRt-
seinszustand (Jhana) wird durch seine Tiefe (Versenktheit) des
Eindringens der Beobachtungskraft in die physischen, psychi-
schen und transzendeten Schichten bestimmt. Zwischen der Ver-
senkung und der rechten Achtsamkeit gibt es de facto keinen Unter-
schied (siehe Kapitel ,Bedeutung der Achtsamkeit*).

So sieht es auch der Raja-Yoga. Pro Jhana wird jeweils eine neue
Schicht oder Dimension dem Bewultsein zuganglich gemacht (siehe
Kapitel "Konzentration" und "Kundalini"). Jhana wird als Dauerbemuh-
ung und als "verbrennender TransformationsprozeR" verstanden. Nur
jemand, der diese Versenkungen realisert hat, kann diese ausfuhrlich
und fehlerfrei kommentieren und mit praktischen Details versehen. Alle
Versenkungen oder Zustédnde des Bewuldtseins koénnen nicht nur
exklusiv durch die buddhistische Methodik sondern auch durch den
wahren Yoga und der Mystik erlangt werden. Den Schulgelehrten blei-
ben die praktischen Resultate der héheren Versenkungen ohne eigener
Praxis verschlossen und sind fiir sie nur logische Abstrakta. Die ersten
3 Versenkungen gehoren zur Vorbereitungsphase und nehmen am mei-
sten Zeit in Anspruch.

Versenkung 1

Diese Phase ist die wichtigste, hier entscheidet sich, ob der Mensch
durchhalt und karmisch reif ist. Ein erster freudiger Zustand ensteht im
Kampf um die Praxis der Achtsamkeit und Uberwindung der stérenden
Einflisse des Ego (siehe Kapitel "Moral" und "Zu I6senden Probleme").
Verbunden mit Metta wird eine neue Qualitat des Lebensgefiihls (Stim-

285/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

mung) erwor-ben, also eine Qualitat, welche der Materialismus nicht
kennt. Diese so erlangte Freude ist ursachlos, die keinen Anlal}
braucht und sie bleibt, solange die Bedingungen eingehalten werden im
Gegensatz zur kurz-fristigen, verwehenden Freude aus Sinneswahr-
nehmungen und An-haftungen, die Tamas statt Sattva erzeugen. Die
Bemihung ist ein Auf und Ab, die sich langsam stabilisiert. Die vielen
Stimuli (Sirenengesang) der mater-iellen Welt verlieren an Anzieh-
ungskraft.

,Losgeldst von sinnlichen Objekten und unheilsamen Dingen erreicht
der Monch die erste Vertiefung, begleitet von gedanklicher Erorterung
und Reflexion, geboren aus der Loslésung, erfiillt von Verziickung und
Glickseligkeit.”

Am Ende der 1. Vertiefung ist man befreit von finf Eigenschaften und
finf andere sind gegenwartig:

Die funf Hindernisse verschwinden, namlich Begierde, Abneigung,
Tragheit und Mattheit, Unruhe und Gribelei, Zweifel; und anwesend
sein werden: Uberlegung, Nachdenken, Begeisterung, Gliickseligkeit,
und Konzentration.

Versenkung 2

Nach der Unterdriickung von Uberlegung und Nachdenken und nach
dem Erreichen innerer Ruhe und Einheit (Konzentration) des Geistes
erreicht der Schiler einen Zustand, der nicht von Uberlegung und
Nachdenken begleitet ist — die 2. Stufe der Vertiefung, die aus der Kon-
zentration (Samadhi) entsteht und von Begeisterung (Piti) und Glick-
seligkeit (Sukha) erfillt ist.

Hier kdmpft der Adept um die Dauerhaftigkeit eines freudigen Zustands
mit innerer Stabilitat und Steigerung der Freude hin zu Seligkeit durch
richtige Lebensweise mithilfe der intensivierten Selbstbeobachtung
(Achtsamkeit), durch besseres Befolgen der Empfehlungen zur edlen
Versittlichung und einer Allen-Gliick-Winschenden-Einstellung (Metta).
Eine erste innere Helligkeit dammert heran. Das stérende Denken re-
duziert sich auf ein leises Blubbern, die Konzentration wird besser, ne-
gative Gedanken sind verschwunden. Der berweltliche Intellekt und
die ersten mystischen Fahigkeiten entwickeln sich. Die Bemihung zur
Einhaltung der Moral verlagert sich auf feine und feinste Stérungen.

Versenkung 3

Nach der Unterdriickung der Begeisterung verweilt der Schiiler in
einem Zustand der Gleichmut, voller Besonnenheit und klaren BewufRt-
seins, und erlebt im Inneren jenes Gefiihl, von dem die Edlen sagen:
,Glucklich lebt dieser Schiler mit gleichmitigem und besonnenem
Geist“ - das bedeutet, er hat die 3. Stufe der Vertiefung erreicht. Die
Steigerung der stabilen Seligkeit wird zu einer hdchst intensiven Selig-

286 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

keit, was zum Erléschen des groben Lebenstriebes fihrt, der wie ein
verzehrendes, brennendes und bdses Feuer wirkt. Mit dieser Seligkeit
wird die innere Helle gesteigert und die Verriegelung erreicht (siehe
dazu Kapitel "Sukhayana"). Gegen Ende hin kihlt sich die Seligkeit
langsam ab und verwandelt sich in das "Durchschauen". Die Fahigkeit
zur Konzentration wandelt sich zur einer analytischen Konzentration,
der Intellekt wird scharfer und die geistige Entwicklung wird voll-
umfanglich begriffen. Der Einflul des Denkens und der inneren Impulse
verschwindet, die niedere Natur hat nichts mehr zu sagen. Der "Strom
des Dharma" (sotanna) fliet nur mehr nach oben.

Nach der Unterdrickung von Freude und Leid und nach dem Ver-
schwinden friiherer Frohheit und Trauer erreicht der Schiiler einen Zu-
stand jenseits von Freude und Leid - die 4. Stufe der Vertiefung,
gereinigt durch einsichtsvolle Gleichmut.

Versenkung 4

Bis hierher ist alles ein seelischer Lebensprozess. Die hdchst ange-
nehme Seligkeit hat sich in den Uberweltlichen Intellekt transformiert,
was zu einer Indifferenz gegeniber dem samsarischen Leiden wie
auch himmlischen Zustanden fiihrt. Die technische Konzentration
andert sich, um weitrdumig und gegenstandlos zu werden. Die uferlose,
klare LEERE wird entdeckt und erfahren — Weisheit entsteht. Die Krafte
zum Inkarnationsprozess wirken nicht mehr, der Daseinsprozef3 wird
irreversibel (keine Rickkehr mehr). Der "Kampf um Qualitaten" wurde
gewonnen und der SIEG errungen. Durch das hdchste Wachsein
(Intellekt) stellt sich das Desinteresse am "Erleben" ein. Das Ich, wie
wir es durch unser Denken erfahren, existiert nicht mehr. Das WAHRE
ICH, das Klare Licht wird préasent und man IST es. Dieses Desinteresse
an der Welt (Askese) und das hdchste Wachsein sind Voraussetzungen
fur die weiteren Jhanas.

Versenkung 5

Der Adept muR mit aller Kraft jede sich formierende Wahrnehmung,
Idee oder Begrifflichkeit im Denkprinzip verhindern, denn diese ist seine
fiktive Beschrankung. So kommt er zur Stufe der "Unendlichkeit des
Raumes", die Unbegrenztheit wird erfahren. Es ist dies der Weg her-
aus dem Netz des Karmas und zurtick zum Urgrund.

Versenkung 6

Durch fortgesetzte Konzentration (mithilfe Pranayama auf den kos-
mischen Atem) erkennt der Adept die Fesselung der eigenen subjek-
tiven Welt und erreicht den Zustand "Unendlichkeit des BewuRt-
seins". Das andere ICH bildet sich heraus, namlich das SEIN im
Grenzlosen, die Verbindung zum eigenen Wesen existiert nicht mehr.

287 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Versenkung 7

Durch Verweilen in der Versenkung 6 erreicht der Adept den Zustand
"Sein ohne Grenzen". Der Adept erfahrt, dall das Weltall in ihm ist
und nicht er im Weltall. Er Giberquert jene Grenze "wo Wesen aus dem
Scholle des Nichts ins Leben gerufen werden", hin in Richtung nicht-
geoffenbarter Natur. Konkret bedeutet dies: hin zur Riickkehr zum Pha-
nomen des Beginns aller Spannungen und Kréafte physikalischer Natur,
was der Beginn der Schopfung der unbelebten Natur ist. Dem Adept
wird klar, dal} es keine belebte und unbelebte Natur gibt, sondern nur
einen einzigen schopferischen Prozeld.

Versenkung 8

In der "Unendlichkeit des Bewultseins" ist in der nebelhaften kos-
mischen Schoépfung nur der Beginn der Entstehung ausgepragter Exist-
enzen zu erkennen. Der Adept meint, er ist in der Sphare der "sich
zusammenrollenden schdpferischen Substanzen", also noch nicht ge-
formter Phanomene. Wenn der Adept in dieser Versenkungsstufe
erfolgreich ist, dann erdffnet sich fir ihn ein Gebiet, das als "Reich von
tiberhaupt Nichts" bezeichnet wird. Der Adept ist mit seinem Be-
wuldtsein in die bodenlose, grenzenlose LEERE eingetreten. Diese
LEERE ist kein nihilistisches Nichts, sondern jenes schopferische Et-
was, das alle Phanomene entstehen lassen kann. Also ein Bewultsein,
das in der Leere verweilen kann, versehen mit unvorstellbarer Intel-
ligenz, im Yoga bekannt als "Nirvikalpa-Samadhi".

Versenkung 9

LaRt der Adept nicht locker, so dringt er an die "Grenze der még-
lichen Wahrnehmung" vor. Durch Abgrenzung des persdnlichen Be-
wuldtseins vom All-Bewultsein kann er etwas "sich auspragen oder
zerflieRen" lassen. An dieser Grenzlinie der "schopferischen und nicht-
schopferischen" Natur gibt es die letzte Moglichkeit der mystischen Ent-
wicklung, namlich die Unterdriickung oder Aufhebung jeglicher Wahr-
nehmung wodurch er in den Zustand "Para-Nirvana" experimentiell wie
empirisch eintreten kann. Hier muf der Adept selbst entscheiden, ob er
an der Grenze verleibt oder ins Para-Nirvana eintritt — dem "Erléschen
auf der Stelle". Tritt er dort ein, ist er fur die Menschheit verloren. Fast
alle Gotterweisen, Maha-Siddhis oder Bodhisattvas verbleiben an die-
ser Grenze.

Schlussbemerkungen

In der Versenkungsstufe 2 beginnt sich erstmals der notwendige
Uberweltliche Intellekt zu entwickeln. Im weiteren Fortschritt der Ver-
senkungen steigert sich der Intellekt immer mehr und miindet letzt-

288 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

endlich in das "Buddha-Bewul¥tsein", das auch als grenzenloser Intel-
lekt verstanden werden soll. Dieser Prozel® zum "hdéheren Wachsein"
wird nicht explizit erwahnt, weil nicht bekannt. Nimmt man die Stufe
"Genie" als erste Stufe des Uberweltlichen Intellekts so steigert sich
dieser Intellekt mehr als 200 mal, deswegen wird dariber nicht viel ge-
sprochen, wozu auch? Allein schon dal} das Bewuftsein grenzenlos
sein oder Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gleichzeitig erfassen
kann (auferhalb von Raum und Zeit), ist unbegreiflich und stellt aber
den Endpunkt aller Wissenschaft dar. Der normale Mensch kann nur
begreifen, was er auch denken kann. Hat der Yogi oder Adept diese
Stufe erreicht, ist er "gott-gleich" (allgegenwartig, allwissend und all-
machtig); man sagt "der Wassertropfen ist in den Ozean eingegangen”.
Daf} dies nicht nur Buddha Gautamao erreicht, sondern viele andere
vor und nach ihm (auch gegenwartig) erreicht haben, ist wenig bekannt,
es gibt mit Absicht dazu keine 6ffentliche Spuren.

Externe Quellen:

Wenn man bei Wikipedia Deutsch nachschaut (siehe nachste Seite
zum Vergleich), findet man Definitionen, die die einzelnen Versenk-
ungen fern der empirischen Realitat beschreiben, wahrend das Wikipe-
dia Englisch verstandlicher ist und der Beschreibung hier im Buch sehr
nahe kommen (siehe dazu Kapitel "Diffusion und Zerfledderung").

289 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Offizielle Definition der Jhanas 1-4 im Deutschen Wikipedia (2024)
zum Vergleichen mit dem anderen Erklarungen.

Erstes Jhana:

Getrennt (vivicceva) vom Verlangen nach Sinnesfreuden, getrennt
(vivicca) von [anderen] unheilsamen Zustanden (akusalehi dhammehi),
unheilsame Dhammas tritt der Bhikkhu in das erste Jhana ein und ver-
weilt darin, das [geistige] Prti ist (, Verzickung, ,Freude“) und [kor-
perliches] Sukha (,Vergnigen®), ,geboren aus Viveka“ (traditionell
~Abgeschiedenheit”; alternativ ,Unterscheidung®), von Dhammas be-
gleitet von Vitarka-Vicara (traditionell anfangliche und anhaltende
Aufmerksamkeit auf ein meditatives Objekt; alternativ anfangliche
Untersuchung und anschlieRende Untersuchung von Dhammas (Be-
fleckungen und heilsame Gedanken); auch : ,diskursives Denken ...

Zweites Jhana:

Wiederum tritt ein Bhikkhu mit der Beruhigung von Vitarka-Vicara in
das zweite Jhana ein und verweilt darin, welches [geistiges] Piti und
[korperliches] Sukha ist, ,geboren aus Samadhi“ (samadhi-ji; trad.
geboren aus ,Konzentration“); alternativ: ,wissendes, aber nicht-
diskursives Bewul3tsein®, ,die vergrabenen Latenzen (siehe Atavismen)
oder Samskaras in die volle Sichtbarkeit bringen“ und hat Sampasa-
dana (,Stille”, ,innere Ruhe®) und Ekaggata (Vereinigung des Geistes)
ohne Vitarka-Vicara ...

Drittes Jhana:

Mit dem Verschwinden von piti verweilt ein Bhikkhu in Upekkha (Gleich-
mut, ,affektive Loslésung®), Sato (achtsam) und [mit] Sam-Pajafifa
(,vOllig wissend, ,erkennendes Bewusstsein®). [Immer noch] erfahrt er
Sukha mit dem Korper, tritt in das 3. Jhana ein und verweilt darin,
aufgrund dessen die Edlen verkinden: ,Wenn man im [kdrperlichen]
Ver-gnlgen verweilt, ist man gleichmutig und achtsam® ...

Viertes Jhana:

Mit dem Aufgeben von [dem Wunsch nach] Sukha (,Vergniigen“) und
[Abneigung gegen] Dukkha (,Schmerz®) und mit dem vorherigen Ver-
schwinden von [der inneren Bewegung zwischen] Somanassa
(,Freude®) und domanassa (,Unzufriedenheit®) tritt ein Bhikkhu in das 4.
Jhana ein und verweilt darin, das Adukkham Asukham (,weder
schmerzhaft noch angenehm®, ,Freiheit von Vergnligen und Schmerz®)
ist und hat Upekkhasatiparisuddhi (vollige Reinheit des Gleichmuts und
der Achtsamkeit ...

290/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Das Anupada-Sutra (Jhanas)

(Majjhima Nikaya 111 — Mittlere Lehrreden)
Eines nach dem Anderen

Hinweis: Das Wort ,Erkennen® kann man gleichsetzen mit ,Aufmerken®,
.Begreifen” oder ,Wach-Werden®. Praktisch gesehen folgt dieses Sutra
direkt auf das Maha-Satipatthana-Sutra (vom Anwenden zum Resultat).

So habe ich gehért. Einmal hielt sich der Erhabene bei Savattht im Jeta
Hain, dem Park des Anathapindika, auf. Dort richtete er sich
folgendermalRen an die Bhikkhus: ,lhr Bhikkhus.“- ,Ehrwirdiger Herr",
erwiderten sie. Der Erhabene sagte dieses:

»lhr Bhikkhus, Sariputta ist weise. Sariputta besitzt groRe Weisheit;
Sariputta besitzt umfassende Weisheit; Sariputta besitzt freudebereit-
ende Weisheit; Sariputta besitzt schnellauffassende Weisheit; Sariputta
besitzt scharfsichtige Weisheit; Sariputta besitzt durchdringende Weis-
heit. Einen Halbmonat lang, ihr Bhikkhus, praktizierte Sariputta Einsicht
in (verschiedene) Zustéande, einen nach dem anderen. Sariputtas
Einsicht in (verschiedene) Zustande war diese:"

(1)

,Da, ihr Bhikkhus, trat Sariputta ganz abgeschieden von Sinnes-
vergnigen, abgeschieden von unheilsamen Geisteszustanden, in die
erste Vertiefung ein, die von anfanglicher und anhaltender Hinwend-
ung des Geistes begleitet ist, und verweilte darin, mit Verzickung und
Gluckseligkeit, die aus der Abgeschiedenheit entstanden sind.”

,und die Zustande in der ersten Vertiefung - die anfangliche Hinwend-
ung des Geistes, die anhaltende Hinwendung des Geistes, die Ver-
zickung, die Glickseligkeit und die Einspitzigkeit des Herzens; der
Kontakt, das Gefiihl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der
Eifer, der Entschluf3, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut und
das Erkennen - diese Zustande wurden von ihm abgegrenzt, einer
nach dem anderen; jene Zustande entstanden, und er hatte Kenntnis
davon, sie waren gegenwartig, und er hatte Kenntnis davon, sie
verschwan-den, und er hatte Kenntnis davon.

Er verstand: ,Diese Zustande treten also tatsachlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vor-
handensein zerfallen sie. In Bezug auf jene Zustdnde verweilte er,
ohne angezogen zu werden, ohne abgestoRen zu werden, unabhangig,
ungebunden, frei, losgeldst, mit einem unbeschrankten Gemdt.

Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der

291 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal’ es das gibt.”
~Wiederum, ihr Bhikkhus, trat Sariputta mit der Stillung der anfanglichen
und anhaltenden Hinwendung des Geistes (zum Meditationsobjekt) in
die zweite Vertiefung ein, die innere Beruhigung und Einheit des
Gemits enthalt, ohne anfangliche und anhaltende Hinwendung des
Geistes, und verweilte darin, mit Verzickung und Glickseligkeit, die
aus der Konzentration entstanden sind.”

(2)
,und die Zustande in der zweiten Vertiefung— die innere Beruhigung,
die Verziickung, die Glickseligkeit und die Einspitzigkeit des Herzens;
der Kontakt, das Gefiihl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz;
der Eifer, der Entschlu®, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut
und das Erkennen - diese Zustdnde wurden von ihm abgegrenzt, einer
nach dem anderen; jene Zustande entstanden, und er hatte Kenntnis
davon, sie waren gegenwartig, und er hatte Kenntnis davon, sie ver-
schwanden, und er hatte Kenntnis davon.
Er verstand: ,Diese Zustande treten also tatsachlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein
zerfallen sie.’ In Bezug auf jene Zusténde verweilte er, ohne angezogen
zu werden, ohne abgestolen zu werden, unabhangig, ungebunden,
frei, losgel6st, mit einem unbeschrankten Gemdt.
Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal’ es das gibt.”

(3)

~Wiederum, ihr Bhikkhus, trat Sariputta mit dem Verblassen der Ver-
zickung, in Gleichmut verweilend, achtsam und wissensklar, voll kor-
perlich erlebter Glickseligkeit, in die dritte Vertiefung ein, von der die
Edlen sagen: ,Gluckselig verweilt derjenige, der voll Gleichmut und
Achtsamkeit ist’, und verweilte darin.“ ,Und die Zustande in der dritten
Vertiefung, der Gleichmut, die Glickseligkeit, die Achtsamkeit, die
Wissensklarheit und die Einspitzigkeit des Herzens; der Kontakt, das
Gefihl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der Eifer, der
Entschlu3, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut und das Er-
kennen - diese Zustande wurden von ihm abgegrenzt, einer nach dem
anderen; jene Zustande entstanden, und er hatte Kenntnis davon, sie
waren gegenwartig, und er hatte Kenntnis davon, sie verschwanden,
und er hatte Kenntnis davon.

Er verstand: ,Diese Zustande treten also tatsachlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein
zerfallen sie.’ In Bezug auf jene Zustéande verweilte er, ohne angezogen
zu werden, ohne abgestolen zu werden, unabhangig, ungebunden,
frei, losgeldst, mit einem unbeschrankten Gemdat.

292 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal es das gibt.
Achtsamkeit, der Gleichmut und das Erkennen".

(4)
,Wiederum, ihr Bhikkhus, trat Sariputta mit dem Uberwinden von Gliick
und Schmerz und dem schon friheren Verschwinden von Freude und
Trauer in die vierte Vertiefung ein, die aufgrund von Gleichmut,
Weder-Schmerzhaftes-noch-Angenehmes und Reinheit der Achtsam-
keit in sich hat, und verweilte darin.“ ,Und die Zustéande in der vierten
Vertiefung - der Gleichmut, das weder-schmerzhafte-noch-angenehme
Geflihl, die Nicht-Anteilnahme des Gemiits aufgrund von Stille, die
Reinheit der Achtsamkeit und die Einspitzigkeit des Herzens; der
Kontakt, das Geflihl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der
Eifer, der Entschlul3, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut und
das Erkennen - diese Zustdnde wurden von ihm abgegrenzt, einer nach
dem anderen; jene Zustande entstanden, und er hatte Kenntnis davon,
sie waren gegenwartig, und er hatte Kenntnis davon, sie ver-
schwanden, und er hatte Kenntnis davon.
Er verstand: ,Diese Zusténde treten also tatsadchlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein
zerfallen sie.’ In Bezug auf jene Zustande verweilte er, ohne angezogen
zu werden, ohne abgestoRen zu werden, unabhangig, ungebunden,
frei, losgel6st, mit einem unbeschrankten Gemdt.
Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal} es das gibt.”

(5)

,Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem vélligen Uberwinden der Formwahr-
nehmung, mit dem Verschwinden der Wahrnehmung der Sinnesein-
wirkung, mit Nichtbeachtung der Vielheitswahrnehmung, indem sich
Sari-putta vergegenwartigte ,Raum ist unendlich’, trat er in das Gebiet
der Raumunendlichkeit ein und verweilte darin.”

,Jund die Zustande im Gebiet der Raumunendlichkeit - die Wahr-
nehmung des Gebiets der Raumunendlichkeit und die Einspitzigkeit
des Herzens; der Kontakt, das Geflihl, die Wahrnehmung, die Absicht
und das Herz; der Eifer, der Entschluf}, die Energie, die Achtsamkeit,
der Gleichmut und das Erkennen - diese Zustande wurden von ihm ab-
gegrenzt, einer nach dem anderen; jene Zustande entstanden, und er
hatte Kenntnis davon, sie waren gegenwartig, und er hatte Kenntnis
davon, sie verschwanden, und er hatte Kenntnis davon.

Er verstand: ,Diese Zustande treten also tatsachlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein
zerfallen sie.’ In Bezug auf jene Zustande verweilte er, ohne angezogen

293 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

zu werden, ohne abgestollen zu werden, unabhangig, ungebunden,
frei, losgeldst, mit einem unbeschrankten Gemdat.

Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal’ es das gibt.”

(6)
,Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem vélligen Uberwinden des Gebiets der
Raumunendlichkeit, indem sich Sariputta vergegenwartigte, Bewult-
sein ist unendlich’, trat er in das Gebiet der Bewultseinsunendlichkeit
ein und verweilte darin.”
,und die Zustande im Gebiet der BewuBtseinsunendlichkeit - die
Wahrnehmung des Gebiets der BewuRtseinsunendlichkeit und die Ein-
spitzigkeit des Herzens; der Kontakt, das Geflihl, die Wahrnehmung,
die Absicht und das Herz; der Eifer, der Entschluf3, die Energie, die
Achtsamkeit, der Gleichmut und das Erkennen - diese Zustande
wurden von ihm abgegrenzt, einer nach dem anderen; jene Zustande
entstanden, und er hatte Kenntnis davon, sie waren gegenwartig, und
er hatte Kenntnis davon, sie verschwanden, und er hatte Kenntnis
davon.
Er verstand: ,Diese Zustande treten also tatsachlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein
zerfallen sie.’ In Bezug auf jene Zusténde verweilte er, ohne angezogen
zu werden, ohne abgestollen zu werden, unabhangig, ungebunden,
frei, losgeldst, mit einem unbeschrankten Gemuit.
Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal} es das gibt.”

(7)
,Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem vélligen Uberwinden des Gebiets der
BewuBtseinsunendlichkeit, indem sich Sariputta vergegenwartigte ,da
ist nichts’, trat er in das Gebiet der Nichtsheit ein und verweilte darin.”
,und die Zustande im Gebiet der Nichtsheit - die Wahrnehmung des
Gebiets der Nichtsheit und die Einspitzigkeit des Herzens; der Kontakt,
das Gefiihl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der Eifer, der
Entschlu®, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut und das Er-
kennen - diese Zustdnde wurden von ihm abgegrenzt, einer nach dem
anderen; jene Zustande entstanden, und er hatte Kenntnis davon, sie
waren gegenwartig, und er hatte Kenntnis davon, sie verschwanden,
und er hatte Kenntnis davon.
Er verstand: ,Diese Zusténde treten also tatsadchlich in Erscheinung,
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein
zerfallen sie. In Bezug auf jene Zustande verweilte er, ohne angezogen
zu werden, ohne abgestofen zu werden, unabhangig, ungebunden,
frei, losgel6st, mit einem unbeschrankten Gemdt.

294 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal’ es das gibt.”

(8)
,Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem vélligen Uberwinden des Gebiets der
Nichtsheit trat Sariputta in das Gebiet von Weder-Wahrnehmung-
noch-Nichtwahrnehmung ein und verweilte darin.”
,Er trat achtsam aus jenem Erreichungszustand heraus. Nachdem er
das getan hatte, betrachtete er die vergangenen Zustande, die
aufgehort und sich verandert hatten, folgendermalen: diese Zustande
treten also tatsachlich in Erscheinung, nachdem sie vorher nicht
vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein zerfallen sie. In Bezug
auf jene Zustande verweilte er, ohne angezogen zu werden, ohne ab-
gestoflen zu werden, unabhangig, ungebunden, frei, losgel6st, mit
einem unbeschrankten Gemdt.
Er verstand: ,Es gibt ein Entkommen jenseits davon‘, und mit der
Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich, dal’ es das gibt.”

(9)
,Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem vélligen Uberwinden des Gebiets
von Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung trat Sariputta in
das Erléschen von Wahrnehmung und Gefiihl ein und verweilte
darin. Und seine Triebe wurden vernichtet, indem er dies mit Weisheit
sah.”
.Er trat achtsam aus jenem Erreichungszustand heraus. Nachdem er
das getan hatte, betrachtete er die vergangenen Zustande, die aufge-
hoért und sich verandert hatten, folgendermafien: ,Diese Zusténde
treten also tatsachlich in Erscheinung, nachdem sie vorher nicht vor-
handen waren; nach ihrem Vorhandensein zerfallen sie.’ In Bezug auf
jene Zustadnde verweilte er, ohne angezogen zu werden, ohne abge-
stoRen zu werden, unabhangig, ungebunden, frei, losgeldst, mit einem
unbeschrankten Gemiuit.
Er verstand: ,Es gibt kein Entkommen mehr jenseits davon. Dies ist das
Ende’, und mit der Pflege jenes Erreichungszustands bestatigte er sich,
daR es das gibt.”

.lhr Bhikkhus, wenn man zu Recht von irgend jemandem sagen
wollte: ,Er hat Meisterschaft und Vervollkommnung in edler Sittlichkeit
erlangt, er hat Meisterschaft und Vervollkommnung in edler Konzen-
tration erlangt, er hat Meisterschaft und Vervollkommnung in edler
Weisheit erlangt, er hat Meisterschaft und Vervollkommnung in edler
Befreiung erlangt’, so ist in der Tat Sariputta derjenige, von dem man zu
Recht dies sagen sollte.”

.lhr Bhikkhus, wenn man zu Recht von irgendjemandem sagen

295/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wollte: ,Er ist der Sohn des Erhabenen, von seiner Brust geboren, von
seinem Mund geboren, vom Dhamma geboren, vom Dhamma
erschaffen, ein Erbe im Dhamma, nicht ein Erbe in materiellen Gltern®,
so ist in der Tat Sariputta derjenige, von dem man zu Recht dies sagen
sollte.”

olhr Bhikkhus, das unlbertreffiche Rad des Dhamma, das vom
Tathagata in Gang gesetzt worden ist, wird auf richtige Weise von
Sariputta in Gang gehalten.”

Das ist es, was der Erhabene sagte. Die Bhikkhus waren zufrieden und
entzlickt Uber die Worte des Erhabenen.

Fazit

Diese Worte des Buddha zu den verschiedensten Zustanden im Gemiit
und Bewulitsein sind der beste Beweis fir die schrifttweise, spiral-
formig erweiternde Achtsamkeit bis hin zur absoluten Konzentration.
Deshalb die Lehre der (konstant zu praktizierenden) Achtsamkeit der
zentrale Angel-, Dreh-, Anfangs- und Endpunkt seiner Lehre. Alles wird
erreicht mit dieser Achtsamkeit, mit dem Sati (Weisheit, Erkennen) und
dem Patthana (Bedingungszusammenhange).

296 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Tibetischer Tantra

Um das Gesambild Uber die geistige Entwicklung im Buddhismus zu
vervollstandigen, ist dieses Kapitel eingefiigt.

Trantra-Yoga ist 1. ein Toolset von speziellen esoterischen Ubungen
zur volligen Reinigung und Umformung der psychischen Struktur, die
ein Guru individuell vorgeben muf}, und ist 2. ein Zeremoniensystem.
Padmasambhava brachte diese Techniken als erster nach Tibet und gilt
als der Vater des buddhistisch-tibetischen Tantra und spater ,erfand®
Atisha Zeremonien und Rituale mit mahayanischen Texten. Das Ganze
wird auch als Vajrayana prasentiert. Tantra-Yoga und Kundalini-Yoga
sind in der Zielsetzung identisch und erganzen sich gegenseitig. Tantra
erhielt besondere Aufmerksamkeit durch die Vereinigungsdarstell-
ungen von "Gottheiten" oder von personifizierten Zustdnden von Macht
(Kraft) und Bewuldtsein mit entsprechenden Fahigkeiten, gegliedert
nach ihrer Art des Auftretens in friedvoll oder zornig (z.B. Vajrasattva,
Mahakala, Yama, Vajra-Dakini usw.). Die Westler, die diese Darstell-
ungen erstmals sahen, waren teilweise schockiert von der Offenheit
und Anziehungskraft dieser Darstellungen und haben den tiefen Sinn
nicht verstanden und wird heute noch als sexuelle Vereinigung mif3-
interpretiert (roter Tantra) und von animalischen Dummkdpfen ent-
sprechend praktiziert. Propagiert wurde diese Verdrehung erstmals in
der Neo-Tantra-Bewegung von Osho (Bhagawan Shree Rjanees) als
Marketing fur seine Bewegung.

In der wahren Praxis besteht Tantra aus mantra-dhnlichen Intona-
tionen, Imaginationen (Gedankenformen im Mentalkoprer), Identifika-
tionen, speziellem Pranayama oder einer Kombination von allem, die
ein spiritueller Meister mafRRgeschneidert vorgibt. Die dadurch hervorge-
rufenen Vibrationen oder Identifkationen bewirken eine Umformung der
psychischen Struktur, d.h. Entfernen des eingelagerten Tamas an
unterschiedlichsten Stellen und &ffenen aller Nadis. In der Mystik ist
das Endziel von Tantra alleine die Veschmelzung von Raum und
Energie (Akahsa und Prana) in eine Einheit und die Realisation der
Leerheit. Anders gesagt: die "Verbindung mit Gott". Die 6 Yogas von
Naropa gelten als Spezial-Trantras und sind nur fir Fortgeschrittene
bestimmt, die bereits die Konzentrationsfahigkeit erlangt haben muissen
und getestet wurden. Durch tantrische Ubungen erlangt man Wissen
und Macht Uber die Natur. Die Schwierigkeit der Umsetzung ist illu-
striert in den Vorbereitungsiibungen zum Dumo (Tummo, Gtum-mo,
psychische Hitze in "Tibetan Yoga and Secret Doctrines", Buch III,
Kapitel 1). MiRbrauchter (schwarzer) Tantra einiger weniger in Tibet

297 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

fihrte zum Verlust des geistigen Schutzschirms zu Lasten eines
ganzen Volkes. Wer die tantrischen Ubungen meistert, erreicht die kor-
perliche Unsterblichkeit und kann nach Belieben mit Kleidern in jeder
Sphéare ein- und ausgehen, aullerdem realisiert jener alle Siddhis,
welche den tantrischen Personifikationen eigen sind. Der spirituelle
Meister gibt die passende Gottheit zur Ubung vor. Wer sich dafiir
interessiert, lese das Bardo Thodol, im Tschikhai- und Tschényi-Bardo
sind sie alle aufgelistet. Was relativ unbekannt ist, sie alle sind
Emanationen und Personfikationen von psychischen und kosmischen
Energien, die erst mit dem Durchstromen der kosmischen Energie
(Kundalini) in den 5 Gehirnlappen (oberer, vorderer, 2 seitwarts und
hinterer) entstehen und als die 5 Dhyani-Buddhas bekannt sind. Damit
verbunden ist ein stark erhdhter Blutstrom ins Gehirn, womit die 100%
der Gehirnzellen genutzt werden. Mit einer gewissen Schlauheit haben
Lamas entdeckt, dal mit den Imaginationen und Intonationen der Figu-
ren aus den Tantra-Panthenon sich Ubungen und Erméchtigungen ab-
leiten und verkaufen lassen. Tantrische Ubungen sind nur dann erfolg-
reich, wenn die Eignung eines Kandidaten vorher von einem spiriturllen
Meister geprift wurde und dieser den Verlauf iberwachen kann. Die
Vorbereitungsibungen (Ngondro, Lamrim) sind dazu ausgelegt, die
Vollendungsphase mit tantrische Mitteln abzuschlieRen und dies ist
nicht Buddhismus sondern Yoga! (Mehr dazu in "Teachings and Prac-
tice of Tibetan Tantra" von Garma C.C.Chang.)

Wie und Warum funktionierten trantrische Ubungen?

Erklarung eines tibetischen Meisters: Die trantrischen Ubungen sind
eine Handlung, in der das Subjekt eine bestimmte psychische Realitat
im mentalen und spirituellen Bereich erschafft, deren Beziehung zu
seiner Person unmittelbar ist. Es schitzt diese Realitdt, bis sie zu
einem Wirkfaktor heranreift, mit dem es auf der Bewul3tseinsebene des
Selbst in Kontakt treten muR. Auf diese Weise wird der sogenannte
innere Mensch schlief3lich beeinflusst und sogar eine Art Wiedergeburt
erreicht, entsprechend den Eigenschaften des mentalen Kérpers, den
der Mystiker als seine eigenen spirituellen oder moralischen Werte be-
schwort und bewahrt, die er verwirklichen méchte. Der mentale Kérper
wird in tibetischen Texten auch als spiritueller Kérper oder Korper
der Begierden bezeichnet; in Wirklichkeit ist er ein Abdruck, der
durch die ,,Rauchform“ unserer eigenen Lebenskraft entsteht. Der
mentale Korper ahnelt dem Astralkérper, nur dal® er vom Menschen
selbst durch seine eigenen Bilder erschaffen wird, indem er diese lange
Zeit vor Augen halt. Tibetische Mystiker nutzen den mentalen Koérper fiir
verschiedene Zwecke. Die beste und auch esoterisch anerkannte
Verwendung des mentalen Korpers liegt dann vor, wenn der
Mystiker ihn als Behalter hochster spiritueller Werte und Ideen

298 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

betrachtet. Dadurch, dal} er mit ihm als seinem Doppelganger arbeitet,
mit dem er standig in Kontakt tritt, hat er sich ein Medium verschafft,
durch das er sein spirituelles Wachstum sehr leicht beschleunigen und
die gewlinschte mystische Kraft erlangen kann, indem er ihn als sein
Ebenbild nutzt und sich stédndig mit ihm in Kontakt bringt,

Chéd als Sonderform des tibetischen Tantra

Chéd ist eine tantrische Spezialiibung und ist die radikalste Methode
zur Abbezahlung karmischer Schulden und zur Vernichtung des
illusorischen Ichs. Chod ist ein wenig bekanntes tibetisches Ritual
radikalen Charakters, ausgeflhrt an einsamen oder schaurigen Orten.
Ein Meister-Guru bereitet den Schiler darauf vor, danach uberlaldt er
ihn seinem Schicksal. Der feinstoffliche Korper wird den Géttern und
Damonen als Nahrung angeboten und auch ,gefressen®. Das ist Schul-
denrtickzahlung und Vernichtung des illusorischen Ichs auf schnellste
Art. Nicht selten wird der Schiler dabei wahnsinnig oder stirbt sogar,
deshalb ist Choéd derzeit von den Mahasiddhis verschlossen worden.
Einem Chod-Kandidaten macht sein Guru klar, daf3 er hinaus geht in
die Welt der groéfiten aller grof3en Abenteuer und es kommt die héchste
Prifung dann, wenn der Kandidat alleine ist in der dunklen Wildnis mit
keiner anderen Hilfe zur Hand als seine eigene Yogakraft. Das Chdd
kann bis zu 3 Wochen dauern. Der Kandidat muf sich den seltsamsten
und schauerlichsten Elementarwesen oder zornigen Géttern stellen und
ihnen trotzen, die er im Ritual hervorgerufen hat. Nur wenn er sie
beherrscht, geht er als glicklicher und gestahlter Sieger hervor. Mehr
dazu findet man im Buch "Tibetan Yoga and Secret Doctrines", Kapitel
V, "the path of mystic sacrifice and subduing the lower self".

299 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Erbfolge der Lehre

Dieses Kapitel ist dem tibetischen Buddhismus gewidment, die die
Erbfolge der Lehre Buddhas fiir sich beanspruchen. Nicht zu unrecht,
jedoch ist zu bezweifeln, ob diese unterbrechungsfrei gewesen ist oder
noch ist. Unter der Erbfolge ist die Weitergabe allen Wissens Uber
die Lehren zur geistigen Vollkommenheit und zur Erlésung zu ver-
stehen.

Die Erbfolge der Lehre zur GroRRen Befreiung wurde in Tibet neu belebt
und praktiziert. Die Erbfolge kann neben der direkten Ubertragung auf
eine weitere Art erfolgen, namlich in einer "Verpaketierung" und Be-
reitstellung aller Erkenntnisse und allen Wissens (kurz die Lehre) eines
spirituellen Meisters fir einen geeigneten Absorber als “Erber” (Nach-
folger) erfolgen, denn dieser spirituelle Meister ist ein “Nie-Mehr-
Wiederkehrer.” Dieses "geistig leuchtende Paket" beinhaltet auch
Wissen, das nicht in Worten ausgedruckt werden kann, es verbleibt bis
dahin im kosmischen Raum, Maro kann dagegen nichts unternehmen.
Dieses "Paket" muly der Absorber durch heiRe Sehnsucht und auf-
rechter Bemiihung eigenstandig in sich aufsaugen. Der Absorber, also
der neue Trager der Lehre, darf nicht mit einem Tulku verwechselt
werden. Diese Kunst der "Verpaketierung" ist eine hoéchst seltene, ge-
heime und auflergewdhnliche mystische Fahigkeit, welche von Mit-
gliedern des "tibetischen Ordens des Donnerkeils", der Linie der
weillen Gurus des Mahayana, beherrscht wird. Diese Kunst war in der
Schule der Kagyupas etabliert, wodurch sichergestellt wurde, dal} das
komplette geistige Wissen fur die Menschheit erhalten bleibt. Die
anderen 3 tibetischen Tradition wissen vielleicht dartiber. Der Verlust
des Erbe der Lehre in Tibet, und damit zum Verlust der Schutzmacht,
fihrte zum Einmarsch der Chinesen. Wer der gegenwartige "Absorber"
und Bewahrer der Erbfolge (Trager des Donnerkeils) ist und wo er lebt,
ist dem Autor unbekannt.

300/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Karma verstehen

Was ist Karma?

Manche Formal-Buddhisten lehnen diese Realitat nur wegen des Wor-
tes "Karma" ab, sie mogen lieber "Bedingte Wiederkehr" oder "Abhan-
giges Entstehen". Karma wird von vielen als Realitat in seiner Funktion
und vollen Tragweite nicht richtig verstanden, weil man es im eigenen
Durchleben nicht direkt wahrnimmt. Bei der Gravitation ist es besser,
obwohl man sie nicht sieht, ist sie feststellbar. Karma als Kraft, kann
man erst im 4. buddhistischen Jhana und danach direkt beobachten.
Was eine achtsamkeitspraktizierende Person aber feststellen kann,
sind Stimmungsanderungen, denn diese werden durch das Karma ver-
ursacht, sonst kdnnte man ja problemlos immer gleich (gltcklich) blei-
ben. Die Lehre Buddhas hat als pirmares Endziel die véllige Auflésung
des individuellen Karmas und seiner Ursachen, eben basierend auf
dieser "Direktschau”. Ein tibetischen Mystiker namens Padmasambha-
va hat dies genau erforscht und hat seine Beobachtungen im "Bardo
Thodol" festgehalten und der Menschheit (ibergeben. Jetzt wird Karma
erklart. Karma ist:

1. Karma widerspiegelt das Gesetz von Ursache und Wirkung

2. Individuelles Karma wird vom Menschen durch sein "lch" erzeugt

3. Karma ist eine Kraft und individueller Strom von Impulsen

4. Das karmische Gesetzt ist die "hdchste Gerechtigkeit"

5. Alles was Form hat, hat Karma und ist daran gebunden

6. Nichts geschieht im Universum ohne Ursache

7. Karma wirkt als Schicksal und Lebenserfahrung gefuhlt

8. Rickwirkendes, schlechtes Karma tragt durch Vergeltung das Gute
in sich und gibt fehlende Unterscheidungskraft zuriick.

Karmische GesetzmaRigkeit in der Physik

Die Meinung, dal “Karma” ein abstrakter Begriff oder "Erfindung" aus
dem Osten ist, ist falsch. Karma als Kraft (Energie) ist Teil der
Naturprozesse, auch wenn nicht sofort sichtbar. Das karmische Gesetz
findet sich auf der materiellen Ebene wieder als Energieerhaltung bzw.
wird im Energieerhaltungssatz definiert und drickt die Erfahrungstat-
sache aus, dall die Energie eine ErhaltungsgroéBe ist, dal® also die
Gesamtenergie eines abgeschlossenen Systems sich nicht mit der Zeit
andert bzw. die Summe aller Energien darin konstant ist. Damit wird die
Graphik zurm Energieerhaltungsssatz als "Bumerang" am Kapitelende
fur Zweifler verstandlicher sein. Zwar kann Energie zwischen verschie-
denen Energieformen darin umgewandelt werden, beispielsweise von

301 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bewegungsenergie in Warmeenergie. Energie kann auch aus einem
System in ein anderes System transportiert werden, es ist jedoch nicht
méglich, im System Energie zu erzeugen oder zu vernichten. Die
Energieerhaltung gilt als wichtiges Prinzip aller Naturwissenschaften.
Der Energieerhaltungssatz sagt auch aus: dal} die fur das System
glltigen Gesetze der Physik nicht von der Zeit abhangen. Der Satz von
der Energieerhaltung gilt als etabliert, auch in der Quantenphysik.
Daraus folgt u.a. daR Energie, die von einer Kraftquelle kommt, wieder
zu ihr zurlickkehrt. Erzeugt beispielsweise ein Dynamo (Kraftwerk)
elektrische Energie und diese wird unterbrechungsfrei wohin geleitet,
so kommt sie zum Ausgangspunkt zurlick. Oder beispielsweise wir
werfen einen Stein und er trifft auf keine ablenkenden Krafte, so kommt
dieser unweigerlich irgendwann wieder zum Ausgangspunkt zurtck.
Die Anerkennung der GesetzmaRigkeiten der Energieerhaltung auf ein
Individuum, also auf sich selbst, wird nicht nur von Wissenschaftlern
abgelehnt. Deswegen die Unkenntnis dartber auch in der Masse der
Menschen.

Was hat das mit uns zu tun?

Wie in anderen Kapiteln erlautert, gibt es im Menschen die psychische
Energie, welche das Denken, die Geflihle, den Willen, die Kreativitat
usw. betreiben, siehe nachster Absatz. Die Nutzung dieser psychischen
Energie und die Folgen daraus sind im Osten in der "Lehre vom
Karma" und in Karma-Yoga beschrieben. Da diese psychischen
Energien nicht mit materiellen Laborgeraten erfalbar und verfolgbar
sind, ist die Physik hochst skeptisch und ablehnend. Sie kénnen ja
auch nicht das abgegebene Energiepotential einer machtigen Person
messen, wenn diese spricht und Massen beeinflut, obwohl die
Wirkung evident ist. Skeptisch nicht nur mangels Beweisbarkeit son-
dern wegen der erschreckenden und dammernden Erkenntnis, daf}
alles zu einem zurickkommt. In Zeiten wie diesen hat der Mensch
Uberhaupt keine Furcht mehr vor Rickwirkungen.

Warum und Wie entsteht Karma?

Der Mensch zieht aus der Nahrung jene Energie heraus, die als Prana
bekannt ist. Dieses Prana ist in der Luft und hat seinen Ursprung in der
kosmischen Energie. Es ist unbegrenzt verfiigbar und wird Gber den
Atem aufgenommen. Das Prana ist auch Grundlage der elektromag-
netischen Energie im materiellen Universum. Bei normalen Menschen
geht das Prana ein und aus. Ein konzentrierter Mensch kann aber
dieses Prana festhalten und wird daduch "energetischer", falls er es
nicht vergeudet. Der Mensch absorbiert Prana iber den Atem aus der
Luft und indiekt aus dem universellen Energiereservoir und "verfarbt"
und markiert diese Energie vor allem durch die Qualitat seines Den-

302 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

kens, seiner Stimmungen und seinem Wollen (Ergebniswunsch), die
immer egoistische Tendenzen haben. Es entstehen somit ununter-
brochen energetische Impulsfolgen, denn die so personenmarkierte
Energie wird nicht von selbst neutral. Diese Markierung ist eine
eindeutige und individuelle "karmische ID" und kreist um den inneren
Gravitationspunkt des Menschen, somit verbleibt diese individuelle
Energie im System Mensch. Das Denken und das Wollen verbraucht
den grofdten Anteil an dieser Energie. Die dadurch erzeugten Im-
pulsfolgen machen eine Orbit und kehren irgendwann zum Ursprung
zuruck. Bei ihrer Ruckkehr, also nach dem Eintritt in das pranisch-
biologische System Mensch, will sich die Energie neutralisieren, um
damit wieder den Ursprungszustand zu erlangen. Diesem Zwang
(Kraft) zur Neutralisierung kann kein normales Wesen widerstehen,
denn dabei wird es manipuliert. Der Mensch reagiert darauf und
erzeugt somit neue Ursachen bzw. Impulsfolgen fir die Zukunft. Der
Mensch ist ununterbrochen dieser "Neutralisierung" unterworfen, auch
wenn man scheinbar (mangels Selbstbeobachtungsschéarfe) nichts
merkt. Allgemein wird das als Schicksal bezeichnet. Wie gesagt, der
Mensch verhalt sich beim Wiedereintritt dieser Impulse nicht neutral
und reagiert (wie z.B. Steigerung der Gier bei Erfolg, Dagegen-Arbeiten
bei Ungiinstigem, Verandern-Wollen, Abwehr, Nicht-Erkennen von Ge-
fahren oder Einleiten von Lebensveranderungen, Ausleben des Reich-
tums usw.) und folglich werden neue individuelle Energiepakete pro-
duziert — in heftiger oder gemilderter Form. Wo bzw. wann die
psychische Energie als "Karma" aus dem Wesen austritt und wo und
wann sie wieder eintritt, das soll dir dein Lama oder Referent erklaren
(wenn es dich interessiert, siehe dazu auch Kapitel "Was ist ein
Gedanke?"). Nur bei dauerhaft gesteigerter Achtsamkeit ist dies
beobachtbar und durch Nicht-Reagieren wird die "karmische" Energie
neutralisiert und kehrt in das kosmische Energiereservoir zurtck.

Scheinbare Ungerechtigkeiten.

Am einfachsten kann man dieses Wirken bei sich beobachten durch die
Reaktion der Anderen auf den eigenen gegenwartigen Zustand, die
eine Art Karma-Reflektor sind. Einmal erfahrt man Widerwillen, Haf,
Ablehn-ung, man muf3 Warten oder man trifft auf Freundlichkeit, Be-
furwortung, Hilfsbereitschaft, Liebe, Entgegenkommen. Genauso betrifft
dies den Erfolg bzw. MiRerfolg im Berufsleben oder Studium. Jeder
arme Mensch will reich werden, aber trotz allen Winschens und
Wollens wird er es nicht. Wie sonst sind die unterschiedlichen Zwange
und guten oder miesen Bedingungen der Menschen bzw. ganzer Volker
zu erklaren, denen sie wie verhext nicht entkommen kdnnen. Ja, jetzt
verstehen wir auch, warum bei den Menschen in ihrer Verzweiflung und
Unwissenheit, wenn das Eigenprodukt Schicksal zuschlagt, der Schrei

303 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

"O Gott, warum hast du das zugelassen?" wirkungslos verhallt und sich
kein "barmherziger Gott" zeigt.

Hier ein Kommentar eines tibetischen Mystikers:

"Die tibetische Mystik ermdglicht jedem Menschen durch die Lehre
Buddhas die analytische Konzentration unter bestimmten positiven
aullerlichen Voraussetzungen auszufiihren, wie z.B. die Position des
Korpers und physische Ruhe (Regungslosigkeit), auch die Ausrichtung
dieser Konzentration (Beobachtung) zur Struktur des eigenen Wesens,
das jeden Mensch hinter die Grenze der Gedanken und Zweifel Uiber
den primaren Nenner in Beziehung zum Korper und der psychischen
Angeborenheit (Naturlichkeit) fuhrt. Und gleich hinter dieser Grenze
entdeckt der Mensch das, was sich Karma nennt. Das ist eine (sich)
erhaltene Energie, die in der Spannung (des Wesens) enthalten ist;
diese kann einmal nur ein Geisteszustand sein, andererseits auch
ein Gedanke, ein anderes Mal nur ein Wollen und wieder ein and-
eres Mal ein Wille zur Tat. Auch die innere Reaktion der durch das
eigene Handeln Betroffenen flieRBt mit ein.

Alle diese Erscheinungen sind voraussetzende Zustéande des Seins
und Geschehens und die tibetische Mystik will sie bis zum Augenblick
ihrer definitiven rickwirkenden Entladung nicht aus dem Blickfeld
verlieren bzw. verfolgen."

Zusammenfassung

Der Mensch selbst ist das Zentrum allen Leids oder allen Glicks, sein
eigenes kleines karmisches Universum. Sein jetziges Leben und sein
jetziger Zustand ist sein Eigenprodukt. Die geistigen Lehren wissen,
dafd der Astralkorper der Triebe, Geflhle, Atavismen mit seinem Den-
ken und Wollen und der falsche Einstellung gegeniiber Mitmenschen
und Lebewesen der Verursacher allen Leids und aller millichen oder
glinstigen Lagen und Zustande ist. So ist der Mensch fir die negativen
karmischen Krafttendenzen verantwortlich und erlebt spurbar die Rick-
wirkungen. Das sogenannte Ursachenkarma kreist im Raum und
kommt nach gewisser Zeit zum Absender zuriick, manipuliert ihn (als
Wrkungskarma). Weil der Mensch reagiert, erzeugt er neues Karma
(Ursachenkarma). Dieser Kreislauf wird im Buddhismus als das "grau-
same Samsaro" bezeichnet. Der Kreislauf des Karma ist auch die
Ursache zur Reinkarnation und als treibende Kraft bewirkt (erzwingt) es
eine Wiedergeburt (Objektivierung) der psychologischen Komponenten.
Das Karma wirkt unbestechlich und mathematisch korrekt, insoferne
gibt es im Universum eine absolute Gerechtigkeit und alle Phdnomene
unterliegen dieser GesetzmalRigkeit. Das Karma bestimmt die soziale
Stellung, Intelligenz, Gesundheit, Lebensdauer usw. eines Men-
schen. Siehe dazu nachstes Kapitel "Wirkungen von Taten".

304 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Yogis oder Mystiker haben einen Ausweg, eine Liicke entdeckt,
sonst ware ja alles Bemuhen sinnlos und eine Rickkehr zum Ursprung
des Seins (Erlésung oder Befreiung) unmdglich. Den Ausweg aus dem
karmischen Kreislauf bzw. Erlangung einer ginstigen Wiedergeburt
sollte dir dein Guru, Lama oder Yoga-Lehrer erklaren kénnen. Durch
Unkenntnis oder Ablehnung dieser Gesetzmaligkeiten und ihrer Folgen
haben moderne westlichen Psychologen das unheilvolle "Recht auf Be-
dirfnisse" postuliert, daraus folgte dann das "Recht auf Befriedigung"
und dann im Einzelfall das indiskutable Recht auf Macht, Besitz, Wohl-
stand, Luxus, Privilegien etc. Was das in der Praxis bedeutet, erfahrt
jeder in seinem Umfeld und auf dieser Erde als eine allgemein flihlbare
Lebensrealitat, Ungerechtigkeit und in der asymetrischen Giiterver-
teilung.

Der individuelle karmische Kreislauf
ist wie ein Bumerang,

der noch im gleichen Leben zurickkommen
oder noch lange, weite Bahnen ziehen kann

nElNAy
“‘ F | I...
’i ; &
* L
d ’0
& @
N *
.
& -
- ]
. '
B = N »
Y L
. &
0. R,

Das eingeatmete Prana wird dann zu einer
kamischen Kraft, wenn das Ego involviert ist

305 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Karma: Wirkungen von Taten

Wie bereits vorher und woanders ausgefiihrt, entsteht das individuelle
Karma vor allem durch das Denken und der dahinterliegenden Moti-
vation zur Tat. Die Tat selbst ist weniger entscheidend.

Uber die verdienstvollen Taten

Das Einhalten der Tugenden, das Aufrechthalten einer guten, freudigen
Stimmung und das Denken im Guten fiihrt zur Wiedergeburt in den
Engels- oder Gobtterwelten oder als Mensch im Wohistand oder
Reichtum, verbunden mit Unversehrtheit und gunstigen Umgebungen.
Das gelebte Metta mit Karuna, Mudita und Upeksha l6st karmische
Schulden auf, daher ist die konstante Praxis des Denkens im Guten
wichtig (Gedankenhygiene). Bei einer sichtbar demonstrierten guten Tat
ist nicht die Beurteilung der anderen wichtig, sondern die innere Moti-
vation dazu. Sie auch Auflistung der Regeln zu Taten im Guten am
Ende des Kapitels "Keuschheit vs Animalitat".

Uber die von Zustinden

Zur Bedeutung und Wirkung guter Zustande erlaubt sich der Autor
einen Kommentar zu Text 111 (13.Tag zornige Gauris und Pisacis) des
Bardo Thédol eines tibetischen Buddhas der Gegenwart anfliigen, der
aus seiner direkten (!) Beobachtung stammt:

Wir sollten eher gute und gliickliche Zustande aufsuchen (erzeu-
gen). Wenn wir sehr lange in diesen Zustanden verweilen, dann
schaffen wir fiir uns eine gute geistige Umgebung, die so sehr notwen-
dig ist, wenn wir danach streben wollen, die Probleme des Schicksals
und des Todes zu I8sen. Subtile bis geistliche Absonderungen eines
Wesens kann man filhlen. Wer kennt denn nicht die Reaktionen
durchlebter Note oder einer freudigen Erregung? Sie strahlen aus uns
heraus, als wéren sie Fluide, die ein geistig erfahrener Mensch gut
feststellen und einschatzen kann. Ein solcher Mensch weil3 namlich,
daR starke Bewegungen der Seele Absonderungen bewirken, die wie
eine geistige, alles verdeckende Wolke den kompletten Raum aus-
fullen, in dem sich die Menschen bewegen und in dem sie leben. Er
weill und sieht, dal® das Leiden, das die Welt aus wirtschaftlichen
Grinden oder Kriegskonflikten ereilt, die Sekretion der Essenzen und
Fluide erhéht, welche die Volker noch mehr zerstort als die Not und das
Kriegstreiben selbst.

Deshalb ist das Hervorrufen dieser (subtilen) Sekrete ein Ver-
brechen an der Menschheit, das von Sadisten begangen wird, die die
Menschheit selbst zu ihren Anfilhrern gemacht hat. Ist es jedoch

306 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

moglich, sich diesen Sadisten erfolgreich entgegen zustellen? Aber
sicher!

Wenn du, er, sie und ich in uns Ruhe und Frieden tragen werden,
die aus dem Wunsch nach dem Guten fiir alle Wesen herangereift
ist, dann kdonnen wir schon als ein Teil der Menschheit dem Bosen die
Stirn bieten. Und die echte Leidenschaft (Bemuhung) fur diese Art der
Lésung von sittlichen Problemen der Welt und damit auch der sozialen
und humanitdren Probleme vermehrt die Reihen derer, die uns mit
ihren Taten und durch ihr Beispiel helfen und nicht durch Anordnungen.
Das heil3t, dal} das sittiche Umdenken aus dem Kern des Wesens
entspringen kann und muf3, ebenso, wie aus seinem Kern das Bose
entsprungen ist. Man kann durchaus sagen, dafl} der Mensch das Bose
zuerst erlernen mulfite.

Uber die schidlichen Taten

Generell kan man sagen: Hal3, Zorn, Wut flhren in die Héllen, Ver-
langen und Gier flhren zu den Hungrigen Geistern. Und Ignoranz ins
Tierreich. In welches Loka ein Mensch wiedergeboren wird, entscheidet
seine qualitative Balance (Durchschnitt) aus seinen negativen, posi-
tiven und neutralen Taten seiner jetzigen Existenz. Diese werden vom
gerechten Richter, dem eigenen innere, unbestechlichen Beobachter
(Yama, Richter) im eigenen Wesen, gezahlt. Diese Balance oder Imba-
lance ist vom eigenen reflexiven Lebenstil bestimmt. Hier nun beispiel-
haft die Folgen von Taten bei entsprechender vorausgegangener Moti-
vation:

a) Das Leben anderer nehmen durch Hass, Wut, Verblendung, Gier,
Verlangen oder Opfertdétungen. Das Resultat ist die Wiedergeburt in
einer der Hollen.

b) Quélen von Menschen und Tieren flhrt ebenso in die Hdlle. Eine
Wiedergeburt als Mensch ist behaftet mit kdrperlichen und geistigen
Schaden.

c) Stehlen durch Gewaltanwendung oder widerrechtlich Aneignen
durch Betrug. Das Resultat ist die Wiedergeburt unter den Hungrigen
Geistern. Falls als Mensch geboren, wird er arm sein und mog-
licherweise in kalten Gegenden.

d) Sexuelles Fehlverhalten mit Mutter, Geschwister oder mit anderen
verheirateten Partnern endet meist mit einer Wiedergeburt unter den
Hungrigen Geistern. Falls als Mensch wiedergeboren, mdglicherweise
als der Ehepartner seines Widersachers. Unpassende Sexualitat ist mit
Mund und Anus sowie an gesegneten Orten wie Kirche, Tempel, bei
einer Stupa, im Retreat oder in der Nahe eines spirituellen Meisters.
Homosexualitat gilt ebenso als Fehlverhalten.

d) Ligen uber die Qualitit des Dharma endet als Wiedergeburt in der

307 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Tierwelt. Wenn auch grofRe Liigen (weitreichend) oder kleine Ligen in
der Wiedergeburt als Mensch enden, so wird er oft verleumdet und
oder hat schlechten Atem.

f) Trennende Sprache direkt oder indirekt unter Freunden endet in der
Holle. Falls es zu einer Wiedergeburt als Mensch reicht, dann wird er
von seinen Liebsten getrennt. Auch ein Leben in Bergen oder Hiigel ist
moglich, weil anstrengend.

g) Harte Worte fihren bei Intensitat direkt in die Holle. Sarkasmus oder
Lacherlich-Machen kann in eine Nebenholle fiihren. Als Mensch wird
man in heil3en, trockenen Gegenden wiedergeboren und im Umfeld gibt
es mehr Bésewichte und Verbrecher.

h) Unniitzes Reden und Geplapper fiihren zur Wiedergeburt im
Tierreich. Falls als Mensch wiedergeboren, werden seine Worte nicht
respektiert und miRachtet. Auch mul} er evtl. dort leben, wo schlechte
Wetterbedingungen herrschen.

i) Habgier und Stolz endet mit der Wiedergeburt als Hungriger Geist.
Wird er als Mensch wiedergeboren, lebt er noch gieriger und evtl.
verbunden mit Hungersnot.

j) Schadliches Denken das aus Hass, Eifersucht oder Resentiment
kommt fiihrt direkt in die Hoélle. Dazu gehért auch der Tétungswunsch
im Krieg und das Gewahren (Anordnen) von Scheul¥lichkeiten. Falls als
Mensch wiedergeboren, wird er Hass von anderen begegnen und dort
leben missen, wo das Essen schlecht und grob ist.

k) Falsche Ansichten Uber Ursachen und Wirkungen, tber Wahr-
heiten und Uber die befreiende Lehre enden oft mit Wiedergeburt im
Tierreich. Als Mensch ist er mit grofRerer Ignoranz (Borniertheit) aus-
gestattet und mul} evtl. auch in Hungersnéten leben.

i) Wer standig mit Worten streitet, die Konfrontation liebt, Un-
einigkeit sat oder Intrigen fordert, endet unter den Asuras oder als
psychopathisch-unglicklicher Mensch. Ihr Schicksal ist der standige,
zermUlrbende Kampf um EinfluBnahme.

Die Liste ist nicht vollstdndig, mehr dazu im "Jewel Ornament of

Liberation". Man erhalt jedoch so einen guten Einblick, warum es so
verschiedene Lebensumstande der Menschen auf der Erde gibt.

308 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Samsaro?

“Ménche, wer das abhédngige Entstehen sieht, der sieht die Lehre. Wer
die Lehre sieht, der sieht Buddha. Was aber wird ‘Abhédngiges Ent-
stehen’ genannt? Folgendes wird ‘Abhéngiges Entstehen’ genannt:
Weil es dieses gibt, entsteht jenes, weil dieses entstanden ist, ist jenes
entstanden. (...)”. Salistamba Sutra.

Fir jemand, der aus dem Christentum kommt, ist der Daseinskreislauf
etwas Neues und revolutioniert seine Ansichten uber sein Dasein, tUber
die Schopfung und beendet das "Ewig-Sein" im Himmel oder Holle. Wir
haben das Energieerhaltungsgesetz unter "Karma verstehen" im vor-
hergehenden Kapitel beschrieben. Es ist Voraussetzung zum Verstand-
nis fur diesen Abschnitt. Das Gegenteil von Samsaro ist Nirvana.

Was ist das Samsaro?

Es ist der Existenzkreislauf von Lebewesen zur Ansammlung von
Erfahrungen (Reifung der Seele) und ensteht durch das Wirken von
individuellem Karma (Lebensdurst) und ist relevant fir alles, was lebt.
Dem Samsaro kénnen nur jene entkommen, die ihr "Objekt" in Sattva
umgeformt haben und damit unsterblich sind. Fir alle anderen gilt: So
wie der Mensch sterben muB, so wird er wiedergeboren - und um-
gekehrt. Pro Tag sterben Hunderttausende und mindestens ebenso-
viele werden geboren, Mystiker kdnnen diesen Strom (Kommen und
Gehen) in der Bardosphare beobachten, besonders wohin viele ten-
dieren, namlich nach unten (siehe Kapitel ,Kali-Yuga®).

Das Samsaro unterteilt sich in 6 Lokas, die sich durch ihre Qualitat, ihre
Frequenz und ihre energetische Spannung unterscheiden. Vier von den
6 Lokas befinden sich im feinstofflichen Kontinuum des Universums.
Diese 6 sind von unten angefangen: Holle, Pretas (hungrige Geister),
Tiere, Menschen, Asuras und die Gotter. Diese Lokas sind die Haupt-
lokas in denen Wesen existieren und von deren einige viele Sublokas
aufweisen, so gibt es flr jede "Siinde" eine eigene Hoélle und es gibt
mehrere Gotterwelten. Das Wissen iiber die Lokas und die Riick-
wirkung ihres Tuns schreckt die Menschen nicht. Sie haben keine
Furcht vor den Folgen. Das Problem liegt darin, dal} die Men-schen
keine Beweise dartber haben, wie frihere Existenzen auf ihr jetziges
Schicksal wirken und sie wissen nicht, was im Tod selbst bzw. direkt
danach passiert und dal® der Mensch mit einem frischen Tages-
bewuftsein neu geboren wird. Im Gedachtnis bleibt alles gespeichert,
doch der Zugang zum Wissen Uber friihrere Existenzen ist blockiert aus

309 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

gutem Grund. Die Inkarnationsreihe ist daher nur mit analytischen Kon-
zentrationsmethoden zuganglich. Spater in den héheren Jhanas kann
der Adept mit robuster Psyche seine friiheren Existenzen neu erleben.
Geistig unvorbereitete und untrainierte Menschen, die sich an erlittenes
Unrecht und anderes erinnern, wirden sich im neuen Leben rachen
oder ihre friiheren Privilegien einfordern, aulRerdem kdnnten sie durch
Schock sterben (man ist nicht immer friedlich gestorben). Falls man
sich gut beobachten kann, gibt der gegenwartige Lebenslauf (soziale
Einbettung) und die Reaktionen der Umgebung Aufschlul® Gber frih-
eres Verhalten. Mehr Uber das Samsaro ist im Tibetischen Totenbuch
beschrieben und Uber Taten mit ihren Folgen in "Jewel Ornament of
Liberation" (siehe Literatur).

Wieso kann es ein Samsaro geben?

Die Reinkarnation der Wesen beruht auf den Voraussetzungen, daf ein
unbewulter Trieb (das Wesen) von einer Sache (Objekt) zur anderen in
der Sphare der Sinne treibt. Die tibetischen Mystiker wissen das und
versuchen deshalb in das Gesetz der Reinkarnation einzugreifen und
zwar nach den Lehren (Beobachtungen) des Bardo Thodol. Sie ver-
suchen dem sterbenden und gestorbenen Menschen einen Rat (Hin-
weis, Belehrung) wahrend des Auftretens der Zustandsveranderungen
in seinem Bewultsein zu geben, welches dieser wahrend des Todes
und direkt nach dem Tod durchlauft. Die tibetischen Mystiker sind im
analytischen Beobachten so tief eingedrungen, dal3 sie feststellen
kdénnen, dal sich das BewuRtsein des Menschen wahrend des Todes
nicht plétzlich abschaltet, sondern abklingt (auslauft) in Zustdnde und
Visionen, die ein Resultat seines Lebens, seines Denkens, seines
Fihlens usw. sind. In dem Moment, wenn ein Mensch physisch stirbt,
ist sein wehrloses Bewulf3tsein Visionen und Erscheinungen ausge-
setzt, da der Wille schwindet, der diese sonst unterdrickt, zusammen
mit der physischen Machtlosikgkeit, die aus dem Sterbensprozess
resultiert. Auch wenn das Bewuldtsein wehrlos ist, kann es in umge-
kehrter Reihenfolge das Schicksal seines vergangenen Lebens wahr-
nehmen. Der Einflul dieser Visionen bedrangt das geschwachte (ge-
dampfte) Bewultsein und drickt es in die Bedingungen hinein, die
durch seine vergangene Lebensweise vorbestimmt (verursacht) sind.

Die 6 Lokas stellen den Bereich des samsarischen Seins dar und jedes
Wesen in einer der 6 Spharen kann moralischen Mangeln unterliegen,
deren echte Gegenleistung in einer anderen Sphare mdglich ist. Auf
diese Art werden samsarische Wesen von einer Sphare in die andere
hineingeboren, solange in ihren Herzen nicht jener Drang entspringt,
der sie in Ubersamsarische Spharen hochbeférdert und den man am
besten mit den Worten ,sursum corda“ beschreiben kann. Eben dieser

310/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Drang beférdert das Wesen Uber das instinktive Verweilen, das vom
Unterbewultsein gelenkt wird, in einen Bereich erreicht, der vom Licht
des Bewultseins durchleuchtet wird. Dieser Bereich ist bereits Uber-
samsarisch. Die samsarischen Welten sind namlich beschrankt auf das
Verweilen, das von triebhaften Instinkten gesteuert wird. Was bewirken
also die Taten der Menschen und ihr Denken im Hier und Jetzt und
folglich im Bardo? Hier ein Kommentar zum "karmischen Wind" aus
dem Bardo Thoédol:

"Der Tod zerstért die psychischen Hemmungen gegeniiber be-
stimmten Zusténden, deshalb entscheidet der Tod mehr liber die Neu-
Objektivierung des verstorbenen Wesens als diejenigen Zusténde,
welche das Wesen wéhrend seines Lebens erfahren hat. Der rote
Wirbelwind des Karmas ist eine Folge der Taten, die auf Gier beruhen.
Gerade durch dieses kompromiBllose Festhalten ruft der Mensch in
der psychischen Welt ein Unwetter hervor, dessen Reaktion gar nicht
friedlich und tréstend sein kann, sondern hart und scharf. Das kompro-
milose Wollen und Begehren, das in der individuellen, visuellen
Sphére die Emanation (Verwendung) der Lebenskraft in verschiedenen
Erscheinungen formt sowie auch in geistige Druckzustdnden und Per-
sonifizierungen, bringen den Menschen soviele feindselig aussehende
Erscheinungen, das er im Moment, wo er psychisch wehrlos wird, er
auf alle mogliche Art und Weisen verfolgt und gehetzt werden kann.
Und die kompromif3slose Gier 148t im Augenblick seiner Wehrlosigkeit
den Zerfall all dessen erscheinen, was ihm mittels Hoffnung neue
Lebenskraft gegeben hatte. In der Zeit der inneren Wehrlosigkeit per-
sonifizieren sich Gier und Hoffnung als méchtige Wéchter, Hiiter oder
Beschiitzer, die der Mensch als Gétter des Todes verstehen sollte.
Diese Personifizierungen werden (ber ihn richten, so wie es wéahrend
seines Lebens sein Gewissen getan hat."

Die Tempel- oder Rituraltdnze mit den schrecklichen Figuren in allen
Teilen der Welt, verbunden mit unangenehmen Gerauschen, sind ein
sichtbarer Ausdruck und Widerhall dieser Geschehnisse. Problem
dabei, es ist ein Spektakel und die Wahrheit dahinter bleibt leider
verborgen.

Mehr zum Bardo, dem Bereich zwischen Tod und Wiedergeburt im
folgenden Kapitel.

311 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was passiert im Tod?

Obwohl Buddha dies alles kannte, aber es dazu keine konkrete
Lehrrede gibt, griff der Author auf auf das Wissen der tibetischen
Mystiker zurlick. Allgemein wird unter "Tod" das Ende aller Lebenspro-
zesse beim Menschen verstanden, also keine Herzaktivitat, kein Atmen
und keine Gehirnstrome mehr. Doch die Yogis wissen, der Tod ist mehr
als das. Es gibt 2 Arten von Tod: der Tod als Ende einer menschlichen
Existenz wie wir ihn kennen und den mystische Tod. Zuerst zum
ersteren.

Ein Tod als kompletter Stillstand aller energetischen Aktionen und
als komplette Auflésung aller psychischen Komponenten existiert
nicht. (Siehe dazu Kapitel "Karma verstehen" und "Samsaro").

Meistens geht dem Tod ein sichtbarer Sterbeprozel® (Krankheit, Verfall)
voraus, selten stirbt man den "Sekundentod" oder einen anderen
plétzlichen Tod. Ist es dann "soweit", setzen die Sterbeprozesse ein
und als ersten beginnen sich die mystischen Elemente (siehe
gleichnamiges Kapitel) nacheinander aufzuldsen: Erde, Wasser, Feuer,
Luft und Akasha und sogar hier hat der Mensch noch starkes Ver-
langen. Am Ende der Aufldsung der Elemente werden die meisten
bewultlos, spatestens bei der letzten Einatmung. Dann tritt die Lebens-
kraft (Kundalini) in den zentralen Kanal (Sushumna) ein und schief3t
nach oben. Der innerliche Aufeinanderprall der Krafte ist heftig,
krachend und furchtbar. Das ist der wahre Todesmoment: jetzt ist
der Austritt ins Klare Ur-Licht (Dharmakaya, Nirvana) mdéglich.
Dazu verlegen die Mystiker vorher ihr BewuRtsein in die FiRRe. Ist das
Brahmarandhra geschlossen bzw kein Pho-wa-Experte anwesend,
kommt es zum Aufprall am Scheitel und die Energie wird zuriickge-
worfen, sie tritt in rechten oder linken Nadi (Ida, Pingala) ein und strémt
abwarts. In diesem Moment "verdampft" das Tagesbewuftsein und es
beginnt das Kaleidoskop der Erscheinungen. Der Mensch durchlauft
dabei den ganzen Schépfungsprozess von Punkt Null bis zu seinem
jetzigen Zustand. Der Abstieg ist héchst erlebnisreich (auerhalb von
Zeit und Raum), wenn man nicht bewuf3tlos ist. Das Tagesbewuftsein
ist bereits aufgeldst und Ubrig bleibt nur das Unterbewuftsein. Je nach
Qualitatszustand des Menschen ftritt der feinstoffliche (bardische) Kor-
per bei einer Koérperdffnungen aus (Anus ist sehr unglinstig). Sein
Austritt geschieht allgemein nach ca. 3 Erdentagen, d.h. bis dahin
"vibriert" dieser noch im physischen. Erst mit dem Ausstieg aus dem
physischen Korper ist der Todesprozel3 komplett abgeschlossen, des-

312 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

wegen sollten man diese Zeit abwarten. Danach kann der Verstorbene
seine Umstehenden sehen und héren, aber sie ihn nicht. Manche
bleiben noch lange Zeit bei ihrem Koérper bis dann das Karma sie
endlich forttreibt wegen ihres starken Anhaftens. Der Mensch wacht mit
neuem Tagesbewulftsein (ohne Erinnerung an das Vorleben) und altem
Unterbewul3tsein (altem Inhalt) nach der Geburt wieder auf. Yogis
haben den Tod als einen komplexen Prozess beob-achet und mehrfach
selbst durchlebt, um vorbereitet zu sein. Ausfihrlich beschrieben hat
das erstmals Padmasambhava im "Bardo Thodol" (Tibetisches Toten-
buch). Daraus resultiert: Geburt und Tod bzw. Tod und Neugeburt sind
untrennbar miteinander verbunden (siehe Kapitel "Karma verstehen").
Der physische Tod des Menschen wird verursacht durch sténdige
Identifikation mit Dingen der Welt, welche alle der Verganglichkeit
(Veranderung) unterliegen. Kdénnte der Mensch sich nur mit Prana
identifizieren, er ware unsterblich. Menschen, die einen "Beinahe-Tod"
erfahren haben, kdnnen von interessanten Dinge berichten, aber meist
erzéhlen sie nur von den vorteilhaften oder schénen Dinge, auch wenn
sie nicht immer eines naturlichen, friedvollen Todes gestorben.

Der ganze Prozess zwischen Todesmoment und Wiedergeburt verlauft
in mehreren Phasen (Bardos). Nur vollendete und vorbereitete Mystiker
kénnen den 1. Bardo, den Tschikhai-Bardo, und den 2. Bardo bewuft
erleben und nutzen. Gelingt ihm das héchste Ergebnis nicht, so kann
dieser noch im 2. Bardo, dem Tschényi-Bardo, die Nie-Wiederkehr
erlangen. Im 2. Bardo defilieren all die friedvollen und zornigen Gott-
heiten mit ihren Konsorten, wie man sie aus den tantrischen Darstell-
ungen kennt. In der 3. Phase, dem Sipa-Bardo wird der Mensch mit
seinen eigenen personifizierten Gedanken und Emotionen "von Ange-
sicht zu Angesicht" gestellt. Seines physischen Korper beraubt, kann
der Mensch nicht mehr "tricksen" und sich verstellen, sein eigenes
Gedachtnis ist sein Richter. Der bardische Koérper kann nicht sterben
und er kann sich schneller als Licht bewegen (durch Gedanken). Im
Sipa-Bardo ist der Schrecken und die Angst grof. Die Geschehnisse
darin sind furchterregend, triigerisch, einengend und flhren zu falschen
Entscheidungen, was die Wiedergeburt beeinfludt. Die Nicht-Beherr-
schung eigener Impulse und Antriebe nimmt ihren Lauf. In den ersten 2
Bardos ist der Intellekt mindestens das 9-fache. Im Sipa-Bardo gibt es
nur mehr die Intelligenz des UnterbewuRtseins. Die beschriebenen 49
Tage im Bardo Thddol sind keine wirklichen Tage, sondern Bewulft-
seinszustande ohne zeitlicher Bindung. Ubrigens die Konzentration
funktioniert auch im Tod und im Bardo.

Da sehr wenig Menschen Zugang zum Wissen des Bardo Thédol
haben und so gut wie niemand einen Mystiker kennt, der ihnen kurz

313 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

vorher im Todesmoment durch Belehrung oder spater im Bardo durch
direkte Begleitung helfen kann, wird alles vom Karma hoéchst gerecht
gesteuert. Der Bardo-Begleiter hilft durch Beratung, er sagt nur "gehe
dort nicht hinein oder gehe hinein". Daher sollte man schon vorher
rechtzeitig auf sein Denken achten, die Selbstbeobachtung der Sinne
(besonders des Geschmacksinns) praktizieren und sich um die Kon-
zentrationsfahigkeit bemihen — aber das ergibt die gute Praxis sound-
so.

Was ist der mystische Tod?

Das ist die Wiedergeburt im eigenen Wesen, man ist dann ein
"anderer" mit neuen Qualitaten. Dies geschieht im Laufe einer geistigen
Entwicklung kontinuierlich oder erst am Ende, wenn die Erleuchtung
erreicht wird. Im letzteren Fall ist der Vorgang hart und schmerzhaft,
denn alle animalischen Tendenzen werden buchstablich durch das
"Feuer des Geistes" ausgebrannt. Es muf vermieden werden, daf® man
dabei stirbt. Im anderen Fall findet diese Umwandlung wahrend der
ganzen Entwicklungsstrecke statt und ist eher angenehm, allerdings
treten dabei kurzfristige Schwachezustande auf. Dieser Prozel ist der
sagenhafte "Phonix". Die Methoden dazu sind u.a. die extensive
Konzentration, Pranayama und das Wach-Werden. Jetzt versteht man
die Aussage "man mufy zuerst sterben, bevor man (im Licht) leben
kann".

314 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Bardo?

Dies ist der Zwischenzustand zwischen Tod und Wiedergeburt, den
jede Seele durchlaufen muf3, nachdem sie den Koérper verlassen hat,
falls dieser Seele nicht gelungen ist, unmittelbar nach dem Tod in die
transzendenten Bereiche der Nicht-Wiederkehr einzugehen. Der Bardo
muf als Sphére und als ProzeR verstanden werden, da der Verstor-
bene darin wandert bzw. getrieben wird. Dieses Kapitel ist zusammen
mit "Was ist das Samsaro?" zu lesen, weiters siehe Kapitel "Was
passiert im Tod?". Das Denken spielt auch im Bardo ein zentrale Rolle
(siehe Kapitel "Was ist das Denkprinzip?").

Die meisten Menschen enden im Sipa-Bardo, dem dritten Bardo, dem
Bardo zur Wiedergeburt in einem neuen Korper. Viele sind hier immer
noch bewuftlos, das Karma sorgt dann fur die gerechte Wiederge-
burt. Mystiker vergleichen dies mit einer bewuRtlosen Reise in einer
Kutsche, wo die Pferde dahinrasen und dann den "Gast" dem karma-
gerechten Schol} (Gebarmutter) tGbergeben.

Die Sehnsucht des Menschen nach Objektivierung ist eine "rickwarts-
gerichtete Kraft" und zwingt jede Seele in diesen ProzelR. Die Reise
durch den Bardo ist ein Abstiegsweg, wo die Seele Moglichkeiten
hatte, dem Samsaro zu entkommen. Der Bardo ist eine feinstoffliche
Sphare, in der eine Unmenge an Seelen zu einer Wiedergeburt an-
stehen. Wer im Leben die Konzentration regelmafig geubt hat, kann
im Bardo diese Fahigkeit weiter verbessern, wenn er sich daran erin-
nert. Noch besser aber sehr selten ist es, wenn ein Mystiker ihn beim
gefahrlichen Durchgang durch den Bardo begleitet. Der Bardo-Durch-
lauf ist das Gegenteil der geistigen Aufstiegsentwicklung. Im Bardo
spielt sich viel ab - das Kaleidoskop wurde im Bardo Thodol gut be-
schrieben, wahrend die Reinkarnation im 6. Jahrhundert aus der Bibel
entfernt wurde. Bei einer Zeugung werden die seelischen Kompo-
nenten (Atavismen, Samskaras, Verstand, Gedachtnis, Wille etc.) der
Beteiligten nicht weitergegeben, wohl aber die biologisch-genetischen
Grundlagen zur Kérperbildung. Wie denn auch? Im Zeugungsprozef}
sind alle psychischen Fahigkeiten der Beteiligten deaktiviert, es gibt
nur mehr den Trieb mit seiner intelligenzlosen Kraft. Unmittelbar
nachdem die psychischen Komponenten eines fremden Wesens (z.B.
Neger aus Afrika) mit gleicher "Qualitét", bezogen auf den augen-
blicklichen Zustand der Kopulierenden, iber den feinstofflichen Trichter
(Bitha) eingetreten sind, beginnt die Zellteilung. Nur ein Tulku rein-
karniert sich zielgenau. Ofters stehen Seelen gemeinsam wartend vor
dem "rettenden Ausgang" in Schlange (Zwillinge, Drillinge). Die Ubliche

315/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Meinung, der eigene Wesenstypus pflanze sich als Dynastie des
Samens fort, ist falsch. Wesen, die von oben aus den Gotterspharen
kommen, haben eher Sympathie und Voraussetzung zur geistigen
Entwicklung und bringen ausgepragte Fahigkeiten mit.

Im Sipa-Bardo leuchten anfangs die Lichter der 6 Lokas auf, wobei
"trib" als kraftig zu verstehen ist, im Gegensatz zum blendenden Licht
der ersteren 2 Bardos:

triibes weildes Licht = Devas. triibes griine Licht = Asuras,

tribes gelbes Licht = Menschen, triibes blaues Licht = Tiere,

tribes rotes Licht = Pretas, rauchfarbenes Licht = Holle

Der Mensch sieht Landschaften, Tiere, Gebaude, Seen oder Hohlen
und Erdlécher — unterschiedlich je nach dem Loka und begleitet von
Visionen freundlicher oder furchterregender Art. Wer seine Neigungen
in Taten umgesetzt hat in Beziehung zu Menschen, Tieren oder Gei-
stern, der wird erleben, dal® ihm im Gegenzug und in Rickwirkung sie
sich als seine Richter vorstellen. Sein Gewissen tritt ihm als Todesgott
(Yama) gegenuber und wiegt seine Taten.

Im Sipa-Bardo ist der Mensch mit seinem siderischen Korper prasent,
der durch seine "radioaktiven" Bestandteile sichtbar ist. Dieser Korper
hat folgende Eigenschaften:

Er ist milchig-weil}

Er hat die gleichen Umrisse wie der physische Kérper

Er hat keine Schwere, die Gravitation greift nicht

Er kann durch feste Gegenstande bzw. Hindernisse hindurchgehen

Er kann sich gedankenschnell bewegen (schneller als Licht)

Er kann seine Form &ndern

Er kann Menschen héren und sehen, sie aber ihn nicht

Er hat gescharfte Sinne (auch wenn er vorher behindert war)

Er hat die ,strahlende Schonheit” verloren wegen der Verdichtung

Er kann empfinden (Freude, Seligkeiten, Leid, Angste, Gleichgiiltigkeit)
Er kann sich wiederherstellen, wenn er zerstiickelt / zerrissen wird.

Er kann zu langerem Aufenthalt im Bardo durch sein Karma
gezwungen werden (z.B. bei Selbstmérder)

Er hat keinen Intellekt mehr, nur mehr ein subliminales Bewultsein
(UnterbewuRtsein).

Er ,erschniffelt* gemall seinen Symathien sein zukiinftiges Loka und
kann die Wesen dort sehen

Alles, was der Mensch im Bardo denkt, tritt sofort ein. Sein siderischer
Korper kann nicht sterben. Seines physischen Koérpers beraubt, kann
der Mensch sein Denken und Absichten nicht mehr verstecken. Er ist
all den Visionen, Winden, Geraduschen und Ereignissen ausgeliefert,
die meist schrecklich sind. Er hat sich dieses Geschehen selbst durch

316 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

sein Denken, seine Emotionen und sein Wollen im gerade abgelau-
fenen Leben erschaffen. Begreift er dies, so kann er diese Erschein-
ungen "fressen" oder durch Imaginationen verjagen (vorausgesetzt er
hat dies vorher gelernt z.B. durch Abstand-Halten) und kann seinen
Geburtsort und Eltern selbst bestimmen. Hat der Mensch die Konzen-
tration im Leben gut gelibt, so kann er noch vor dem Eintritt in den
Schol einer niederen Wiedergeburt entkommen.

Unabhangig davon, ob der Mensch als psychischer Komponentenkom-
plex den Bardo bewult oder bewulitlos durchlauft, er nimmt sein Ta-
gesbewuBtsein nicht mit. Dieses entsteht wieder neu nach der Ge-
burt. Jede Existenz erzeugt eine eigene "Schublade" im Gedachtnis,
die im Tod sich aus gutem Grunde verschlief3t, deswegen kann er sich
nicht an seine Vorleben erinnern. Er weil nur, er ist schon wieder da
und ob er ein Mensch oder Tier ist, weil er erst jetzt. Ubrigens die
ersten Laute eines Babies sind keine Freudenschreie.

Vereifachte, schematische Darstellung des Samsaro-Durchlaufs

TOD Bardo Wiedergeburt

Wy@“

Eigene angehaufte
Samskaras, Eindriicke mit bisherigen
Atavismen,
erzeugen schoéne, Ansichten,
friedliche oder schreckliche gﬁ'agr‘;"ktg;" und
o_der grauenhafte Bilder, elgenschaften
die als real wahrgenommen

werden ...

Psychische
Komponenten

hische K " Atavismen

psychische Komponenten : : .
entsteigen als feinstofflicher treiben und bestimmen neuer Kérper
Korper den SchofR der Zuflucht mit altem Inhalt

und damit die
Qualitat der Wiedergeburt

317 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Karmische Kréafte im Bardo

Dies ist eine tiefenpsychologische und hochst erhellende Darlegung
und Kommentierung zum Wesen Mensch und der Kraftwellen, die er
bewul3t und unbewul3t wahrend seines Daseins verursacht und dieses
auch bestimmen. Dies erklart auch, warum was im Bardo nach dem
Tod passiert. Herangezogen wurde die Kommentierung eines Maha-
yana-Meisters fur die Texte 6-15 aus der Einleitung im Bardo Thdédol
(Tibetisches Totenbuch):

(6) Die Sieger sind jene, die sich selbst in der Sphére der Anlél3e
(Erregungen, Stimulationen) fiir Gefiihle und Triebreaktionen beherr-
schten. Die friedlichen (beruhigenden) und zornigen (bluttrinkenden,
flammenumwobenen) Gétter sind Personifizierungen hdéherer Quint-
essenzen der (mystischen) Elemente. Diese Personifizierungen neh-
men wir deshalb wahr, weil wir die Sachen aus einem physisch-gefiihls-
vollen oder triebhaften oder emotionalen Standpunkt wahrnehmen bzw.
aussuchen.

Die Beziehung zu diesen Personifizierungen ist bestimmt durch genau
ausgerichtete Begierden zur Befriedigung physischer und gefiihisbe-
zogener Bedlirfnisse oder auf Befriedigung der Wollust an sich. Diese
bediirfsnibezogenen Beziehungen sind aber auch durch Aufregung,
Erregung bestimmt. Existieren aber hinter diesen Begierden hdhere
Bemiihungen, haben die Personifizierungen die Gestalt und den Cha-
rakter von Gottern; eine niedere Ausrichtung verursacht jedoch das
Erscheinen démonischer Elementale.

In der tibetischen Mystik geht man von einem lebendigen polytheist-
ischen Glauben aus und deshalb geht man von einer deutlichen Préa-
senz der Personifizierungen in Gestalt der Dhyani-Buddhas oder Heru-
kas aus. Die Dhyani-Buddhas sind friedliche Gétter wahrend die Heru-
kas zornig auftreten. Beide Typen dieser géttlichen elementaren Per-
sonifizierungen werden fiir méchtige, wirkungsvolle Kréfte im Leben
des Menschen gehalten, zumindest unter bestimmten Umsténden, weil
das ganze Leben des Menschen und seine ganzen Handlungen einen
elementaren Charakter haben. AulBerdem kann man die elementaren
Reaktionen nicht von Lebensabldufen wegdenken - sie sind chemische
Ablaufe, die durch die Elemente Erde, Wasser, Feuer und Luft ausge-
16st werden. Die Isolierung und die Héhepunkte der Wirkungen dieser
Prinzipien fiihren zur Erkenntnis ihrer personifizierten Projektion. Davon
wird noch die Rede sein.

318 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die Gurus und Dakinis werden als die Behiiter der Lehre angesehen,
dessen Verwirklichung der Pfad ist, der zur Befreiung - also zur Rettung
fiihrt.

(7) Der Schein (Tduschung) kommt vom subjektiven Betrachten der
Welt: ein Mensch hat zur Welt ein positives persénliches Verhéltnis,
das von unbewul3ten Trieben hervorgerufen wird. Dieser Schein trickst
den Menschen damit aus, dal8 er ihm die Wirklichkeit anders darstellt
als sie wirklich (tatsdchlich) ist. Statt ihrer Wertlosigkeit und Nichtigkeit
im Verhéltnis zum Grundzustand des Bewul3tseins versteht der Mensch
sie als bedeutsam. Davon riihrt auch seine innerliche Verwirrung her,
die ihn im wichtigsten Moment des Lebens beféllt: dann, wenn der Tod
naht. Durch die erlebte Meinung denkt der Mensch, er verlaRt diese
Welt und geht (iber in eine geistlose Leere. Das weckt in ihm zum einen
einen grofe Unsicherheit, zum anderen eine bedingungslose Zuneig-
ung zur Welt, die er verlassen mul3. Und das ist ein Symbol (Grund) fiir
den schreckensefflillten Durchgang durch das Bardo als einen Zu-
stand, der ihn die Konflikte zwischen dem freiwillig (selbsttatig) hervor-
tretenden Zustand, der auf der einen Seite seinen Intellekt beriihrt und
auf der anderen Seite ihm die duRere Wirklichkeit vor Augen fiihrt, die
in ihm furchtbare Verlustzustédnde hervorruft, weil er sie verlassen muf.
Die Schreckenshaftigkeit des Bardo erscheint aul3erdem in der Schutz-
losigkeit des Intellekts gegeniiber Vorstellungen und personifizierten
Kréften, die den Menschen wéhrend dieser Zeit befallen. Diese ver-
suchen ihn, in Gestalt des reifen, riickwértsgerichteten Karmas zu er-
schrecken und zwar dann, wenn die Verbindung zwischen dem Kérper
und dem téglichen Bewul3tsein wéhrend des physischen Todes gestort
oder auch ganz geléscht ist.

Es ist aber sicher, dal3 eine dauerhafte Beschéftigung des Gewissens
mit guten Gedanken, Vorstellungen und Gefiihlen dem wehrlosen Intel-
lekt nur Kréfte in harmonierenden Formen aufzeigt. Somit ist (wird) der
Mensch also als eine bestimmte Erscheinung des subliminalen Be-
wulltseins fiir das Leben in der Sphédre des harmonisch wirkenden
Schicksals gerettet. So ist auch ohne Riicksicht auf theologische Er-
kldrungen, warum es unabdingbar ist, sich an eine bestimmte
Moral zu halten, verstdndlich, dal’ dies die Absicht der Begriinder der
groBen Religionen war, und zwar den Menschen vor dem sich innerlich
breitmachenden Ubel (Bésen) zu schiitzen, das der Mensch konkret
flihlt und das ihm wéhrend des Lebens beféllt, wo es den Zustand
seines Wesens verdndert.

(8) Der scharfe Zorn bedeutet eine niedrige Qualitdt des (mystischen)

319/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wassers, dessen Einflul3 durch Rufen seiner géttlichen Personifizier-
ung Uberwéltigt werden sollte. Wenn dies gelingt, taucht das Bewul3t-
sein ins Wasser-Element und dies erscheint durch Zustédnde héchst
angenehmer Gefiihle. Dieses angenehme Gefiihl ist ein angeborener
Schutz vor dem Fall in die Hoélle, der durch ein Durchleben kritischer
Gefiihlszustdnde symbolisiert wird.

(13) Der Schein entsteht durch geistige Erstarrung, die nur durch gro3e
innere Erschlitterungen gelést werden kann. Deswegen stellen sich
hier als Gegenstiick zorniger Gottheiten dar, die Personifizierungen der
(mystischen) Elemente im Erschaffungschaos. Der Schein kann nur
durch hohe Stufen geistiger Tétigkeit entfernt werden, wodurch sich die
Kraft des Intellekts entwickelt und eine Wachheit des Bewuf3tseins
ausreift. Aber die geistige Tétigkeit bedeutet, dal3 der Mensch an sich
selbst (psychische) Gewalt veriibt. Eine direkte Folge dieser Gewalt ist
eben ein psychisch-physiologisches Unwetter, das dem Menschen
schreckliche oder monstrése Visionen vor Augen stellf. Und wenn es
eben nicht zu diesen Visionen kommt, durchlebt der Mensch dieses
Unwetter in geistigen Zusténden, deren Verdnderungen durch Kontakte
mit den unsichtbaren zornigen Gottheiten hervorrgerufen werden.

(14) "Die Hiiter des Wissens" symbolisieren die Verwirklichung der
gereinigten Neigungen; sie sollen den Einflu8 der "groBen Neigungen"
paralysieren, die den Menschen an die Welt des Geschehens, an das
Samaro, fesseln. Néhere Informationen findet man dazu in der bar-
dischen Schrittfolge des 7. Tages und im Text, der den Tschényi-Bardo
beschreibt.

(15) Alles Leben, von den niedrigsten Formen bis zum Zustand des
Bodhisattva, kann man als "chemische Reaktion" des Erd-, Wasser-,
Feuer- und Luft-Elements begreifen. Aber diese chemischen Reak-
tionen hdngen nicht von einem mechanischen Schaffensprozel3 ab. Sie
werden subjektiv durch psychische Qualitdten des Seins bestimmt. Der
Mensch sollte deshalb versuchen, mit seinen Interessen lber den
Interessen zur Welt zu liegen, weil dies nédmlich die wahre Voraus-
setzung fir die Anwendung von héheren Formen elementarer Vibra-
tionen ist.

Die Animalitdt erschafft eine Umgebung, in der sich elementare Vibra-
tionen auswirken und die das Wesen zu weltlichen Gefiihlen anregen.
Durch sie wird das Rad des verlustreichen Lebens in Gang gesetzt, das
vom spontanen Anwenden der Lebenskréfte abhéngt; der Verstand,
das BewuBtsein und der Wille sind ihr (der Animalitét) also unterge-
ordnet.

320/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Bei Menschen, die mental ausgerichtet sind, wirkt die mittlere Form der
Elemente. Diese schlégt sich nieder in Lebensprozessen, die scheinbar
keinen genauen Ausgangspunkt haben. Ein solcher Mensch scheint
sehr eigenntitzig zu sein, also haben seine Lebenserscheinungen eher
einen zweitrangigen Charakter. Man kénnte sagen, dall es sich um
einen Typ handelt, der an einer Abzweigung (Gabelung) steht, wo ein
Weg zu den Géttern und ein anderer zu den Ddmonen fiihrt.

Wer allerdings innerlich zu den Géttern tendiert, hat Neigungen, die aus
der Perspektive der Lebhatftigkeit rein sind und deshalb schlagt sich bei
ihm die héchste Form der Elemente nieder. Es handelt sich eigentlich
um Kréfte, die dem sehr nahe kommen, was wir Géttlichkeit nennen.
Und zwar so nahe, dal3 wir nicht das Recht haben es zu bestreiten,
wenn jener behauptet, dal3 er die Géttlichkeit kérperlich beriihren kann.
Stehen wir in solchem Verhéltnis zu einer kosmischen Kraft, die uns
aus herkémmlicher Perspektive als abstrakt erscheint - und zwar so,
dal3 wir sie als elementaren Standpunkt betrachten kbénnen - , dann
wird uns diese Kraft zu etwas Konkretem oder Greifbarem werden wie
alles, was fiir uns elementar geworden ist.

Gefiihle sind fiir uns etwas Konkretes, weil sie tastbare Effekte sind, die
die Fahigkeit unseres Kérpers und auch das abstrakte Wirken &ul3erer
Sachen betreffen. Sonst kénnten wir uns nicht liber das freuen, was wir
nur sehen oder héren, sondern nur lber das, was wir schmecken. Aber
wir kénnen uns (ber alles freuen, was uns mit dem Sehen, Héren,
Schmecken und Rie-chen berlihren kann. So bleibt der Mensch (iber all
den sogenannten Rationalismus hinweg abhéngig von abstrakten
Erscheinungen. So wie das Sehen und das Hbéhren die Abstrakta in
den Bereich der Sachen und konkreten Zusténde bringen, so kann man
uns ein verstérktes Element der abstrakten Welten diese bis zu dem
Mafe nédher bringen, dal8 sie zu Objekten aller unserer Sinne werden.
Wenn die Elemente der abstrakten géttlichen Welt stérker werden,
kann uns dadurch diese Welt ndher kommen, wie uns heute die
(irdische) Sinneswelt nahe ist. Denn "die géttlichen Silhouetten" kbnnen
mit Kraft der Elemente zu sinnlich Identifizierbarem werden, genauso
wie alles, was ein hohes Mal3 (Dichte) an elementaren Essenzen
enthélt. Damit soll gesagt sein, daB8 die Welt der Erscheinungen
relativ ist. Sobald man dem, was wir wahrnehmen, etwas von seinen
elementaren Essenzen entnimmt, wird es vor uns abstrakt. Wiederum
wenn wir eine elementare Essenz verstdrken, dann werden abstrakte
Erscheinungen fiir uns zu konkreten Wirklichkeiten. Ich spreche von
uns, denn auch (iber das Mal3 von elementaren Essenzen muf3 man
aus der Sicht der Gegenseitigkeit die Sache betrachten. Existieren

321 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

denn z.B. Geister, sind fiir diese die physischen Bereiche abstrakt,
wéhrend die geistigen Bereiche fiir sie konkret sind. Wir Menschen
nehmen also einen entgegengesetzten Standpunkt ein.

322 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Nicht-Haften

Siehe dazu auch Kapitel "Gefiihle und Tastsinn".

Mit nichts ist der Mensch mehr an die Welt gebunden, als mit dem
Tastsinn und dem Geflihl. Das Anhaften ist das unsichtbare Spinnen-
geflecht im Leben eines Menschen und das mentale "Dickicht" in den
Bemihungen. Wer einmal die tiefe Ruhe und geistige Freiheit durch
Nicht-Mehr-Haften erlebt hat, wird es nie mehr vergessen !

Der Tastsinn wirkt auf 3 Ebenen (3-funktional):

a) auf der materiell-biologischen Ebene

b) auf der feinstofflichen Ebene als Gefiihl und Stimmung

c) als feinstoffliche Verbindung (Spinnennetz) zur externen Welt und als
Ursache allen Anhaftens.

Wie entsteht Anhaften und wie wirkt es?

Durch Interesse an externen Objekten entsteht ein erster feinstofflicher
Kontakt, der beim Wunsch, dieses Objekt zu besitzen, sich mit ihm
auszutauschen oder sich mit ihm zu verbinden, was zur einer konkreten
Bindung fiihrt. Dazu gehdrt auch das Eingehen von finanzielleln Ver-
pflichtungen (Schulden), wodurch Fremden Macht eingerdumt wird. Aus
alldem entstehen feinstoffliche Faden, Stricke oder Kabel, die man mit
dem "Auge der Weisheit" sehen kann. Der Aufbau dieser Faden ge-
schieht unbewulf3t, deswegen hat der Mensch keine Ahnung von deren
Existenz und wird erst bei Aktivierung, Beriihrung oder Zerreil3en dieser
zu mehr oder weniger heftigen Reaktionen hingerissen. Aber nicht ge-
nug damit, diese feinen Verbindungen behaupten "ihr Recht" unbewuf3t
bei fast allen Entscheidungen, Meinungen und Ansichten und sie storen
bzw. verhindern die Klarsicht, Objektivitdt und Selbstbestimmung.
Schon bei Geburt bringt der Mensch einen "Grundstock" dieser Anhaft-
ungen und Ansichten mit sich.

Das Anhaften ist ein psychologischer Dauerzustand und Ursache
der Existenzangst.

Was so gut wie unbekannt ist, ist die Tatsache, dal} durch die Bind-
ungen des Tastsinns Eigenschaften des anderen Objektes Uber diese
.FUhler* bidrektional ausgetauscht oder ibernommen werden kénnen.
So kénnen z.B. in einer Beziehung psychische Verhaltens-muster
(Atavismen) des anderen ,eingelagert” werden. So hat z.B. ein Mann in
einer Beziehung zur Frau plétzlich eine gesteigerte Sympathie fir
Kinder oder umgekehrt sie fiir seine Vorlieben. Ein solcher Aus-tausch

323 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ist nicht auf Menschen beschrankt, das funktioniert auch in einer
Gemeinschaft mit Tieren. Und es gibt noch etwas Wichtiges: durch die
Identifikation (Anhaften) mit Objekten und Phanomenen kauft der
Mensch sich die Verganglichkeit ein, die in jeder Form innewohnt.
Konkret bedeutet dies: der Mensch arbeitet an seinem eigenen phy-
sischen Tod. Ein tibetischer Mystiker (bereits mehrfach an anderer
Stelle erwahnt) driickte es drastisch so aus:

Das Anhaften im Materialismus ist der sicherste Weg zur Selbst-
vernichtung und den Sterbebedingungen ist der Mensch hilflos
ausgeliefert.

Der psychische oder innere Tastsinn hat noch andere Wirkungen.
Mithilfe dessen identifiziert sich der Mensch mit dem Kdérper und zieht
daraus den Schlul3, er ist der Kérper und nichts anderes. Das ist die
Grundlage aller Argumentation von Materialisten, denn sie behaupten
alle weiteren Vorgédnge im Menschen sind Resultate von Prozessen
(chemisch und energetisch) in seiner Biomasse und wenn er nicht
weiter weil, nimmt der den Zufall zuhilfe oder zuckt mit den Schultern.
Das Anhaften ist ein psychologischer Wesenszustand, ein geistiger
Kafig. Jede einzelne Anhaftung verursacht Angst, wenn man an ihr
ruttelt — sei es auch nur verbal. Die subtilen Verbindungen des Tast-
sinns wirken als eine konstante Fessel des Bewultseins, also das Ge-
genteil von geistiger Freiheit. Wahrend eines Lebens bildet Mensch
viele solcher Stricke. Also gibt man nichts her, wenn man nicht muf3. Er
hat das Gefuhl, er schneide sich ins eigene Fleisch. Normalerweise gibt
man erst etwas dann her, wenn es durch etwas Besseres ersetzt wird
oder dies der Eitelkeit dient. Wird ein solcher Faden abgerissen (z.B.
durch Gewalt oder Tod), so entsteht eine "feinstoffliche Wunde" und der
Mensch leidet innerlich solange bis diese Wunde geheilt ist. Daher die
Aussage "die Zeit heilt alle Wunden". Auch die Abtrennung dieser
Faden im Tod kann heftig sein. Wer also von vorneherein keine Bind-
ungen zu den Dingen und Werten dieser Welt aufbaut, hat nie ein
Problem mit seinem Verlust — auch im Tod nicht. Je materialistischer
ein Mensch ist und je weniger er besitzt, desto heftiger seine Reak-
tionen bei Verlust des Wenigen.

Das Anhaften (Anhangen) bewirkt und steigert die Habgier, Man sagt:
sie steigt proportional mit den Mdglichkeiten. Die hochste Form der
Habgier ist die Macht, dabei ist die Verfligungsgewalt wichtiger als der
direkte Besitz von Eigentum. Deutlich sichtbar an Diktatoren und
Desponten, sie lassen lieber Millionen sterben und verbluten als 1 m
ihres Herrschaftsbereiches abzugeben oder um es zu erweitern. Und
der "Trottel" Mensch kampft und stirbt fir deren Nutzungsrecht anstatt

324 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dal} diese es selber tun, diese Feiglinge! Warum kampfe die nicht
selbst? Dal} all dies moglich ist, zeigt, da® die Menschen "geistig tot"
sind und wie ein Hund mit der Wurst steuerbar sind. Du, Leser, solltest
nicht dazugehoren.

Woran haftet der Mensch besonders?
Am Besitz und Vermogen

An Kinder und Lebenspartner

An der lieben Verwandtschaft

An Haustieren

Am eigenen Korper

An seinen Gewohnheiten und Ansichten
An seiner soziale Stellung

Am Wissen aus externen Quellen

Wie 16st man das Problem des Anhaftens?

1. Durch Erkennen der stérenden Verbindungen in der Meditation oder
Konzentration und Aufldsung dieser Verbindungen durch geeignete
Konzentrationen.

2. Durch Abkoppelung der Geflhlsbeziehungen (Partner ausgenom-
men) durch Reduzierung von Kontakten und von Verpflichtungen.

3. Durch Nicht-Zustande-Kommen-Lassen von Anhaftungen mittels
Selbstbeobachtung und Kontrolle der Sinnestatigkeiten.

4. Radikal durch Verschwinden in die Hauslosigkeit.

Das Nicht-Haften ist also eine permanente Aufgabe. Die Selbst-
beobachtung und Konzentration ist das beste Hilfsmittel dabei. Erst bei
Erreichen der gegenstandlosen Konzentration verschwindet dieses
Problem vdllig.

325 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Unscheinbar aber bedeutsam

Wer sich schon mal gefragt hat, wieso Menschen auf diesem Planeten
in so unterschiedlichen Lebensbedingungen, vor allem in schlechten
und sklavischen, leben, ohne es zu wollen, dem soll die Erkenntnis
eines Buddhas zum Verstdndnis und zur Beachtung nahe gebracht
werden:

Es ware von groBen Nutzen, wenn die Menschen ihr Augenmerk
auf die scheinbar so unwichtige Qualitat ihrer Gedanken und Ge-
fiihle richten, denn aus diesen entwickeln sich spater die schick-
salshaften Riesen.

(Diesen Satz sollte sich jeder in sein Gedachtnis brennen.)

Der Mensch lebt durch das Gefiihl und das wird von der Stimmung
gesteuert. Deshalb ist das Geflihl ein Schliissel in der geistigen Be-
muhung heuzutage.

Wenig beachtet in den Belehrungen ist die Forderung an den Schiiler,
sich um eine freudige, ursachlose Stimmung zu bemihen und
URSACHLOS bedeutet Freude OHNE &auBeren AnlaB. Wie schon im
dazugehdrigen Kapitel erklart, ist es keineswegs einfach, denn das
eigene Wesen will stur zurick in alte Gewohnheiten, welche das
laufenden Karma und das Tamas im Gefiihl verursacht. Wer darin
erfolgreich ist, kann die Freude in Seligkeit verwandeln; der wird sich im
Leben und in der geistigen Bemuhung leichter tun und gerne Metta
machen. Siehe auch "Warum ist Lachen gut".

326 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Alleine oder Gemeinsam?

Dies Frage behandelt 2 Aspekte, erstens ob man sich einer
Gemeinschaft anschlieRen soll und zweitens die eigene Lebens-
fihrung, ob Single, Stadtmdnchen, in Familie oder mit einem Lebens-
partner.

Zuerst zu den Gemeinschaften (Sanghas)

Eine geistige Gemeinde oder Gemeischaft wird auch Sangha genannt.
Gemeint ist damit eine Gemeinschaft der Laien oder von Ordinierten
(Moénch, Nonne), welche, sich gegenseitig motivierend einer geistigen
Lehre (Buddhismus) folgen und gemeinsam versuchen, die Ziele dieser
Lehre durch Synergie zu verwirklichen, obwohl letztendlich man sich
selbst bemihen muf, um erfolgreich zu sein. Die Sangha hilft nicht,
wirkt nur als Katalysator, um gemeinsame Interessen aufrecht zu
erhalten. Es gibt in der Praxis 3 Arten von wahlbaren Sanghas.

1. Da ist zum einem die lose Interessensgemeinschaft, die sich an
minimalen Praktiken und Handlungen orientiert und als Grundlage ein
Lehrbuch, Videos, Audios, eine Schrift oder eine Zeremonientradition
hat. Sie ist hierarchielos organisiert, eher privat, ohne Kostenaufwand,
und die Teilnahme ist unverbindlich. Ein Aktionsplan wird immer neu
gemeinsam aufgestellt.

2. Dann gibt es die vereinsorientierte Gemeinschaft, die bereits eine
Rechtsform (meistens gemeinnitzig) hat und als Filiale oder Ableger
einer groReren Organisation fungiert. Eine solche Gemeinschaft bietet
den Mitgliedern Veranstaltungen an, die in einem Gremium oder von
der Zentrale aus bestimmt werden. Sie ist bereits hierarchisch organi-
siert, hat einen "Verwalter" vor Ort und irgendwo gibt ein geistiges und
ein organisatorisches Oberhaupt (einen CEOQ). Eine solch organisierte
Ge-meinschaft will sich "am Leben erhalten" und verursacht Kosten, die
weitergegeben werden. Die Ordinierten tragen meist eine Ordenstracht.
Das geistige Oberhaupt wird gerne als Tulku eines spirituellen Meisters
der Vergangenheit prasentiert oder ein neuer fihlt sich berufen und be-
fahigt, eine neue Organisation zu grinden. Warum wohl? Dieser fiihrt
und lehrt die Sangha in einer Tradition. In den Ablegern (AuRRenstellen)
selbst ist kein spiritueller Meister als Redner vorhanden, meistens ist es
ein (schriftenfester) Kursabsolvent. Der Leser oder Praktizierende sollte
unterscheiden koénnen, ob das "Vereinsgeschehen" exoterisch oder
eso-terisch ausgerichtet ist. Exoterisch sind Prozessionen, Zeremonien,
Pujas, Tsoks, gemeinsames stakkatorartiges Rezitieren von "mag-
ischen" Texten, Singen oder Meditieren mit Gerauschkulisse (sanfte

327 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Musik, leise Worten). In der Exoterik ist man in sozialer Gemeinschaft,
man wird "bedient" und man kann sich leicht eingliedern, es gibt ein
"soziales Wohlfuhlen". In der esoterischen Sangha ist alleine das inn-
ere (6ffentlich unsichtbare) Praktizieren und Wachstum das Ziel, die
Gemeinschaft lauscht praktischen Vortrdgen und Ubt gemeinsam in
Regungslosigkeit und Stille. Leider bleiben viele Fragen unbeantwortet,
man halt sich an Traditionen und Schriften, wodurch sichergestellt ist,
man macht nichts falsch. Die Lebendigkeit und das Licht der Lehre fehlt
allerdings. Durch das Festhalten an festen Begriffen und Zeremonien
entsteht ein geistiges Korsett und eine Systemhierarchie. Eine geist-
ige Erstarrung ist meist die Folge. Zur Exoterik bemerkte mal ein
Meister folgendes: Man geht hinein (Kirche, Tempel, Zeremonie) und
die Sunden springen von der Schulter, kommt man wieder heraus,
hipfen sie wieder auf ihren gewohnten Platz.

Sangha ohne wahren Meister

Wer Fortschritte erzielen will, also die eigenen Begrenzungen sprengen
will, der nehme den Rat eines wahren Meisters an: Wenn man eine Be-
geisterung durch Lesen spiritueller Literatur oder Hoéren solcher Vor-
trage versplrt, darf man sich nicht durch innere Inspirationen leiten
lassen und auch nicht durch die anderer. Man soll den eigenen Haus-
verstand benutzen und sich selbst nichts vormachen, sondern objektiv
feststellen, ob sich durch die Befolgung der Belehrungen ein neues
"Wachsein" entwickelt, das sich zuerst als immer praziser werdende
Detailbeobachtung der Auflenwelt manifestiert und spater ebenso die
Innenbeobachtung verscharft.

3. Und zuguterletzt haben wir die wahre Sangha, die wahre
Gemeinschaft. Das ist jene Gemeinschaft, die sich um einen spiri-
tuellen Meister (Bodhisattva) gebildet hat. Dazu gibt keine 6ffentlichen
Hinweise, denn der Meister hat die karmisch reifen Menschen auf geist-
igem Wege fur sich interessiert. Die erfolgreich Praktizierenden bilden
den inneren Kern; deren Hierarchie in dieser Gemeinschaft ergibt sich
aus dem Stand des geistigen Fortschritts bzw. der Qualitat des Einzel-
nen. Die "Mitlaufer" atmen das Geistige unbewulf3t ein, was sich in einer
anderen Inkarnation erfiillen wird. Eine spezielle Tracht (Kleidung) oder
einen "Mitgliedsausweis" gibt es nicht. Der Meister hat entweder selbst
ein Lehrbuch verfalt oder benutzt vorhandene Unterlagen aus der
Ubertragungskette. Ein solcher Meister wird auch "handouts” bereit
stellen, welche den Inhalt seiner Vortrage nachvollziehbar machen und
was der Gepflogenheit auf Universitaten entspricht. Er spricht mit und
aus dem Licht und hat das Gelehrte selbst absolviert, deshalb ist alles
glaubhaft. Seine Kleidung und sein Verhalten entspricht eher einer
"grauen Maus", also unauffallig. Man erinnere sich an Tilopa, der Naro-

328 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

pa meist als alte, unansehnliche Frau mit tiefsinnigen Bemerkungen ge-
genuber trat.

Nun zur Lebensfiihrung: Single oder mit Partner

Eine geistige Entwicklung ist ideal fur eine alleinstehenden Person,
die keine konkreten (verpflichtenden) Bindungen zu anderen Menschen
(Familie, Verwandtschaft etc.) hat und die im Gefiihl ungebunden leben
kann. Das Anhaften an Dingen dieser Welt ist das sehr grof3es Hinder-
nis im Aufstieg. Was bedeutet das hier konkret? Es bedeutet, daR es zu
keinem feinstofflichen Austausch zwischen lebendigen Partnern, toten
oder abstraktien Phanomenen kommt, wo wegen des Qualitatsunter-
schiedes geistiges Potential beim Ubenden abflieBen kann und er sich
umsonst bemiht oder sogar angegriffen wird. Der Proze? des Ab-
flieRens findet unbewul3t statt. Erst wenn der Praktizernde die Konzen-
trationsfahigkeit erreicht hat, werden solche Verbindungen gesehen
und von vorneherein neutralisiert.

Nun zu Lebenspartnerschaften, wo der andere Teil nicht am Geist-
igen interessiert oder "hinten geblieben" ist. Die karmische Ausgangs-
position ist hier am unglnstigsten. Hierdurch wird der Zugriff auf das
durch die Praxis erworbenen Geistige (z.b. nach einer gelungenen
Meditation) dem anderen jederzeit moglich, was durch die Gefiihls-
bindung (feinstoffliche Kabel) gegeben ist - die Profanierung droht. Das
beste Beispiel besteht in einer Mann-Frau-Beziehung, wo der Mann,
der generell konform seiner Natur keinen Kinderwunsch hat, dieser
plétzlich einen solchen hat und nun den Gedanken sympathisch findet.
Oder ihm wird eine Frage gestellt und sie antwortet bevor er Luft holen
kann. Hier ist die weibliche psychische Komponente in den Mann ein-
gedrungen und steuert jetzt seine Neigungen, ohne dal jener diese
Veranderung (psychischen Austausch) bemerkt, ja mehr noch, er ver-
teidigt diese Veranderung sogar. Das Problem der Sexualitat ist hier
schwieriger oder gar nicht zu l6sen. Ahnliche negative Effekte treten
ein, wenn Kinder oder die nahe Verwandschaft im Spiel sind und Auf-
merksamkeit verlangen. Ein solcher Austausch von Eigenschaften fin-
det auch in der Beziehung Mensch-Tier statt. Der Geschlechterkampf,
wie er in Partnerschaften oft unterschwellig auftritt, ist ein grolRes Hin-
dernis.

Bei Lebenspartnerschaft (Eheleuten), die beide gleiches Interesse
am Geistigen haben, gibt es glinstige Bedingugen, denn sie kénnen
sich gegenseitig untertitzen und negative Verhaltensmuster gleich aus-
merzen. Jeder Partner soll den anderen als seinen Guru ansehen, das
Géttliche in ihnen wird "mitmachen". Wenn beide Partner derselben
geistigen Bemiihung in gleicher Motivation und Intensitat folgen, wird

329 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dies Frichte tragen. Ja mehr noch, sie kénnen sich auf geistiger Ebene
sogar ausgleichend unterstitzen und gelten geistig als Einheit wie ein
Ménch. Dieser Gesetzmaligkeiten soll sich jeder bewul3t sein. Der
Geschlechterkampf, wie er oft unterschwellig auftreten kann, muf} kon-
sequent verhindert bzw unterdriickt werden. Siehe auch dazu Kapitel
"Das Problem der Sexualitat".

Nun zu den Alleinstehenden, den auRerlich nicht erkennbaren "Stadt-
monchen oder -nonnen". Sie haben die besten Voraussetzungen, wenn
sie die TUr hinter sich zumachen. Dazu zahlen auch jene, die eine
geistige Entwicklung verfolgen, aber in ihrer unmittelbaren Nahe keine
Sangha (Gemeinschaft) oder auch keine mit einer ihnen sympathischen
Geistesausrichtung gefunden haben. Wichtig dabei ist, dal diese
Personen ihren Hausverstand benutzen und sich auf lupenreine
klassische Schriften und Rezepte verlassen. Wie z.B. auf das Maha-
Satiphatthana- und Metta-Sutra des Buddha (siehe dazu am Ende
"Literatur allgemein"). Ebenso wichtig ist, daf3 sie nur dann Ratschlage
von anderen annehmen, wenn sie mit den eigenen Erfahrungswerten
Ubereinstimmen. Ist der Schuler aufrichtig (nicht selbstverlorgen) zu
sich selbst, so lernt er aus den Reaktionen der Umgebung, die manch-
mal indirekt tipgebend sein kann. Fir einen Schiler, der den Weg des
Gefuhls (Bhakti) folgt, ist der Vorbereitungsweg ohne echten Lehrer
mithilfe der ursachlosen Freude leichter méglich, denn sein innerer
Zustand reagiert sofort bei Fehlverhalten.

Ubrigens, wer seinen Entwicklungsweg erfolgreich mitten unter der
menschlichen Gesellschaft gehen kann, wird all den Versuchungen der
Welt trotzen kénnen, was einem, der aus der Einsamkeit (Kloster,
Retreat, Hohle, Ashram etc.) in die Welt zurick kommt, héchstwahr-
scheinlich zum geistigen Sturz bringt, falls nicht der héchste Zustand
eingerastet ist.

Wer ist fir eine geistige Entwicklung ungeeignet?

Die, die zuviel arbeiten (workoholic) und die, die nichts tun (MuRig-
ganger). Zu den MiRiggangern zahlen auch die Rentner, die ihr Leben
zu Ende genielRen wollen und "Reibungsflachen" aus dem Weg gehen.
Die einen werden standig von "Wichtigerem" abgelenkt und kommen so
zu nichts und die anderen verlieren sich im Unsinnigen, im Triebhaften
oder im Versinken der Genusse aus den Sinneswahrnehmungen.

330/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wie wirkt Satipatthana?

"Welche Vorteile, ihr Ménche, bringt die beharrliche Ubung der Acht-
samkeit? Es sind derer viele und diese Methode fiihrt zur Beendigung
von Schlaf und Traum und hin zum héchsten Wachsein und Selbst-
Bewult-Werden (bodhi). Diese Praxis ist angenehm am Anfang und
angenehm am Ende."

Mit ihr kommt man zum Erkennen des inneren Lichts
Mit ihr formiert sich das Sich-Selbst-BewuRt-Werden
Mit ihr kommt es zur Steigerung des Wachseins

Mit ihr zeigt und entwickelt sich der tGberweltliche Intellekt
Mit ihr erkennt man alle Potentiale (Siddhis)

Mit ihr entwickelt man die analytische Konzentration
Mit ihr erlangt man die Selbst-Einweihung

Mit ihr wird letztendlich die eigene Buddha-Natur erkannt
Mit ihr erkennt man die Tricks der Persdnlichkeit

Mit ihr kann man immer eingreifen (korrigieren)

Mit ihr steigt die ursachlose Freude

Mit ihr kommt es zur edlen Versittlichung

Mit ihr gibt es rechtes Handeln

Mit ihr wird rechtes Denken gefestigt

Mit ihr reduziert man das mechanische Denken

Mit ihr bandigt man den besoffenen Affen im Denken
Mit ihr werden die Sinne kontrolliert

Mit ihr werden Probleme geldst

Mit ihr erhalt man Einblick ins Unterbewultsein

Mit ihr erkennt man die inneren Impulse

Mit ihr erkennt man die Motivation anderer

Mit ihr wird Schlaf, Traum und Betdubung vertrieben
Mit ihr verhindert man Demenz

Mit ihr wird das Innen und Auf3en gleichweise bewulf3t
Mit ihr werden energetische Prozesse erkannt

Mit ihr bleibt man gesund

Mit ihr entkommt man den Gewohnheiten

Mit ihr beendet man die Reflexivitat

Mit ihr entwickelt man Abstand zum Geschehen

Mit ihr kommt es zum Nicht-Haften

Mit ihr macht man gutes Metta

Mit ihr kann man immer besser meditieren

Mit ihr realisiert man Nirvana (nibbana)

... Und noch einiges mehr

331 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

332 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wozu hat der Mensch ein BewuBtsein?

Ohne Bewulitsein ware der Mensch ein Klumpen Biomasse, der
lebensunfahig und "blind" durchs Universum taumelt. Was das Bewul}t-
sein genau ist, wird in einem anderen Kapital erklart. Der Mensch als
spezieller Bautyp ist einmalig im Universum, sogar die Goétter missen
absteigen, wollen sie diesem entkommen.

Das Bewultsein ist der Tropfen aus dem groRen Ozean des Absoluten
(Ur-Licht) im Menschen und kann sich so selbst erfahren. Das Bewul3t-
sein ist die Blite im Menschen und seine Verwendung unterscheidet
ihn vom Tier. Es besitzt neben der Objektbeobachtung und kognitiven
Ruckkoppelung die Fahigkeit zur Selbsterkenntnis, des Bei-Sich-
Selbst-Verweilens und die der Selbstbeherrschung bei allen Aktivi-
taten und Daseinszustadnden. Das Bewul3tsein, auch als Geist bezeich-
net, hat 3 transzendente ,Komponenten“: den Beobachter, den "lber-
weltlichen Intellekt und das Gedachtnis, sie sind raum- und zeitlos.
Daher auch der Ausdruck "das Ebenbild Gottes".

Aus dieser Tatsache heraus entsteht die inharente Anforderung, daf®
der Mensch aus sich (und seiner Existenz) mehr machen kann und
wozu er als er als denkender Mensch verpflichtet ist. Das ist der
wahre Sinn seines Wesens und seiner Erschaffensform. Siehe
dazu 2. Eingangszitat auf Seite 9 und nachstes Kapitel ,Wozu ein Uni-
versum?". Daraus ist ersichtlich, dal® jeder normale Mensch noch einen
langen Erfahrungsprozef vor sich hat und mit dem Tod seine Probleme
nicht gelost sind. Diese innere Verpflichtung hat die Naturwissenschaft
(Psychologie inklusive) durch ihr ,Abwartsstarren® bislang nicht erkannt
und dall die Umkehr der Beobachtung nach innen zur ,Weisheit aus
der Leere“ und zum Ende aller Wissenschaften fuhrt. Der Trieb verfihrt
sie zum Wahlen in immer mehr Details. Da alle Menschen irgendwann
zu ihrem wahren Ursprung zurlickkehren werden (muissen), ergibt sich
die Frage, ob die noch verbleibende Zeit von 4,5 Milliarden Jahren
ausreichen, denn dann stirbt die Sonne. Die Menschheit wird dann auf
einen anderen Planeten umsiedeln (wiedergeboren).

333 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wieso gibt es iiberhaupt das Universum?

Weil das Absolute mit sich selbst spielt. Das Absolute als
Beobachter (Seher) im Menschen erlebt sich so selbst in unendlichen
Variationen und deswegen wird das Universum auch das GroRe Spiel
genannt. Daraus entsteht auch die Bestimmung als Zwang oder
Gesetzmaligkeit, dal® alles wieder zuriick zum Ursprung muf3, denn
das Grofle Spiel ist eine vorwartstreibende Kraft, die nicht im Groflien
Stillstand endet, sondern in einer Kurve zum Ausgangspunkt zurtick-
kehrt. Wenn es einen anderen guten Grund geben sollte, beweise es
oder erklare ihn, warum eine Allmacht so etwas tun sollte.

In dieser Frage verbirgt sich auch die Frage "Gibt es Gott?" Nach den
Mystikern und der Samkhya-Philosophie ist die allerletzte Realitat das
Absolute (Purusha, Ur-Licht) und Pakriti (Natur) bestehend aus Aka-
sha (Raum oder Ur-Materie) und Prana (Ur-Energie). Als transzen-
dente Qualitdten sind sie inner- und aulerhalb des Raum-Zeit-Gefl-
ges, sie sind unzerstdrbar und unbegrenzt.

Das Absolute bewegte Prana willentlich und es entstand (oder entsteht
noch) mit Akasha das feinstoffliche und das materielle Kontinuum mit
all seinen bunten und vielféltigen Phanomena der Anhdufungen und
Verdichtungen. Ohne Akasha und Prana gibt es keine Phdnomene.
Das Absolute ist in allen intelligenten Lebewesen als Beobachter
vorhanden und er wird, dem kosmischen Gesetz folgend, wie ein hin-
ausgeschleuderter Bumerang in den "GroRen Ozean" (Ursprung des
Seins) zurlickkehren.

Die Schoépfung oder der "big bang" sind nur ein Folgeeffekt einer
Primar-Ursache. Erst wenn das Bewultsein in die Leere eintritt, be-
greift es die ganzen Zusammenhange. Die "big-bang-Theorie" ist be-
quem, 1aRt so einige Frage offen (es gibt noch einige andere Theorien)
und paldt gut zur Bibel. Das Universum ist immer noch im Entstehen,
mit etwas innerer Selbstbeobachtung kann man das Rollen und Grollen
des himmlischen Schoépfungsstroms "Yamuna" hoéren, den Wissen-
schaftlern als CMB bekannt. Neben dem Noch-Werden des Universum
gibt es bereits vereinzelt das Verschwinden (Ruckentwicklung). Das
Entstehen, Verweilen und Vergehen des Universums ist ein Weltzeit-
alter (nicht verifiziert ca. 310 x 10*M2 Jahre) und davon gab es schon
welche und es wird noch weitere geben. Das Universum ist voll von
Spharen und Lebewesen, die auch ohne Wasser existieren kénnen.

334 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Kali-Yuga?

Was sind Yugas? Es ist ein Begriff aus den indischen Veden. Yugas
sind langanhaltende Zeitperioden der Menschheit, die den inneren
Zustand der Menschen beschreiben bezogen auf die Lebensqualitat,
ihr Leben mit- und untereinander und auf das Begreifen seiner inneren
(g6ttlichen) Natur. Beschrieben wurden die Yugas in den Puranas (Ve-
den). Dieses Kapitel soll zum Verstandnis beitragen, wieso die Mensch-
heit gerade so ist wie sie ist und vielfach gegen den gesunden Men-
schenverstand hadelt und gegenseitigem Respekt ignoriert. Alles ist
karmisch bedingt und geht seinen Lauf. Der Leser soll sich nicht weiter
damit beschaftigen, sondern fiir seinen eigene karmischen Schutz sor-
gen, was ihn vor Stérungen fir seine Bemihung abschirmt und fiir giin-
stige Bedingungen sorgt. Es gibt explizit keine konkrete Lehrrede Budd-
has zu den Yugas, aber er gab Hinweise darauf und auf die Dauer
eines Weltzeitalters. Es gibt 4 Yugas: Satya-, Treta-, Dwapara- und Kali
Yuga. Die Angaben zu den Zeitraumen bzw. Dauer eines Yuga weichen
in den Quellen ab, auf jeden Fall handelt es sich um tausende von
Jahren. Es gibt Hinweise darauf, da® das Kali-Yuga ca. 5.000 BC be-
gann und mit dem Abstieg der agyptschen Kultur einherging. Leider ist
die Beschreibung des Kali-Yuga kein Ruhmesblatt fiir die gegenwartige
und zukinftige Menschheit, aber in solchen Zeiten haben Menschen
bessere Moglichkeiten geistig aufzusteigen, da das gesamte geist-
ige Potential der Menschheit kaum genutzt wird. Zuerst wird das Kali-
Yuga ausfihrlich beschrieben, dann die anderen.

Das Kali-Yuga allgemein

Das Kali-Yuga scheint auf den ersten Blick dystopisch zu sein, doch
auch das wird dich @ndern. In der Zeit wo die "eisernen Vogel" fliegen
werden, sind die Menschen von den 3 Wurzelgiften erfal3t: Hass, Gier
und Verwirrung. Daraus folgen Verbrechen, Fehlentscheidungen, Ha-
me, Sadismus, Wahrheitsverdrehung, Betrug, Verlogenheit und Dop-
pelzingigkeit, Kriege, Ungerechtigkeit, Uneinigkeit und Leid - auch
wenn der technische Fortschritt scheinbar Besseres suggeriert. In
einem solchen Zeitalter haben nur noch wenige Wesen die Fahigkeit,
die hdchsten Zustande zu realisieren. Das Kali-Yuga wird auch als Zeit-
alter des groben Materialismus bezeichnet, in dem die Menschen sich
mit dem Korper und ihrem materiellen Besitz identifizieren, das Be-
wultsein wird dadurch tamasisch und das Bdse kann eindringen. Es
werden in gewissen Weltregionen immer mehr damonische und asur-
ische Seelen geboren und der Tiefpunkt wird erreicht sein, wenn die
Mutter bei Geburt ihrer Foten sterben. Das Verstandnis, daf} alles zu-

335/397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

sammenhangt und den gleichen Ursprug hat, ist vollig verschwunden,
daher die Uneinigkeit Gberall bis zum gegenseitigen Hal3. Aufgrund des
Mangels an geistiger Klarheit wahlen die Menschen Fuhrer, die sie be-
trigen, in die Barbarei fUhren und Leid und Mangel verursachen. Trotz
seiner Negativitdt hat das Kali Yuga das Potential des spirituellen
Erwachens und bereitet den Boden flur das nachste, bessere Yuga vor.
Denn es ist nicht der innere Sinn der Schopfung, dal alles in geistiger
Umnachtung und Stillstand endet.

Zustandsanalyse der Menschheit im Kali-Yuga

Dieses Zeitalter wird gepragt von dem Glauben, dal} es nur ein Wirbeln
von Elektronen und Quanten gabe und das ganze Mensch-Sein davon
abgeleitet werden kann als ein komplexer, noch nicht ganz verstan-
dener Algorithmus. Religidse Wahrheiten, weil nicht laborhaft Gberprif-
bar, werden nur als abstakte Definitionen oder Dogmen akzeptiert oder
verhamt. Die gottlichen (und andere) Bereiche (Spharen, Lokas) wer-
den als Fantasien eingestuft, obwohl sie nicht erklaren kénnen wieso
unzahlige Frequenzen im Universum sich gleichzeitig durchdringen
kénnen. Die meisten Menschen in deser Zeit werden mit kdrperlicher
oder psychisch aussaugender Arbeit beschaftigt sein. Die Aktivitaten
vieler werden auf "Arbeiten-um-zu-iiberleben" ausgerichtet sein, wah-
rend die Eliten sich auf Besitz und EinfluR konzentrieren. Religidse
Aktivitaten erschopfen sich in Ritualen und starren Opfergaben, An-
rufungen und Gebeten (siehe Neo-Buddhis-mus). Die Menschen kon-
nen sich die unterschiedlichsten Schicksale, die ihren Winschen dia-
metral gegenuberstehen, nur mit glinstigen oder unginstigen Geburts-
bedingungen und sozialem Umfeld erklaren. Die Mdoglichkeit, ihre
nachste Inkarnation beeinfluRen zu kdnnen, interessiert sie nicht. Diese
gewollte Unwissenheit manifestiert sich in zunehmend verbreiteten
Versuchen, geistiges Wissen zu zerstéren oder zu verhindern (siehe
Kalifat etc.). So wuden auch die agyptischen Texte (Wissen des meso-
potamischen Raums) im dritten Jahrhundert in Alexandria vernichtet,
Buddha-Statuen in Afghanistan gesprengt und Frauen werden dort
brutal unterdriickt (geistige Verblendung). Dieser Trend ist nur aufzu-
halten oder umzukehren, wenn die Menschen anfangen endlich nur im
Guten zu denken.

Nicht nur Unwissenheit sondern auch mangelnde Willenskraft (zum
Ablehnen der Versuchungen) behindert die Fahigkeit der Menschen im
Kali Yuga, dauerhaftes Glick zu haben. So wurde in Indien die un-
sagliche Spaltung der Kasten und Hierachien aufgrund falscher Aus-
legung des Wissens Uber das Karma eingefthrt. Militdrische Erober-
ungen waren friher Ublich und setzen sich heute noch fort in lokalen
Kriegen oder in finanzielle Dominanz und Ausbeutung. Im Kali Yuga ak-
zeptieren die Menschen harte, unwirdige und ungerechte Bedingungen

336 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

als Lebensgrundlage und die Reichen betrachten es als Privileg, dies
zu ignorieren. Die moderne Sklaverei (Unfreiheit) zeigt ihr Gesicht als
Niedriglohn und gesteigerte Abhangigkeit bzw. Ausbeutung von und
durch die Besitzenden. Es gibt geniigend Giiter auf der Welt, daB
jeder gut leben kénnte.

Im physischen Bereich zeigen die Kali-Yuga-Menschen Einfallsreich-
tum, technisches Kdénnen und Wissensvermehrung in die horizontale
Breite. Die Gefahr bei kunstlicher Intelligenz und digitaler Dienste be-
steht darin, dal} der Mensch bei standiger Benutzung verdummt und
beim Abschalten hilflos wird; die Hardware dazu ist bei Stromkappung
besserer Schrott. Wahrend des Kali Yuga sind die meisten Menschen
nicht sich-selbst-bewut sondern Sklaven ihrer Sinne, also reflexiv. Das
héchste Wissen (Weisheit aus der Leere) durch tiefe Einsichten be-
schrankt sich allerdings auf wenige und diese finden auch nur wenig
Geeignete zur Weitergabe. Doch es gibt aber immer Einen, der zurtick-
bleibt, um den Berufenen zu helfen. Die Wissen um die zyklische Natur
der Yugas bestatigt nur teilweise den Darwinismus. Gerade im Kali-
Yuga wird die Verganglichkeit aller Dinge und deren Obsoletheit durch
immer schneller werdende Produktherstellung, einschliel3lich des Wan-
dels gesellschaftlicher Strukturen und Wertvorstellungen, deutlich sicht-
bar und deutet aber darauf hin, dafl} selbst in den dunkelsten Zeiten das
Potential fiir Fortschritt und spirituelle Entwicklung (Phasenum-
kehr) bestehen bleibt und man dieses fir individuelle Transformation
nutzen sollte. Eine generelle Lésung ist im Kapitel "Warum ist Lachen
gut" beschrieben, aber das miite eigentlich weit verbreitet werden.

Beschreibung der anderen 3 Yugas

aus psychologischer Sicht in der Reihenfolge von Licht bis Dunkelheit.
1. Satya-Yuga: Satya Yuga, wortlich Gbersetzt ,Zeitalter der Wahrheit*,
gilt als das ideale Zeitalter. Es zeichnet sich durch Harmonie,
Rechtschaffenheit und spirituelle Reinheit aus und wird oft als das gold-
ene Zeitalter dargestellt, in dem die Menschen Tausende von Jahren
lang frei von Krankheit und Leid lebten. Die Moral rangiert an oberster
Stelle in der Lebensfiihrung, die Menschen halten sich an den Dharma
(Rechtschaffenheit) und goéttliche Wesen wandeln frei unter ihnen.

2. Treta-Yuga: Das Treta Yuga oder das Silberne Zeitalter markiert den
ersten subtilen Abstieg vom idealistischen Satya Yuga. Wahrend der
Dharma weiterhin im Vordergrund steht, ist ein leichter Rickgang der
Rechtschaffenheit zu beobachten. Menschen leben noch Hunderte von
Jahren, aber Materialismus und Egoismus beginnen sich einzuschlei-
chen. Erzahlungen wie das Ramayana, in dem Ramas Kampf gegen
das Bose dargestellt wird, sollen in dieser Zeit stattgefunden haben.

3. Dwapara-Yuga: Im Dwapara Yuga, der Bronzezeit, wird der Nieder-
gang des Dharma deutlicher. Moralische Werte werden schwacher,

337 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dafur verstarken sich Winsche, Verlangen und Ambitionen und die Le-
benserwartung der Menschen verkiirzt sich. In dieser Ara gab es Fort-
schritte in einfacher Technologie (Werkzeuge) und Wissen sowie
Niederschriften wie das Mahabharata, in denen sowohl edle Helden als
auch gerissene Bosewichte vorgestellt wurden.

Metaphysisch kann man die 4 Yugas als Involution symbolisieren, in
denen der Mensch nach und nach das Bewuftsein seines inneren
Selbst und seiner feinstofflichen Koérper verliert, die auch als ,Kérper
der Atavismen und Emotionen®, als ,Atemkdrper, den ,psychischen
Korper* (Seele), den ,Gluckseligkeits® und den "Diamantkdrper" be-
kannt sind. Siehe dazu auch das Bardo Thédol, das den Abstiegs-
prozess von oben nach unten beschreibt.

Im Satya Yuga herrscht nur die Wahrheit (tiefgreifendes Wissen und
Leben im géttlichen Korper) vor, wahrend des Treta Yuga verliert die
Menschheit ein Viertel der Wahrheit und im Dwapara verliert sie die
Halfte der geistigen Wissens. Im Kali Yuga soll nur noch ein kiim-
merlicher Rest Uber die goéttliche Natur Ubrig sein. Derzeit lebt die
Menschheit in einer Welt mehr oder weniger voll von Unreinheiten und
Laster, die im Denken beginnen. Der Mensch (und die Wissenschaft)
hat nur mehr Interesse am materiellen Kérper und an der Materie an
sich, dort kriechen sie wissenschaftlich als "Abwartsstarrer" hinein, nur
nicht in sich selbst. Das karmische Gesetz aus dem Osten als indivi-
duelle Verantwortung wird heftig abgelehnt, obwohl das Gesetz von der
Energieerhaltung anerkannt ist. Und wozu ist die westliche Psychologie
gut? Entlarvt sie Diktatoren, Sadisten und Bdrsenspekulanten? Kann
sie den Zusammenhang zwischen Moral und Schicksal erkennen?

338 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Die innere Mechanik

Dies ist eine Erweiterung des Kapitels ,Was ist der Mensch?“ und
beanwortet die Frage ,we funktioniert er?“. Generell ist in der Literatur
darliber eine verbindliche oder konkrete Beschreibung nicht zu finden.
Gut beschrieben ist das im Raja-Yoga von Vivekananda. Ein Sutra dar-
Uber konnte der Autor nicht finden, der Leser kann sich das alles selbst
bestatigen, wenn seine Selbstbeobachtung scharfer geworden ist. Das
Kapitel Uber die innere Mechanik, die inneren Prozesse und Uber das
gegenseitige Zusammenwirken der psychischen und transzendentalen
Komponenten sollte am besten zusammen mit den Kapiteln Gber das
.Bewultsein“, das ,Denkprinzip® und das ,Unterbewuftsein” in einem
gelesen oder studiert werden, um ein Gesamtverstandnis Uber sich und
zur Aufgabenstellung in geistigen Entwicklung zu erhalten. Wir betrach-
ten die innere Mechanik von 3 Seiten her: 1. Was tut sich, wenn der
Mensch atmet? 2. Was tut sich, wenn eine Sinneswahrnehmung (Reiz)
auftritt? 3. Was tut sich, wenn ,etwas” von innen her aufsteigt? Eine
wichtige Sache vorab: Die psychisch-transzendenten Prozesse finden
»Zeitlos, unmittelbar und ununterbrochen statt, d.h. auf3erhalb von
Raum und Zeit.

1. Atmung und Prana

Ohne Luft kann man nicht leben, aber die Luft besteht nicht nur aus der
bekannten Gasmischung mehrerer Elemente, sondern beinhaltet eine
lebenswichtige ,Sache®, welche sich Prana nennt. Alle feinstofflichen
Komponenten werden mit Prana ,betrieben®, am bekanntesten ist das
Denken. Beim Einatmen ,zerlegt® sich das Prana in mehrere Eigen-
schaftstypen, genannt Vayus, diese sind: Apana, Udana, Samana,
Vyana und Prana. Apana steuert unter anderem die Ausscheidung,
Darmtatigkeiten, das Geschlecht und die Kreativitat. Vyana steuert die
Verdauung, Muskeln, den Herzsclag und den Blutkreislauf. Prana
wiederum ist zusténdig flr das Denken, das Begreifen, das Wollen und
die Intelligenz. Udana wirkt auf den Intellekt, d.h. auf die Einengung
oder Verbreiterung des Denkhorizonts und hebt die Schwerkraft auf.
Die Vayus steuern alles im Korper. Sie steuern auch das vegetative
Nervensystem und zur physischen Umsetzung werden die hinteren
Gehirnlappen und das Kleinhirn benutzt. Das Nervenbahnsystem dient
bidirektional der Impulsweiterleitung, wahrend die Vayus den operati-
ven Betrieb der Zellen steuern. Zur Entdeckung und Beherrschung von
Prana gibt es Pranayama als eigenstandigen Pfad oder Disziplin. Das
Apana ist das wichtigste, das es zu beherrschen gilt, denn es verklavt
den Menschen. Es folgt der Gravitation nach unten, daher muf} seine

339 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Abwartstendenz umgedreht werden. Es gibt 3 Kreislaufe im Menschen:
der Blutkreislauf, der lymphatische und der pranischen Kreislauf. Der
pranische Kreislauf lauft Uber die Nadis und berihrt die Chakren (siehe
Kapitel "Kundalini"). Wer Prana beherrscht, beherrscht die Gesundheit,
die innere Harmonie, das Denkprinzip, erweitert das innere Kraftpo-
tential und seine Lebensdauer. Pro Tag geht der Atem 12 x gleich durch
beide Nasenldcher, das ist die beste Zeit zum Uben.

2. Externe Sinneswahrnehmung

Wir verfolgen anhand einer einzelnen Sinneswahrnehmung (Auge oder
Ohr), was sich da meistens ohne unser Wissen tut.

1. Die "analoge" Wahrnehmung (Reiz) eines Sinnesorganes wird Uber
Nervenbahnen weitergeleitet zum ,,subtilen*“ Gegenstlick (jnanendriya,
kurz indriya) im Gehirn.

2. Der subtile Sinn erzeugt ein "Bild" (Abdruck) des Wahrgenom-
menen im Denkprinzip (citta), was in Wirklichkeit subtile ,wellenfér-
mige Objekte“ und Projektionen der Wirklichkeit sind. Diese ,Wellen®
werden dann als Projektionen vom Beobachter im Bewufitsein ge-
sehen. Da die Wahrnehmungsobjekte im Denkprinzip feinstofflich sind,
kann man sie nicht mit Apparaten ,auslesen®. Allerdings kann ein Myst-
iker das bei anderen sehen, wenn er will.

3. Das Denkprinzip muf® mit dem subtilen Sinn verbunden sein, sonst
wird nichts wahrgenommen, eine starkere Wahrnehmung verdrangt die
schwachere.

4. Das Denkprinzip ist eine besondere "Substanz" (chitta), es formt die
wellenférmigen Eindriicke in ,Erinnerungspakete (Samskaras) um,
welche im Gedachtnis verbleiben. Der Urzustand des Denkprinzips ist
"spiegelglatt". Werden diese Samskaras ofters wiederholt, bilden sich
daraus Atavismen (Archetypen) und kdénnen zu einer ,Gewohnheit"
werden.

5. Das jeweilige Bild (Projektion) wird vom "Bestimmer" erkannt (wahr-
genommen) und reagiert mit einer Zuordnung aus dem Gedachtnis,
z.B. das ist ein Auto oder eine mathematische Formel. Gleichzeitig tritt
das Ego (die niedere Natur) in Erscheinung. Es blitzt innerhalb von
0,1 bis 0,4 Sekunden auf und bewertet (beurteilt) die Projektion wie
»,das mag ich, gefallt mir, das stinkt, ist widerlich, interessant usw.“ oder
reagiert ,reflexiv (impulshaft, emotional) daflir oder dagegen. Auf-
grund dessen wird im Denkprinzip ein Gedanke oder Gedankenwelle
zum bestehenden Bild (Wellenmuster) erzeugt bzw. hinzugefigt und
Uberlagert so die reine Wahrnehmung: jetzt entsteht Karma durch
Gedanken. Ist das Objekt schon langst bekannt und ohne Verander-
ung (z.B. die eigene Wohnungseinrichtung) oder uninteressant, so
erfolgt keine beurteilende Reaktion (Indifferenz, kein Karma).

6. Der Verstand vergleicht mit anderen im Gedachtnis gespeicherten

340/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wahrnehmungen und stellt subjektiv Unterschiede fest wie: unlogisch,
falsch, widerspruchlich, wahr, richtig etc. Die funktionale Trennung von
Bestimmer und Verstand wird normalerweise nicht erkannt. Gibt es
keinen Vergleichswert, so wird die Wahrnehmung bzw. Information ab-
gelehnt, auch wenn sie richtig ist ("das glaube ich nicht").

8. Die Mixtur aus der reinen Projektion und der Manipulation durch das
Ego (Personlichkeit, UnterbewuRsein), welches die Objektivitat korrum-
piert, verzerrt, verschleiert oder verdunkelt (englisch "perception decep-
tion"), wird dann vom Beobachter scharf, weniger scharf oder unscharf
in allen Bandbreiten wahrgenommen, die von Blddheit bis zum hoch-
sten Intellekt reicht. Die Objekt- bzw. Wahrnehmungserkenntnis ist
die Riickkoppelung (kognitives Feedback) aus dem Bewuftsein.

9. Jetzt erfolgt eine Reaktion oder Nicht-Reaktion des Menschen bzw.
seiner PersoOnlichkeit anhand des Wahrgenommenen, siehe Punk 5.
Eine unbewufdte, unkontrollierte, intelligenzlose Reaktion nennt man
.reflexiv®, im Gegensatz zur Uberlegten Reaktion (durch Abstand).

3. Innere (aufsteigende) Wahrnehmung

1. Aufsteigende Impulse erzeugen falsche Wirklichkeiten und Ein-
bildungen, die einen Realitatsverlust oder Handlungen (Verlangen,
Ablehnung) erzwingen. Sie sind energetisch und ein ungeschulter Men-
sch kann diesen nicht widerstehen (siehe auch Kapitel ,Trieb?“). Diese
Impulse finden laufend unter der Oberflache des Tagesbewufseins
statt (s. Poseidon bei Homer).

2. Gedanken, Abbilder, Bildfolgen werden vom Unterbewuf3tsein
ohne Unterlal® generiert und lenken die Aufmerksamkeit des Menschen
ab, weil diese ebenfalls im Denkprinzip auftauchen. Sie werden meist
aus den Samskaras herausgeholt, der Mensch ist dann ,abwesend®. Er
rekapituliert Geschehen aus der nahen oder fernen Vergangenheit, was
ihn zu weiteren Handlungen anstacheln kann. Unter ,Bilder” werden
hier alle Formen aus Sinneswahrnehmungen verstanden.

3. Es gibt Einfédlle aus dem umgebenden astralen Raum (Sphéaren),
deren Inhalte mit dem Charakter des Mensch Ubereinstimmen. Eine
geistige Pasivitat bzw. Fehlen der Selbstbeobachtung ermdglicht dies.
Manche bleiben beim ,Wirt* sitzen (Besessenheit, damonische Neig-
ungen). Wenn der Adept die feinstofflichen Augen gedffnet hat, wird er
erkennen, was sich hier abspielt und wie es wirkt.

4. Erkenntnisse aufgrund von geistgem Wachstum steigen von innen
her auf und sind Ergebnis einer Bewultseinsvertiefung (-erweiterung)
oder einer Licke im Denken. Sie beeintrachtigen die Selbstbeoachtung
oder das Selbst-BewuRt-Werden nicht. Sie kdnnen fllichtig oder stabil
sein, im letzteren Fall beweisen sie sich in der Realitat. Einfalle und
Erkenntnisse durfen nicht verwechselt werden. Erkenntnisse sind also
brauchbares Wissen, die Frucht einer geistigen Bemihung und ,innerer

341 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Besitz“ und das einzig Wertvolle im Leben.

Wichtige SchluRfolgerungen

1. Aufgrund der Objekte im Denkprinzip entwickeln sich grundlegende
Typen an ,Lebendigkeiten® heraus: a) tamasisch (stumpf, trage, igno-
rant), b) rajasisch (tatig, rastlos, begierig) oder c) sattvisch (klar, ruhig,
besonnen, intelligent).

2. Das Produkt "Gedanke" braucht zum Entstehen pranische Energie
(siehe Kapitel ,Was ist ein Gedanke?“) und ist daher ,energetisch ge-
laden". Da das Denkprinzip mit Gedanken im Wachzustand durch ex-
terne Reize oder intern aufsteigende Impulse dauernd beschéaftigt ist,
wird viel psychische Energie verbraucht bzw. verschwendet. Der Ge-
danke an sich ist also eine Kraft (wie Gravitation oder eine Repulsion).
3. Alle Wahrnehmungen verbleiben im Gedéachtnis (Samskaras).

4. Die Komponenten inneres Sinnesorgan, Denkprinzip, Bestimmer,
Verstand und Ego bilden zusammen eine Funktionseinheit, allgemein
bekannt als "innerer Sinn". Das Ego umhillt den ganzen "inneren
Sinn" wie ein Panzer oder eine Kugel. Das "Licht der reinen Erkenntnis"
kann deswegen nicht durch, deswegen auch die Aussage "die Finster-
nis hat es nicht begriffen". Das Zusammenwirken der einzelnen Kompo-
nenten gleicht einem mehrdimensionalen "Schaltplan”, der leicht ver-
standlich aber umso schwieriger zu beherrschen ist.

5. Der Mensch erkennt nur das, was die Personlichkeit zuldft und er
anerkennt von anderen nur das, was er selbst anerkennt.

6. Das Denkprinzip (und damit das Denken) besitzt keine Intelligenz,
auch wenn es auf den ersten Blick so scheint. Die Intelligenz sitzt im
Beobachter und im (Uberweltlichen) Intellekt. Das ist auch die Erklar-
ung dafir, warum Menschen, die in unterschiedlichen Sprachen den-
ken, bei der Lésung einer komplexen Aufgabe dasselbe Ergebnis erzie-
len kdnnen (z.B. komplexe Mathematikaufgabe). In seiner "nackten"
Natur ist der Beobachter allwissend bzw. reprasentiert den hochsten
Intellekt, nichts Gleichwertiges kann im Universum gefunden werden -
in der Mystik als "Diamant" bezeichnet.

7. Mithilfe des Denkprinzips als Spiegel aller Wahrnehmungen wird
die AuBenwelt "eingefangen". So betrachtet, existiert die Welt mit all
ihren Phanomena nur in uns in Form dieser Wellen.

7. Gelingt es, das Denkprinzip unbewegt zu halten, so kann der Beob-
achter ALLES SOWIE ES IST erkennen, analysieren und begreifen,
auch sich selbst. Es ist dann moglich, wenn man sich wiederholt eine
Frage stellt und irgendwie irgendwann der Beobachter, das kognitive
Element, freien Zugang zum Spiegel (Denkprinzip ohne Wellen) hat.
Das pragte den Begriff ,spiegelgleiche Weisheit“. Da aber die Person-
lichkeit (Ego) konstant den inneren Sinn umhdillt, kommt ein derartiges
Aufblitzen von Erkenntnissen selten vor.

342 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Konzentrationsfdahigkeit?

Dies ist eine Erganzung zum Unterkapitel "Alles zur Konzentration" im
Hauptkapitel "Die Praxis der Meditation & Konzentration" und erklart er-
ganzend die oberen Stufen der Konzentration und den BewuRtseins-
zustand der "Leerheit" (shunyata).

Konzentrationsfahigkeit ist die Fahigkeit, alles Denken und alle
Sinneswahrnehmungen, die die Glatte des Denkprinzips stoéren,
auszuschlieBen und damit den Zustand "bar jeder Ablenkung" zu
erlangenn, woduch man die Aufmerksamkeit ungestort auf ein Ob-
jekt lenken kann. Das Objekt kann intern oder extern sein, eine
Situation oder die Leere. Damit kann man alles erfahren, was man will.
Hat sich die Konzentration aktiviert, so ist man mit dem Bewuftsein
auch auflerhalb von Zeit und Raum. Die Konzentrationsfahigkeit wird in
mehreren Stufen erworben in bezug auf die Dauer und Tiefenscharfe.
Die Bedingungen, die zum Erlangen dieser Fahigkeit fihren, sind eig-
entlich Gegenstand des gesamten Buches, u.a. ist eine gewisse innere
Spannung (psychischer "Monolith") dazu Voraussetzung.

Die erste Stufe der Konzentration ist jene Biindelung der Aufmerk-
samkeit, die Dharana genannt wird. Um diese zu verwirklichen, muss
man sich mittels der sittlichen Bestrebung von den einzelnen Vor-
gangen der sinnlichen Welt 16sen und in seelischer Ruhe eines Wesens
verharren, welches sich nach keiner weltlichen Sache sehnt. Der Weg
zu dieser Losl6ésung ist in anderen Kapiteln beschrieben. Dharana
heilt eine Verharrung der Aufmerksamkeit im Zustand der seel-
ischen Leere, die entsteht durch die Unterdriickung der Gedanken,
Vorstellungen, Verzickungen und seelischen Reaktionen im héchsten
wachen Zustand, in dem das Bewuftsein vom Ich anhalt und die
aulere Welt dabei nicht in Vergessenheit gerat. Darum fihrt Dharana
zum Geflhl, da® der Mensch in eine andere Sphére Ubertrat. Die Kon-
zentration muss jedoch geéndert werden, falls sich unerwunschte Vor-
stellungen und Bilder einzumischen beginnen, weil sie dadurch zerfallt.
Die Aufmerksamkeit, Dharana, muf} eine Nicht-Fesselung des Be-
wuldtseins auf die sinnliche Welt mit sich bringen (siehe auch gegen-
standslose Konzentration). Unter diesen Umstanden wird die Aufmerk-
samkeit soweit vertieft, bis eine Veranderung in der Bewultseins-
orientierung eintritt und Gbersinnliche Wahrnehmungen auftauchen.

Die Aufmerksamkeit andert sich dann in die Konzentrationstufe von
Dhyana. Das Ergebnis der Konzentration Dhyana ist, da® es zu keiner
Wiederaufnahme des Reflexdenkens kommt, weil der Sinn beherr-

343 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

scht ist. Die durch die Konzentration hervorgerufene Rickwirkung, die
ohne Geistreaktionen ertragen wird, erweckt magische Krafte und Fah-
igkeiten, weil sie zur Erkenntnis vom Wesen des Werdens flhrt. Die
karmischen Ergebnisse beliebiger Art kbnnen aus dem Lebensweg ge-
raumt werden, vorausgesetzt sie sind noch im latenten Zustand und sie
kénnen daher ergriffen werden, weil das innere Ungleichgewicht durch
die Tiefe der Konzentration zweiter Stufe (Dhyana) beseitigt ist. Die an-
haltende Konzentration in Dhyana ist eine unerldssliche Voraussetz-
ung fiir die Erkenntnis des innersten Ichs.

Die Erkenntnis des innersten Ichs und die stadndige Konzentration in
Dhyana ist ein Vorganger jener bewufdten Vereinigung, die Samadhi
heil’t. Durch die Verwirklichung von Samadhi taucht der Mensch ganz-
lich in die Sphare der reinen Leere unter. Die Sphare der klaren Leere
ist eine Heimat fUr den, der sich im Zustand der Vereinigung, im Sa-
madhi befindet. Der Vereinigungszustand Samadhi ist zweierlei Art.
Einerseits mit dem Bewultsein, welches den Begriff der Dualitat auf-
weist, andererseits mit dem nicht-differenzierten Selbstbewuftsein. Die
erste Art vom Samadhi vermittelt Sinneskontakte zwischen dem Men-
sch und den geistigen Intelligenzen. Resultierend daraus sind bunte Er-
lebnisse und auch nitzliche Erkenntnisse in der Sphare der materiellen
Erscheinungen, Erlebnisse der Gliickseligkeit sowie eine Umgestalt-
ung der eigenen Natur (Naturlichkeit) und eine Denkensanderung so-
wie einige sonderbare seelische und geistige Fahigkeiten. Ist das Be-
wuldtsein von den groberen psychisch-physikalischen Schlacken be-
freit, die aus der Wahrnehmung der materiellen Welt stammen, und
klebt man an nichts Weltlichem, erreicht man eine hohere (zweite) Art
des Vereinigungszustandes. Durch das Erreichen dessen ist der Men-
sch vollig vom Gefiihl der seelischen und geistigen Einschrankung
befreit, denn schon vorher bei der geistig-befreienden Bestrebung auf
der Mentalebene Ubte er sich in der Loslésung vom groben Material der
sinnlichen Welt. Die Welt der Formen kann auf den Menschen nur inso-
fern den Einfluss haben, als er mit ihr in Verbindung ist, entweder auf
der BewuBtseinsebene, oder mittels der Wahrnehmung, oder durch die
innerliche (psychische) Stellung. Sobald die Verbindung unterbro-
chen ist, entstehen Bedingungen zur Befreiung. Hiermit wird die
Forderung unterstitzt, den technischen Teil der Entwicklung nur mit
gleichzeitigem Nicht-Haften zu tben. Siehe dazu Kapitel "Nicht-Haften".

Hier der erhellende, autobiografische Kommentar eines tibetischen Ma-
hayana-Meisters dazu:

"Die Konzentrierung ist jedoch nichts Einfaches. Ich begriff sie als
einen Zustand, in dem man durch keinen Gedanken, kein Gefiihl,
keinen Anlass, keine Erinnerung oder durch keine Mannigfaltigkeit der

344 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

geist-igen Zustédnde gestért werden darf. Wenn es gelingt, diesen
Sinnes- und Bewusstseinszustand zu erreichen, entsteht natiirlich ein
Gefiihl der Seligkeit und Entspannung, Gliicks. Aber solche Kon-
zentrierung ist ausgeschlossen zu erzielen nur durch technische, men-
tale Vorgénge. Es ist notwendig, das gesamte bisherige "Wissen"
liber die Welt und ihre Dinge zu vergessen, damit eine gewisse
seelische Leere auftauchen kann, die zu einem psychologischen
Gleichgewicht wird, welches aber die Form des Stumpfsinnes annimmt,
wenn man seelisch gleichgliltig wird. Oder es nimmt die Form des
analytischen Beobachtens an, wenn das Gleichgewicht als ein neuer
Geistzustand beobachtet werden kann, der relativ ruhig sowie beweg-
lich ist. Hierdurch wird die Konzentration ein psychologisches Problem,
das kein Anfénger I6sen kann. Was wusste ich aber (iber die Proble-
matik der geistigen Entwicklung? Ich fand den mystischen Weg und in
meiner nattirlichen Unwissenheit begriff ich, dall man sémtliche Glieder
sofort aufnehmen muss. In der ersten Phase jedoch, geht es darum,
sich durch die sittliche Disziplin aus der natiirlichen innerlichen
Verdorbenheit zu erheben und die technisch-mentale Arbeiten fiir die
Zeit zu verlegen, wo im Chela aus den sittlichen Voraussetzungen Se-
ligkeitsgefiihle aufzutauchen beginnen. Das alles konnte ich damals
leider nicht wissen und vielleicht hatte ich ein sehr gutes Genie, wenn
ich kompromisslos die Sittenbemiihungen zu den mentalen Arbeiten
zugab, deren Ergebnisse ich aber liberhaupt nicht akzeptierte ... "

Hinweis: Welche Art der Konzentrationsbemihung zur Erlangung der
Stufen Dharana, Dhyana und Samadhi in den jeweiligen Phasen anzu-
wenden ist, wird von einem spirituellen Meister vorgegeben. Meist han-
delt es sich dabei um eine Kombination von grofl¥flachiger Stiitze ver-
bunden mit einem oder mehreren mit Punkten im Koérper oder auler-
halb davon und mit Einbeziehung von feinem Pranayama. Dies alles
gehodrt zur Vollendungsphase. Hat man die Konzentrationsfahigkeit
erworben, so erlernt und beherrscht der Praktizierende zahlreiche
Techniken, die einen blitzschnellen Einstieg ermdglichen, wodurch er
mehrere Aktionen gleichzeitg in unterschiedelichen Spharen ausfiihren
kann. Dies wird symbolisiert durch die vielarmigen Darstellungen von
Buddhas oder Goéttern (z.B. Tanz des Shiva).

Zur Erinnerung:

Die Konzentrattionsfiahigkeit ist die wertvollste aller Fahigkeiten,
alle anderen sind dagegen wertlos. Sie funktioniert auch im Tod.

345/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Trikaya?

Dies ist ein Begriff aus dem tibetischen Buddhismus und bedeutet die
Vereinigung und Manifestation von 3 Realisationen im Menschen, die
sich gegenseitig durchdringen und gleichzeitg prasent sind. Der Thera-
vada Buddhismus bietet uns keine explizite Lehrrede dazu, deshalb ist
dieses Kapitel eingefiigt, auch wenn die Zielsetzung dieses Buches nur
bis ans 4. buddhistischeh Jhana reicht. Es sollte zusammen mit dem
Kapitel "Vajrayana" gelesen werden.

Was sind diese 3 Korper oder Wesenszustande?

Da ist der Dharmakaya als erste Realisation, allgemein bekannt als
Buddha-Zustand. Die nachste "Schicht" ist der Sambhogakaya, der
Geflihlskorper oder Korper der Energien. Die aufdere, sichtbare und
materiell manifestierte Schicht ist der Nirmanaykaya. Alle 3 ergeben
den Trikaya.

Da die Tibeter andere Begriffe verwenden als z.B. Yoga oder die Sam-
khya-Philosophie, hier eine kurze Gegenuberstellung: Akasha ist der
Raum, Purusha ist Klares Licht und die wahre Natur des BewuRtseins,
Prana ist Energie (siehe dazu auch Kapitel "Wie ist der Kosmos struk-
tuiert?"). Alle 3 sind unbegrenzt, unzerstérbar und auf3erhalb von Zeit
und Raum und ohne jeglicher Phdnomena, daher auch LEERHEIT
genannt. Diese Leerheit ist nicht Nichts, sondern die einzige feste
Grundlage von allem. Bei der Energie unterscheiden tibetische Schulen
3 Formen: Dang als kosmische, grenzenlose, unbegrenzte Energie.
Rolpa als eigene Energie im pranischen Korper und im Denkprinzip als
lebendiges Bild, was sich auch real manifestieren kann. Tsal als Mix
von eigener Energie und externer (kosmischer) Energie, welche Reali-
taten erzeugen kann und sich in gegenseitiger Abhangigkeit manifest-
ieren. Dang in Verbindung mit Phanomena ist in der materiellen Welt
bekannt als elektro-magnetische Kraft, wahred Gravitation nur einpolig
ist. Die 3 Energieformen sind nicht zu verwechseln mit den 3 Gunas,
welche Zustande des Tagesbewutseins charakterisieren.

Der Trikaya und die tibetische Doktrin in der allerkiirzesten Form

Zerstort man die Bindungen zur Welt bzw. 16st sie auf, dann kann man
alles als Energie wahrnehmen (spuren). Mit Nicht-Mehr-Denken ver-
schwindet das Tagesbewultsein und die Dualitat verschwindet in der
auftauchenden Leere, sie ist das sicherste Mittel zur Zerstérung des
Ego und zum Erwerb von Weisheit. In der Leere taucht dann das Klare
Licht auf, damit ist der Buddha-Zustand (Dharmakaya) erreicht. In
diesem Zustand erfahrt man Dang, die grenzenloses Energie. Sub-

346 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

jektivitat und Objektivitat gibt es nicht mehr. Ist man von allen
dualistischen Bindungen befreit, kann man die Form der eigenen Ener-
gie andern. Man kann jetzt mit dem Buddha-Zustand die 3 Korper
erlangen, indem man sich in diesen manifestiert. Der Dharmakaya,
Samboghakaya und Nirmanakaya korrespondieren mit Dang, Rolpa
und Tsal. Dharmakaya ist Dang, formlos und unbegrenzt. Alles ist
gleichzeitig bzw. auBerhalb von Zeit und Raum. Bekannt als Buddha
Vairocana. Sambhogakaya ist Rolpa, der Korper von Licht und voll-
kommener Schonheit, auch als Buddha Amitabha bekannt. Mit dem
Sambhogakaya kann nur der in Kontakt treten, die ihn auch sehen
kann. Nirmanakaya ist Tsal. Bei der Realisierung des Buddha-
Zustands wird man im eigenen Korper wiedergeboren und dieser
transformiert (teilweise mit "feurigen" Prozessen begleitet) sich in den
Nirmanakaya, der Koérper mit dem spiegelglatten Denkprinzip oder
Uberhaupt ohne Denkprinzip. Ein Bodhisattva oder ein spiritueller
Meister erscheinen und lehren im Nirmanakaya, wodurch sie Kontakt
mit Lebewesen aufnehmen kdnnen. Ein Mystiker (Bodhisattva) héherer
Ordnung kann nach Belieben mit den 3 Kdérpern in verschiedenen
Welten parallell agieren.

Der Regenbogenkorper ist ein Phanomen, das wahrend oder kurz
nach dem Sterbeprozell auftreten kann, dabei 16st sich der Nirmana-
kaya in den Samboghakaya auf und dieser dann in den Dharmakaya.
Fir die Zurlckgebliebenen ist das ein Zeichen der allerhéchsten
Realisation. Die Energieformen Tsal und Rolpa kehren in den Zustand
Dang zuriick. Meist bleibt nach diesem Sterbeprozef nichts oder nur
Haare und Nagel zurtick. Anders gesagt: Dabei I6sen sich die 5 myst-
ischen Elemente (Dhyani-Buddas) des Adepten in Energien auf und
Ubrig bleibt ein "Vajrakaya" als Reprasentant des Absoluten. Die
héchste Form des Abgangs besteht jedoch darin, dall der Adept beim
allerletzten karmischen Impuls, so wie er ist, samt Kleidung, einfach
"hindbergehen" kann.

347 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Maro?

Das ist das kosmische Negative, personifiziert dargestellt als Maro im
Buddhismus, Satan im Christentum und im Hinduismus als Ravana. Er
ist der standige Gegenspieler eines aktiven Bodhisattvas und Feind
des Geistigen.

Er manifestiert sich u.a. in den Asuras und tritt besonders gerne in das
Gehirn von Menschen mit Macht und Einflul ein, erkennbar an zyn-
ischer Intelligenz. Seine Macht reicht bis hinauf zu den Blauen Géttern,
vom Ubersamsarischen ist er ausgeschlossen. Er denkt nicht und be-
sitzt die gleiche Intelligenz wie der "Gottschdpfer". In jedem Menschen
ist er der Trieb, der versucht, jede mystischen Fahigkeit als geistigen
Aufstieg zu unterbinden. Er kann auf der unterbewuliten Ebene mit
ande-ren Menschen Kontakt aufnehmen und sie benutzen, um einen
Adep-ten zu Fall zu bringen. Und wenn es nicht anders geht, benutzt er
auch andere Sangha-Mitglieder, die nicht erkennen, warum sie dazu
angestiftet wurden. Er verdreht erfolgreich den Sinn oder die Bedeut-
ung von Schriften, zerlegt alles in Details, widerspricht gerne und argu-
mentiert "mit der Bibel" - daher der Spruch "der Teufel liegt im Detail".
Auf hoéheren Ebene "beauftragt" er den Adepten mit einer Aufgabe
(meist mit irgendeiner Macht verbunden), wodurch dieser vom grof3en
Ziel weggelock wird. Und wenn es nicht anders geht, greift er den
"Uberbringer von Licht" an und schlimmstenfalls instigiert er zum Téten.
Seine direkte Anwesenheit ist am schwefeligen Geruch erkennbar.

Ist das Gesamtkarma eines Volkes schlecht, dreht das sich das "mind-
set" (Ansichtenkomplex) der Eliten hin zu Diktatur, Tyrannei, Korruption
und Unrecht. Je weniger Sittlichkeit in den Menschen, desto gréRer die
Macht des Maro. Seine groRte Waffe nach auflen hin ist die Ver-
drehung von Bedeutungen und Wahrheiten durch Zynismus, Boshaftig-
keit, Fake News, Hame oder Sturheit. Der Materialismus ist sein
angestammtes Koénigreich. Und er fungiert als "Huter der Schwelle" als
letzte Barriere fiir den Schiiler vor dem Ubergang in die Transzendenz.
Es ist dies ein letztes Aufbaumen des Triebhaften im Menschen. Dort
liegen viele "Totenschadel". Zum Uberqueren dieser Barriere ist ein
echter Guru hoéchst hilfreich, hat man den nicht, stehen hoffentlich
Mahasiddhis oder Unsterbliche bei.

Nur weil man Maro nicht sieht, darf die strebende Person ihn nicht
unterschatzen. Das Erlernen von Nein-Sagen gegeniber weltlichen
Verlockungen (auch gegeniber den kleinen, unbedeutenden), die
Selbstbeobachtung und Metta sind eine wirksame Schutzmallinahme.

348 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist ein Gedanke?

Ich denke, also bin ich.

Jeder kennt diesen berihmten Satz. Aber was ist ein Gedanke
wirklich? Was sind seine Merkmale? Wie entstehen Gedanken, wo
gehen sie hin, wer oder was erzeugt sie? Sind Gedanken lebens- und
schicksalsbestimmend oder folgelos? Zuerst eine Defintiion vorweg:

Ein Gedanke ist eine in sich geschlossene (pranische) Energie-
einheit, die im Denkorgan (Denkprinzip) im Kopf eines Menschen
erzeugt wird, dort verweilt und verschwindet. Er transportiert "In-
halte"” und als Energieeinheit unterliegt er physikalischen Regeln.

Diese Definition bedarf einer Untersuchung, Erklarung und Erlduterung.
Wir wollen zuerst ein paar Fakten zusammentragen, welche jeder von
uns feststellen und bestatigen kann, wenn er in aller Ruhe sich selbst
beobachten kdénnte. Damit ein Gedanke entsteht, er im Menschen
wirken kann und er dann beobachtbar ist, sind mehrere Faktoren er-
forderlich. Diese sind:

Das Gedankenerzeugende (Verursacher)

Der Ort, wo der Gedanke erzeugt wird

Die Energie, mit der der Gedanke versorgt wird

Der Inhalt des Gedankens.

Der Beobachter, der erkennt, daf gedacht wird

Der Mensch, der dem Gedanken gehorcht
Die "physikalischen" Eigenschaften eines Gedankens oder einer
Gedankenfolge werden etwas spater beschrieben.

Allgemeine Betrachtung

Es gibt in Neurologie und in der Psychologie verschiedene Defini-
tionen, die sich hauptsachlich auf die festellbare Wirkung beziehen,
also auf die Reaktionen (Aktivitdtsmuster) des Erzeugers eines Gedan-
kens bzw. einer Summe davon (Gedankenfolge) in einer gewissen
Gehirnpartie. Man benutzt dazu Verfahren wie Elektroenzephalografie
(EEG), die Magnetenzephalografie (MEG), die Positronen-Emissions-
Tomografie (PET) oder Magnetresonanztomografie (MRI). Die Erkennt-
nisse ergeben, dal® Denken das Resultat chemischer und elektrische
Aktivitat der Nervenzellen in feststellbaren Gehirnregionen sei. Aber
das erklart nicht das "Produkt Gedanke" an sich und auch nicht, dal
man willentlich anders Denken kann. Neuronen sind weder englisch,
chinesisch, arabisch noch sonstwas. Da aber der Mensch in unzahligen
Sprachen denken und Aufgaben l6sen kann, kann der Gedanke nicht

349 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

materieller Natur sein. Andere Wissenschaftler meinen, Denken sei ein
"geistiger" Proze3 — falsch, es ist ein mentaler Proze. Der Geist
beobachtet diesen mentalen Prozel3. Die Psychologie verbindet oder
erklart gerne Gedanken mit kognitiven Fahigkeiten. Dies alles ist
deshalb unbefriedigend, weil eine wissenschaftliche Definition und Er-
klarung "was ist ein Gedanke wirklich?" weiterhin ausbleibt; also ein
ungeldstes Ratsel der Wissenschaft. Doch die Geisteswissenschaft des
Ostens ist da viel tiefer eingedrungen mithilfe der analytischen Selbst-
beobachtung und kann das Phanomen "Gedanke" gut erklaren.

Kann man mit Gedanken Roboter steuern?

Bislang noch nicht. Was man aber kann, Robotersenoren auf Signale
der Augen- oder anderer Muskelbewegungen, die dieser dann umsetzt.
Meistens ist es dabei das Default-Signal "falsch" oder "stopp", damit
der Roboter aufhért, unerwiinschte Dinge zu tun. Man kann zwischen-
zeitlich auch mittels BCI (brain-computer-interfaces) Gehirnwellen inter-
pretieren und dem Roboter daraufhin ein passendes Signal senden.
Beides bedarf aber ein Training des Roboters und des Bedieners,
dessen Gehirnwellen gemessen und interpretiert werden mussen. Erst
danach funktioniert eine Steuereinheit am Kopf. Bislang ist das nur bei
ganz einfachen Steuerungen gelungen.

Ist Denken folgenlos?

Nein, gerade das Denken erzeugt Ursachen und neue Realitaten. Das
laufende Denken ist ein mentaler Energiestrom, der magische Wirk-
ungen hat. Mit einer Zeitverzégerung realisieren sich diese mit gleicher
Qualitat friiher oder spater in der materiellen Welt, die sich zuvor in der
Mentalwelt (citta-kasha) formiert haben. Durch Unwissenheit ist dem
Menschen egal, was er denkt. So wundert er sich, warum nicht nur
individuelle sondern in Summe auch globale und nationale Zustande
ein "stures" Eigenleben haben.

Was ist der Gedanke?

Wir stellen fest, dal} es sich dabei um eine Energiepaket handeln mul3,
weil der Gedanke ein Prozess ist, der entsteht, verweilt und vergeht
(verfliegt). Es gibt starke Gedanken, schwache Gedanken, Gedanken-
folgen, immer wiederkehrende Gedanken, klebrige Gedanken, chaot-
ische Gedanken, impulshafte Gedanken, Gedanken als Geistesblitz,
Einfalle usw. Gedanken sind im inneren Sinn des Mensch feststellbar
als eine Stimme (akustisch) oder als Bild oder Bildfolgen (visuell) mit
oder ohne Ton. Man kann also sagen, es handelt sich um 1- bis 3-
dimensionale Wellenmuster, also eine kurze oder lange Frequenzfolge,
deren Bandbreite variieren kann. Jeder kann seine Gedanken samt
Inhalt durch Selbstbeobachtung feststellen, Laborgerate kénnen das

350/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

nicht. Alle Gedanken werden vorwartsgetrieben, niemals riickwarts. Die
Lehren des Osten wissen, dal} diese treibende Kraft Prana ist. Hat der
Mensch kein Prana, dann ist er eine Leiche. Prana ist die Primar-
energie im Universum und Uberall vorhanden. Der Mensch erzeugt aus
Nahrung Prana und atmet sie Uber die Luft ein. Das Denken ist ohne
Prana nicht méglich. Auch wenn ein Mensch gestorben ist, kann er
danach im Bardo weiterdenken und mit den Gedanken schneller als
Licht reisen, denn auch dort ist Prana vorhanden.

Wo findet das Denken statt?

Dazu hat der Mensch ein Denkorgan (Chitta oder Denkprinip), es ist
eine feinstoffliche, gasartige Komponente im Menschen mit Sitz im
zentralen Teil des Gehirns. Das Denkprinzip ist dort nicht festge-
schraubt, denn ein Yogi héherer Stufen kann das Denkorgan verlegen.
Ohne dieser Komponente kann der Mensch weder denken noch eine
Sinneswahrnehmung haben (siehe Kapitel "Was ist der Mensch?"),
denn alle Wahrnehmungen laufen Uber eine Zentrale, namlich dem
Denkorgan. Ist der Mensch mental zerrittet, chaotisch, unkonzentriert
und ohne Selbstbeobachtung, dann kénnen fremde Einflisse astralen
Charakters Uber das Denkorgan in den Menschen eindringen und ihn
als Futter benutzen - beobachtbar als Zerstreutheit bis hin zur Be-
sessenheit.

Wie entstehen Gedanken?

Erstens als Reaktion auf Sinneswahrnehmung und Wiederkauen von
Erinnerungen, zweitens durch logisches Denken, drittens als innere
Impulse aus dem UnterbewuBtsein und viertens als "Einfalle”. Im Denk-
prinzip werden aufgrund dessen Wellen erzeugt und als Worte oder als
Bild, mit oder ohne Ton, wahrgenommen und kénnen Empfindungen
auslésen. Je besser die Selbstbeobachtung desto deutlicher deren
Wahrnehmung. Aufgrund mangelnder Unterscheidungsfahigkeit ent-
steht eine Identifikation mit den Gedanken und so ist der Mensch da-
von lberzeugt, seine Gedanken sind sein Ich. Also tut er, was ge-
dacht wird. Das Andern des GedankenfluRes ist nicht leicht. Der
Mensch denkt ununterbrochen, nur im Tiefschlaf nicht. Der Gedanke
entsteht, wir nehmen ihn deutlich oder unscheinbar wahr, wir reagieren
oder reagieren nicht und der Gedanke verfliegt bzw. lauft aus, weil
bereits ein neuer Gedanke entsteht. Zwei Gedanken kdénnen nicht
gleichzeitig existieren. Unser emotionaler und mentaler Zustand als
Energiereservoir bestimmt die psychisch-physikalischen Eigenschaften
wie die Farbung (Frequenz), das Energiepotential (Ladung), die Um-
laufzeit im Raum und das Gewicht (Masse) des Gedankens.

351 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wohin geht ein Gedanke?

Als ein Energiepackchen, das eine eindeutige Identifikation zu seinem
individuellen Erzeuger hat, verlaltt dieses den Koérper Gber das Gehirn
und Kraft seines Energiepotentials kreist er satellitengleich Raum um
das Gravitationszentrum seines Erzeugers und tritt irgendwann wieder
in diesen Uber den Atem ein, sozusagen als Beipack zur inhalierten
Luft. Die daraus entstehenden Folgen nennen wir Schicksal. Das Aus-
treten der Gedanken aus den Képfen kénnen Mystiker als kleinen lo-
dernden Feuerkranz im Astralen sehen. Gedanken kdnnen je nach ihrer
Intensitat einen "Eindruck oder Abdruck” (Samskara) erzeugen und im
Gedachtnis abgelegt werden.

Wird der Mensch bestimmt vom Denken?

Ja, er wird enorm bestimmt vom Denken. Wenn man genau hinschaut,
wird jede Aktion, jede Handlung des Menschen vor Ausfiihrung
gedacht, was meist blitzschnell erfolgt. Das Denken reprasentiert eine
subjektive Realitit in Menschen, so wie er sie sieht oder sehen will.
Deswegen auch die vielen Uneinigkeiten. Das Denken ist das "Him-
melreich™ des Menschen. Doch das Denken limitiert die Objektivitat
und verhindert den Uberweltlichen Intellekt. Mit Denken legt man
niemals das BewuBtsein frei, denn gerade das Denken bildet eine
uniiberwindbare Mauer. Ware das so, dann kénnte man einfach durch
rechtes Denken den Buddha-Zustand erlangen.

Zusammenfassung der metaphysischen Eigenschaften und Merk-
male eines Gedankens.

Die Merkmale sind hier in 3 Kategorien unterteilt:

A) Einfach feststellbare Merkmale

B) Tiefer versteckte Merkmale

C) Schicksalshafte Merkmale

A1: Ein Gedanke ensteht, verweilt und vergeht. Er ist also ein irrever-
sibler Prozess. Man kann ihn nicht festhalten.

A2: Zur Entstehung eines Gedankens bedarf es einer Ziindung, eines
Auslésers. Ein Ausléser kann sein: Reaktion auf Sinneswahrnehm-
ungen, durch logisches Denken, mechanisches Denken, durch das
Ego, durch innere Impulse und "Einfélle". Die Ausléser bestimmen den
Inhalt (Schwingung). Ausloser und Gedankenerzeuger sind un-
trennbar miteinander verbunden (siehe B15).

A3: Der einzelne Gedanke ist materialistsch nicht feststellbar, weder

von innen (Sonde) noch von aufen her. Nur eine Gedankenfolge kann
als energetische Aktivitat im Gehin beobachtet werden

352 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

A4: Ein Gedanke kann revolvierend sein, sich in einer Schleife als Ge-
dankenfolge wiederholen. Der "Wiederholer" ist aber immer ein neuer
Gedanke (meist rechthaberischer Natur).

A5: Der Ort des Denkens bzw. des Geschehens ist das Denkorgan
oder Denkprinzip, auch bekannt als Chitta (sanskrit). Doch was ist das
Denkorgan?. Es ist nicht das BewuRtsein, denn dies ist der unbeteiligte
Beobachter. Das Denkorgan sitzt im Zentrum des Gehirns. Das Denk-
organ ist eine feinstoffliche, gasige Komponente, und fungiert auch
als Spiegel. Das Denken ist ein mentaler Prozel3. Das Denkorgan ist
von Natur aus inaktiv, es wird erst durch gewisse Ereignisse oder
feinstoffliche Komponenten (Ego) im Wesen Mensch aktiviert.

AB: Ein Gedanke kann stark oder schwach sein, also hat er ein Ener-
giepotential, das als Vorwartstrieb funktioniert.

AT7: Die Qualitat (Charakter) eines Gedankens wird generell bestimmt
durch die Stimmung. Es ist aber mdglich, willentlich die Stimmung
durch entsprechende Gedanken zu beeinfluBen. Allgemein kannn die
Qualitat des Gedankens hell (fréhlich-freudig, leicht, wohlwollend, er-
hellend, positiv, sachlich) oder dunkel (depressiv, toxisch, recht-
haberisch, schwer, bdse, negativ) sein - mit allen Schattierungen
zwischen dem Damonischen und dem Géttlichen. Der Inhalt ergibt sich
aus dem auslésenden Moment. Qualitat und Inhalt bilden die Masse
eines Gedankens.

A8: Ein Gedanke kann aus dem Mensch heraus selbst oder durch
Fremdeinwirkung im Denkorgan entstehen. In beiden Fallen wird er als
Eigenprodukt bewertet. Die Ausldser sind weiter unten beschrieben.

B9: Ein Gedanke ist nicht teilbar. Nur eine Gedankenfolge kann unter-
brochen (abgeschnitten) werden.

B10: Die Resultate des Denkens entstehen als Wellenmuster. Diese
Resultate konnen vom inneren Beobachter als Gedanken in Wort
(Stimme) sein, als Bild oder als Bildfolgen oder als Frequenzmuster
(z.B. Tone, Geruch, Taktile etc.) erkannt werden. Auch alle dazuge-
hérigen Feinheiten (unendlicher Auflosungsgrad) werden "abgebildet".

B11: Ist die Welle im Denkorgan entsprechend energetisch, so hinter-

|1kt sie einen Eindruck (Samskara), welcher auch im Gedachtnis
gespeichert wird.

353 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

B12: Die Energie eines Gedankens ist nicht elektromagnetisch,
sondern pranisch (siehe weiter unten), Erst die Bewegung (Vibration)
selbst bewirkt elektromagnetische Spuren.

B13: Der Gedanke ist eine Welle und ein pranisches Energieteilchen,
vergleichbar mit einem Photon.

B14: Der Gedanke ist schneller als Licht. Er kann ohne Zeitverzoger-
ung an einen anderen Ort sein.

B15: Jeder Gedanke ist untrennbar mit dem Ego seines Erzeuger ver-
bunden, er besitzt eine ldentifikation. Kein Ego bedeutet kein Ge-
danke und keine Rickkoppelung (C17-C21).

B16: Gedanken werfen das naturlich-spiegelhafte Denkorgan in Wellen
und vernebeln daher das reine, objektive Beobachten. Gedanken
kénnen sogar Sinneswahrnehmungen ausschalten.

C17: Ein Gedanke verschwindet oder vergeht indem er aus dem Kopf
des Menschen als Energiepackchen austritt. Ware da nicht das Ego,
dann gabe es keinen Adressaten, das Energiepackchen wirde in das
kosmische Energie-Reservoir zurtickkehren.

C18: Durch den Austritt des Energiepackchens verringert sich das
psychische Energiepotential des Menschen (Energie-Reduktion). Die-
ser Verlust wird Uber den Atem (Prana) wieder ausgeglichen. Ein
Mensch, der viel denkt, kommt Uber ein gewisses psychisches Energie-
niveau nicht hinaus.

C19: Der Gedanke als energetisches Packchen kreist nach dem Aus-
tritt satellitengleich im astralen Kontinuum in unterschiedlichen Bahnen
und kehrt irgendwann zu seinem Ursprung zurtck.

C20: Das Energiepackchen tritt in den Menschen lber den Atem
absolut zielsicher wieder ein und erzwingt die Wiederherstellung der
Neutralitéat (Equilibrium) der urspriinglich verwendeten Energie. Da der
normale Mensch dies nicht beobachten kann, kommt es zu neuen
Reaktionen und die Folgen bilden das neue Schicksal.

C21: Das Austreten der Gedanken (Energie-Packchen) und der

Wiedereintritt sind ein ununterbrochener Kreislauf, solange es ein
Ego gibt. Merkmal 17-21 bestatigt das Energieerhaltungsgesetz.

354 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Wie ist der Kosmos strukturiert?

Der Kosmos besteht nach den Erkenntnissen der Mystiker aus 3
verschiedenen Kontinui, die sich gegenseitig durchdringen. Diese sind

a) das transzendentale Kontinuum,
b) das Feinstoffliche Kontinuum und
c) das Materielle Koninuum.

Das Transzendentale als geistige Welt ist unbegrenzt und unver-
anderbar und besteht aus dem Absoluten (purusha) und aus der Natur
(pakriti). Dieses Kontinuum ist im Vergleich zu den anderen wie ein
fester Boden, von dort aus kann man das Wirbeln und Strdmen im
Kosmos beobachten. Die Natur besteht aus Raum (akasha) und
Energie (prana). Erst wenn die kosmische Spannung in Akasha und in
Prana gestort wird, entstehen Vibrationen und Wellen und initiieren so
die Genesis. Dargelegt in der Samkhya-Philosphie. Das materielle
Kontinuum, das durch Gerate und durch den Menschen ertastbar ist,
kennen wir gut. Das feinstoffliche Kontinuum ist derzeit noch weit-
gehend unbekannt, obwohl die Quantenphysik dies durch die "spooky
effects" ansatzweise erkannt hat und die Psychologie durch experi-
mentellen oder quasi-experimentellen Vorgehen psychische Prozesse
und damit eine "andere Welt" bestatigt. Die Quantenphysik ist an der
Schwelle zwischen materiellem und feinstofflichen Kontinuum ange-
kommen.

Die wahren Grundbausteine der feinstofflichen und materiellen Kontinui
sind die mystischen Elemente, welche sich zu allerest im Schdpfungs-
prozess bilden und aus dem Einfluf der Energie (prana) auf den Raum
(akasha) sich gebildet haben. Erst deren Ballungen und Anhdufungen
ergaben, und ergeben sich noch, die Phdnomene. Die Astrophysiker
kennen inzwischen "dark matter" und "dark energy" als Effekt im kos-
mischen Raum, sie kdnnen diese weder direkt beweisen noch unter-
suchen. Die Gestirne "schwimmen" in diesem Raum und in diesem
Leerraum gibts es auch "schwarzes" Licht, was in den héheren Jhanas
erkannt wird. Die Sinne des Menschen erfassen nur einen Bruchteil des
universellen Freqzenzspektrums. Fur die Mystiker ist das materielle
Universum nur eine Projektion des Feinstofflichen. Wer dort manipu-
lieren kann, erzeugt Effekte im materiellen Kontinuum. Der Mensch
muld zuerst etwas "erdenken" bevor es sich "materialisieren" kann:
anders gesagt zuerst die Projektion, dann die Kraft, dann das Er-
gebnis. Die Naturwissenschaftler werden irgendwann das zweite
Kontinuum, das Feinstoffliche, mit neuen Geraten oder Mel3methoden
entdecken und beweisen kdnnen. Aber am einfachsten geht es, wenn

355 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

sie das "Labor" im eigenen Wesen ausgraben und lernen die Sinne zu
"verschieben oder kalibrieren".

Hinduistische bildliche Darstellung von Maya, der grof3en lllusion der
Ph&dnomena im Kosmos
(A. Einstein: ,Alles nur ein Wirbeln von Energien®)

356 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist ein Schulgelehrter?

Schulgelehrte (Scholastiker) sind Personen, die die Schriften des
Buddhismus, des Yoga oder des Christentum detailliert studiert und
Praxis zur Durchfihrung von Zeremonien sowie zur Wiederholung
(Prasentation) des Gelernten erworben haben. Dies ist strukturiertes
Wissen — im Gegensatz zur Weisheit von wahren spirituellen Meistern.
Eine Zusammenfassung der Unterschiede gibt es am Kapitelende

Das strukturierte Wissen im Schulgelehrtentum ist Gberprifbar und
kann mit einem Zertifikat versehen werden, wahrend das Erfahrungs-
wissen nur von einem spirituellen Meister Uberpruft werden kann. Das
struktuierte Wissen wurde von anderen vorher niedergeschrieben. Sind
darin versteckte Fehler, so kann der Schulgelehrte sie nicht erkennen.
Schulgelehrte sind erkennbar an den standardisierten Vortragen und
Zeremonien. Wenn alle dasgleiche sagen, kann man nichts falsch
machen (das ist auch in der klassischen Wissenschaft so). Sie haben
auf jede Frage ein passendes Schriftzitat verfigbar und wenn man
nachbohrt, Gbergehen sie einfach die Frage (gehort zur rhetorischen
Ausbildung). Schulgelehrte sind die Theologen, Priester, Lamas, Rin-
poches, Geshes etc., also Absolventen von Ausbildungsschulen ihrer
Tradition. Sie lernen das wie einen Beruf, z.B. wie Heilpraktiker oder
Lehrer, und Gben diesen dann auch aus und sorgen mit dem "Diplom"
fir die eigene Existenz und fir die "Erweiterung des Konzerns" mit
gutem Vorsatz. Der Schicksalsverlauf eines Einzelnen in ihren Vor-
tragen hat nicht oberste Prioritat. Sie sind zwar tugendhaft, aber un-
fertig. Sie sind keine spirituellen Meister, sie sind in der Falle der
"Missionierung" steckengeblieben oder einfach zufrieden mit dem Er-
reichten..

Wer sich viel Literaturwissen aneignet, kann andere beeindrucken, aber
er hat keine mystischen Fahigkeiten erworben und hat nicht die Weis-
heit aus der Leere kommend, deshalb macht eine solche Peson immer
Fehler, wenn es um praktische Erklarungen (wie funktioniert was und
warum?) aus der Welt des Psychischen und Transzendenten geht. Wer
aber solche Fahigkeiten hat, spricht, erklart oder handelt im Lichte der
Wabhrheit, er verfiigt iber "empirisches und lebendiges Wissen".
Das angelernte Wissen geht im Augenblick des Todes verloren, auch
der gebildetste Mensch nimmt nur das mit, was er Uberwunden und in
seine Struktur eingebaut hat. Blickt man zurlick auf die vielen Grof3en
im Geistigen, dann sieht man, dal so gut wie keiner, der je eine Reli-
gionsuniversitat besucht hat, dann daraus als Buddha hervorgegangen

357 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ist. Im Gegenteil, die Hochschule des Geistes ist eine geistig-
mystische Praxis. Sogar ein Analphabet kénnte die Buddha-Natur
erwerben (siehe Eingangszitat von Vivekananda in der Anlage
"Meditation und Konzentration"). Das viele Wissen verhindert das
Entstehen notwendiger mystischer Fahigkeiten, der Scholastiker sagt
sich: "Wozu dies geistige Training? Ich weil} ja schon alles. Wozu mich
bis ins Kleinste selbst-beobachten”. Aber kann ein Scholastiker auch
z.B. "raumlich sehen" oder bei den Goéttern ein und ausgehen, den
Bardo erforschen, seinen Tod bestimmen, Zustande induzieren, seine
Reinkarnationsreihe einsehen oder einen Schiiler geistig tiberwachen?
Die Aufgabe eines Erleuchteten ist es, nach Festigung seiner geistigen
Vollkommenheit a) andere Menschen auf dem Entwicklungspfad bis
nach ganz oben zu begleiten, damit das Wissen zur geistigen Praxis
mindestens an einen Menschen weitergegeben wird, und oder (b) in
Abgeschiedenheit all die schlimmen Defekte der Menschheit und Gifte
der Sadisten auszugleichen, damit das Geistige in ihnen nicht vollends
verschwindet. Ein solcher, also ein wahrer Guru, lebt immer auBerhalb
der bevormundenden Grenzen einer Organisation. Durch karmisches
Guthaben und eigener Sehnsucht findet oder trifft man ihn. Das Wissen
Uber den Entwicklungsweg im Buddhismus kann man sich ohne Guru
aneignen, doch es mufld immer durch eine Praxis bestatigt werden,
denn erst diese erhellt, motiviert und vieles erklart sich dann von selbst.

Fazit: Quantitidt versus Qualitat

Strukturiertes (sachliches) Wissen aus Schriften kann man ohne
jeglicher geistiger Praxis lernen, es 1adt sich tUberprufen, vortragen und
in Zeremonien verpacken. Daraus ergeben sich "standardisierte" Be-
lehrungen mit ihrer eigenen Logik.

Erfahrungswissen kommt nur aus der eigenen empirischen Praxis,
man kann es nicht aus Schriften lernen und man kann dariber kein
Diplom ausstellen. Das gewonnene Erfahrungswissen kann weit iber
das strukturierte Wissen hinausgehen. Erst wenn der Adept die geistige
Vollkommenheit erlangt hat, ist weiteres Erfahrungswissen Ubertragbar,
siehe Kapitel "Die Erbfolge der Lehre".

Auf der néachsten Seite gibt es eine Ubersicht bzw. Zusammenfassung
hinsichtlich der Dharmaverkindigung und -belehrung zwischen Schul-
gelehrtem und einem spirituellen Meister. Doch eine Frage bleibt offen:
Wo ist ein echter Guru? Brauche ich wirklich einen? Er ist dort oder nur
da, wo eine Sehnsucht nach einem Ausweg, ein "karmisches Gutha-
ben" oder inneres Kraftepotential vorhanden ist.

358 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Gegeniiberstellung wichtiger Eigenschaften

Schulgel. Meister
Hat Schriften studiert und Prifung abgelegt JA
Hat Schriftenwissen auf geistigem Wege erworben JA
Kann aus den Schriften Abstrakta ableiten JA JA
Kann Vortrage halten und argumentieren JA JA
Argumentiert nur aus eigenen Erkenntnissen teilweise JA
Kann Ubungen (Meditation/Konzentration) leiten JA JA
Fiihrt Zeremonien aus (Tsoks, Puja etc.) JA
Unterrichtet nur in traditionseigenem Interior und Dekor JA
Kann Schliisselwissen mit eigenen Erkenntnissen teilweise JA
garnieren und erklaren
Kennt Karma und das karmische Gesetz und die teilweise JA
Schlupflécher
Kann mystische Prozesse erklaren JA
Kann wichtige Zusammenhénge und geistige teilweise JA
GesetzmaBigkeiten erkldren
Kann die vielen Stufen des geistigen Fortschritts und teilweise JA
Wachseins benennen und erklaren
Weicht keiner Frage aus teilweise JA
Kann alle Begriffe aus Pali oder Sanskrit auf deutsch teilweise JA
definieren, kein Zwang zu fremdsprachigen Texten
Kann in deutsch unterrichten oder in englisch (Lamas) teilweise JA
Ist am geistigen Wachstum seiner Zuhorer interessiert teilweise JA
Kennt das Leben von Bodhisattvas und ihrem Wirken JA JA
Kann Meditation umféanglich erkldren JA JA
Kann Konzentration umfénglich erklaren JA
Ist auf dem Entwicklungweg stehen geblieben JA
Hat die geistige Vollkommenheit erreicht JA
Hat die Macht des Einweihungsgebers JA
Kann Zustande induzieren und Schiler iiberwachen JA
Erkennt die (subtilen) Anhaftungen bei anderen JA
Ist an keine Tradition oder Hierarchie gebunden JA
Ist an die Menschheit angeschlossen und weil} um ihren JA
generellen Zustand und deren Note
Kennt auch Methoden und Ubungen anderer Systeme JA
Hat mystische Fahigkeiten und Siddhis JA
Kann Schiilern im Tod und im Bardo helfen JA
Kann der Menschheit weitraumig helfen Ja
Besitzt Weisheit, sein BewuBtsein kann in der Leere JA
verweilen, denkt nicht mehr und irrt nie
Prift Kandidaten geistig bevor er sie annimmt JA
Kann Schiuler vor Fallen warnen JA
Kann Schiiler im mystischen Tod helfen JA
Greift bei Bedarf in das Karma eines Schiilers ein JA
Missioniert nicht, wirkt nur im regionalen Umkreis teilweise JA
Veroffentlicht Blicher oder Schriften, tUbergibt Skripte teilweise JA
Verfligt Gber unermefliches Wissen (lUberweltlicher JA

Intellekt), spricht nur Wahrheit

359 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Mystik und die mystischen Elemente?

Das Wort Mystik stammt aus dem Griechischen und ist die Lehre von
der Verschmelzung des Menschen mit Gott (wie im echten Yoga). Der
Mensch kann hier als selbstbewulites Wesen, Gott als transzendente
Grolke (oder Qualitat) verstanden werden. Die Definition der Mystik
lautet: Sie ist ein geistiges Entwicklungssystem zum Erreichen der
geistigen Vollkommenheit durch Umwandlung der mystischen
Elemente im eigenen Wesen mithilfe der eigenen inneren Krifte.
Zuerst Uber die mystischen Elemente und deren Bedeutung.

Die mystischen Elemente

Sie sind in einigen Sutras erwahnt, aber nicht explizit erklart. Auch als
Tattvas oder Tanmatras bezeichnet. Es sind die Grundbestandteile
jeder Art von Form oder Phdnomena, sowohl grob- wie feinstofflich.
Ausgehend vom Ur-Element Akasha (Raum) verdichtet (transformiert)
sich dieses bei kosmisch-energetischen Prozessen in eigenstandige
Elemente spezifischer Eigenschaften wie Luft, Feuer, Wasser und
Erde (Tamas), siehe "Wie ist der Kosmos strukturiert?”. Diese fein-
stofflichen Grundelemente sind die wahren Bausteine der Materie und
je nach deren Mix ergeben sich die Elemente gemal dem Perioden-
system. So ergeben die Gase Wasserstoff und Sauerstoff das Wasser.
Beide Gase sind unsichtbar, gleichweise verhalt es sich mit dem myst-
ischen Elementen, erst im Mix bilden sie die fundamentalen Wechsel-
wirkungen. Aus diesen Elementen ergaben sich im Mix die unzahligen,
faszinierenden Verdichtungen und Formen im Kosmos. Das mystische
Element Erde ist keine Blumenerde, sondern ein Synonym fur Stabi-
litat, Unerschdtterlichkeit und Beharrlichkeit. In der Natur ist Tamas der
Grundbaustoff der groben Materie. Der Mensch hat ebenfalls alle 5
Elemente in sich und die Mystik als ein eigener geistiger Weg befalit
sich konkret mit deren Rickumwandlung.

Tamas ist das schwerste, dichteste und dunkelste mystische Element
unter den Tattvas. Im Menschen ist Tamas das trage, widerspenstige
Element in dessen feinstofflichen Struktur. Tamas ist auch im Denk-
prinzip und umhdllt das Bewuftsein bzw. den Intellekt. Tamas ist im
Geflihl und im Kérper, wo es den leeren Raum zwischen den Zellen
ausfillt. Tamas ist der "groBe Klotz am Bein" bei der geistigen Ent-
wicklung. Tamas ist u.a. verantwortlich fur die Verhinderung oder Zer-
stérung des Mitgefiihls, des Egoismus und des Nicht-Erkennens
(Ignoranz), dal} alles zusammenhangt sowie des Nicht-Begreifens der

360/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Verganglichkeit in allen Phadnomena. Tamas besitzt keine Helle, ist
trage, schwarz, verursacht Uberall Unbeweglichkeit und stinkt und
suggeriert Ruhe durch geistige Passivitat. Richtig genutzt dient das
Element Erde als ein Stabilitatsfaktor in geistigen Ubungen oder im
mentalenn Chaos. Wo Tamas ist, gibt es kein Sattva. Alle Systeme mit
ihren unterschiedlichen Methoden haben (oder sollten haben) als pri-
mares Ziel die Eliminierung von Tamas durch Auflésung. Dazu gibt
es mehrere Methoden und ein spiritueller Meister wei, wie man
welche Tamas-Depots beim Schiler auflést und da sind die tibetischen
Meister gar nicht zimperlich. Die Auflésung von Tamas in allen Schich-
ten (physisch, psychisch und intellektuell) verschlingt ca. 80% der
geistigen Bemuihung.

Uber die Mystik im allgemeinen

Man geht gemeinhin davon aus, dal} alles, was in der Mystik diskutiert
wird, imagindre, subjektive Tatsachen sind. Dennoch ist Mystik eine
praktische Lehre, da sie in der Psychologie des Lebensweges wurzelt;
das heildt, in abstrakten Faktoren, die aber dennoch das Leben jedes
Einzelnen pragen. Wer also keine psychologischen Kenntnisse besitzt
und nicht verdeutlichen kann, dal die entscheidenden Faktoren die
Gefiihle und mentalen Zustdnde eines Menschen sind, also etwas
Unabhangiges oder nur bedingt von aufleren Umstanden Abhangiges,
kann die Bedeutung von Mystik und mystischer Praxis im Allgemeinen
nicht verstehen.

Allerdings ist Mystik hinsichtlich ihrer Bestrebungen und ihrer
Bedeutung nicht véllig eindeutig. Christliche Mystik enthalt mehr Ele-
mente abstrakten Idealismus; orientalische Mystik ist angewandte
Psychologie. Doch im Begriff ,,Mystik“ selbst miissen wir eine
Lehre suchen, die alle zur mystischen Vollkommenheit fiihrenden
Verfahren auf der emotionalen Natur und den in ihr widerge-
spiegelten Erfahrungen griindet. In dieser Hinsicht gehért auch Yoga
zur Mystik, die durch Druck auf das physiologische System den
Fortschritt hin zu einem mystischen Ziel forciert; der Buddhismus ist
nur insofern mystisch, als er die gewohnlichen Funktionen der
Emo-tionen auflost, ohne die Entwicklung anderer Arten von
Emotionen anzustreben.

Was die verschiedenen mystischen Elemente in den genannten
Disziplinen betrifft, so ist die christliche und tibetische Mystik die
eigentliche Mystik. Wenn hinter diesen Gebeten und Gedanken der
Wunsch nach Befreiung von den Lasten des elementaren Lebens-
weges steht, dann gibt es einen Faktor, der entweder zu Ekstasen oder
zu ekstatischen Erfahrungen fiuhrt. Es gibt hier schlichtweg nichts, was
auf ein System oder eine psychische Erziehung hindeuten wirde. Die
christliche Mystik, die eigentlich eine katholische Mystik ist, geht davon

361 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

aus, dal} alle Zustéande psychischer Befreiung von der Welt dem
Menschen von Gott gewadhrt werden kénnen und dafl der Mensch
selbst daher in dieser Hinsicht niemals etwas tun kann. Die tibetische
Mystik ist, anders als die christliche Mystik, eine tiefgreifende posi-
tive Psychologie. Sie unterscheidet sich von der gewohnlichen
Psychologie dadurch, dal} sie psychische Faktoren als weitgehend
vom Menschen unabhédngige Faktoren kategorisiert. Abhangigkeit
entsteht allein durch die Verwandtschaft dieser Faktoren mit dem
Menschen. Dieses Konzept beeinflult selbstverstandlich die mystische
Ausbildung des Mystikers und seiner Schiiler, die sich bewult sein
mussen, dal alle Phanomene lediglich Variationen des Hochsten
Geistes sind, sodaR allein die Wechselbeziehung dieser Phanomene
die Art der Reaktionen bestimmt, die der Mystiker durch den Willens-
druck entweder auf sein eigenes Sein oder auf die Gruppierung
psychischer Raumkrafte hervorruft. Diese Einflisse verstarken sich,
und somit verstarken sich auch die Reaktionen darauf. In den héheren
Stufen dieser mystischen Entwicklung kann man erkennen, daf}
Schicksal, Erfahrung, die Fahigkeit, mit dem Schicksal umzugehen,
sich spirituell zu entwickeln usw. allesamt wirksame Phanomene sind,
auch wenn gewodhnliche Menschen sie kaum als solche wahrnehmen.
Der Zweck von mystischen Ziel ist es, die verborgene innere Welt
eindrucksvoll zu aktivieren, damit der Mensch erkennt, daR er kein
passiver Akteur auf der Ebene der herrschenden Welt ist, sondern
daR er selbst Schopfer seines Schicksals ist — allerdings nur auf der
Grundlage psychischer Haltungen und Werte. AuRere Ereignisse sind
lediglich das Ergebnis der Beziehung des Subjekts zur Auflenwelt.
Zwischen diesen beiden mystischen Lehren, der christlichen und der
tibetischen, gibt es eine ganze Reihe weiterer mystischer Lehren, die
im Grunde auf verschiedene Weise reformiert wurden, im Guten wie
im Schlechten. lhr Wert I&sst sich daran bestimmen, inwieweit sie auf
die Uberwindung elementarer Neigungen oder deren Achtung abzielen.
Man kann das so postulieren:

Je weniger eine reformierte mystische Lehre die elementare Natur
einschrankt, desto unrichtiger, unzuverlassiger und gefahrlicher ist sie.
Umgekehrt gilt: Je mehr sie auf die Unterwerfung des elementaren
Wesens ihrer Anhédnger setzt, desto besser ist sie. Man kdnnte
sagen: Gerade die moralische Disziplin ist ein Indikator fiir die
Qualitat der reformierten mystischen Lehre.

Die moralische Disziplin selbst, auch wenn sie nicht zu irgendwelchen
vermeintlichen mystischen Ergebnissen fiihrt, ist im Grunde genommen
eine solche Lehre. Mystische Praktiken ihrer Art vermitteln Wissen
meist erst am Lebensende. Héhere Ziele mystischer Schulung hangen
aus tibetischer Sicht von der Erhebung des Geistes zu Gott ab (zu
transzendenten Qualitaten), von der Befreiung des Geistes von der

362 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Welt. In der Mystik liegt der Nutzen der Gedanken bzw. Gedanken-
formationen darin, daR sie als physikalische Faktoren genutzt
werden konnen, um die scheinbar unteilbare Struktur sinnlicher
Phianomene aufzubrechen. Und so wie physikalische Atomladungen
Phanomene in Energie umwandeln kdnnen, so kdnnen Gedanken
(Gedankenformen, Imaginationen) als physikalische Ladungen anderer
Art dazu beitragen, Hindernisse fir Erforschung und Verstandnis zu
beseitigen, wenn wir sie richtig einsetzen. Denn Gedanken sind ein
nutzbares physikalisches Material der biologischen Sphare, des-
sen Regulierung vom bewuBten (willentlich erzeugten) Denken
abhangt, wihrend seine Beschleunigung von der Intensitat der
mentalen Konzentration abhangt. Wenn die Konzentration gegen die
psychischen Begrenzungen gerichtet ist, die das Ergebnis des
Denkens in bestimmten Kategorien sind, und wenn sie gegen eine
materielle Struktur eingesetzt wird, die ja die Erkenntnis einschrankt,
dann wird diese Struktur durchbrochen, wenn wir dieser Konzentration
einerseits eine ausreichend starke Intensitat und andererseits ein Maf}
an Wachsamkeit und Kontrolle des Geistes verleihen.

Der mystische Pfad

Der mystische Pfad ist wie bereits eingangs erwahnt ein eigenes
geistiges Entwicklungssystem. Ist die Transformation vollstdndig ge-
lungen, so wird neben der geistigen Vollkommenheit auch die Unzer-
storbarkeit des Koérpers (Vajrakaya) erreicht. Dieser Pfad ist erst nach
1950 von einem spirituellen Meister verdffentlicht worden und liegt dem
Autor vor. Die Lamrim-Ngondro-Lamas kennen diesen Pfad nicht.

Uber Mystiker und Triaumer

Ein Mystiker ist jemand, der bereits in mystischen Bestrebungen
(Umwandlungen) Erfolge erzielt hat. Leider ist der Begriff ,Mystiker* mit
Bildern von Menschen mit aulergewdhnlichen Fahigkeiten oder
Uberdurchschnittlichem Wissen verbunden. Wirde man sich bei der
Bezeichnung ,Mystiker” an dieses Prinzip halten, wirden die Ublichen
Verwechslungen vermieden, bei denen auch Geisteskranke, Geheim-
niskramer oder Menschen mit lediglich theoretischer mystischer
Bildung als Mystiker bezeichnet werden. Auch Dichter, die sich fur et-
was begeistern oder von etwas traumen oder fantasieren, kénnen nicht
als Mystiker bezeichnet werden. Denn Mystik ist im tiefsten Sinne
eine rationalistische, psychologische Wissenschaft. Sie ist eine
Wissenschaft, die Methoden anwendet, mit denen Menschen Ideen
entwickeln, um zunachst Selbstbeherrschung und dann weitergehende
Kontrolle zu erlangen, insbesondere Uber Umstande und, wenn nétig,
Uber andere Menschen. Daher gehért keiner derer zu ihr, die von ihren
Intuitionen traumen oder Gedichte dariber schreiben, keiner derer, die

363 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

unter unerfullten Winschen leiden, und keiner derer, die glauben, eine
héhere Wahrheit zu erspuren. Solche Menschen sind nur Traumer, die
weiter von der wahren Mystik entfernt sind als Realisten und Rational-
isten primitivster Art. Denn nur Realisten sind imstande, die Bedeutung
der Selbstbeherrschung zu verstehen, die die mystische Lehre vor-
schlagt. Vielleicht kdnnen es auch Realisten verstehen, aber niemals
Traumer, die stets etwas ahnen. Traumer beispielsweise kdnnen sich
nie mit der ,Unreinheit* einer materialistischen Lebensweise abfinden.
In Traumern sehen wir nur unglickliche Menschen, die von Natur aus
fur den Alltag schlecht geriistet sind.

364 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Vajrayana?

Dieses Wort wird mit dem Buddhismus verbunden und ist seit der
"Missionierung" der Tibeter weltweit in aller Munde und soll etwas be-
sonders andeuten, wie etwa eine Luxusuhr. Aber was ist Vajrayana
wirklich, ist er eine eigene spirituelle Lehre? Nein, ist er nicht. Und es
gibt auch kein eigenes "Rezeptbuch" dafur.

Vajrayana ist nichts anderes als ein schneller, beschleunigter
Entwicklungsweg, der das Erreichen des Trikaya in derselben
Existenz ermoglicht. Das bedeutet im Klartext Vergeistigung des
psychischen Kérpers (Samboghakaya) und des materiellen Koérpers
(Nirmanakaya) inklusive des Erldschens des gesamten eigenes
Karmas. Am Ende dieser Bemuhungskette hat der Mystiker die Wahl,
mit seinem Korper (samt Kleidung) direkt in das transzendente Reich
des Vairocana hinuberzugehen oder sich in den Regenbogen-kdrper
aufzulésen. All das beginnt mit dem Abschluf3 des Hinayana (Bodhi,
Erleuchtung) und setzt mit der Arbeit im Mahayana fort. Dazu braucht
es allerdings 2 Dinge:

a) eine karmisch reife Person und

b) einen spirituellen Meister aus der Mahayana-Familie.

Die Methoden zum Vajrayana entstammen alle dem Werkzeugkasten
des Yoga wie Pranayama-, Kundalini-, Guru-, Raha-, Mantra-, Jnana-,
Tantra-Yoga inklusive der Spezial-Yogas (6 Yogas von Naropa) sowie
weiteren geheimen Praktiken. Die Yogas sind wesentlich dlter als die
Lehre Buddhas und Buddha hat sie ebenfalls angewandt, aber nicht
explizit in Lehrreden verfallt. Die theravadischen Schriften haben eine
Parallellitat zum integralen Yoga vermieden. Vajrayana ist immer ein
individueller Weg.

Da der Tantra-Yoga besondere Anziehungskraft aufgrund der vielen
friedvollen und zorningen Darstellungen besitzt, solle man sich dariiber
im Klaren sein, dall es sich dabei um die imaginierte Personifizierung
von Energien und Eigenschaften und deren Identifizierung in einem
selbst handelt, damit noch schlummernde magisch-mystische Poten-
tiale ins Bewultsein gehoben oder versteckte Hindernisse (Verstopf-
ungen) aufgeldst werden. Voraussetzung flr erfolgreiche Tantratbun-
gen ist die Konzentrationsfahigkeit. Der ganze Panthenon der personi-
fizierten Energien ist im Bardo Thodol gut beschrieben. Da es sich um
pranische Energien und transzendentes "feuriges" Licht handelt, kann
man das auch ohne Imaginationen oder Intonationen erreichen, indem
man die alles-durchdringende Konzentrationskraft steigert und das ist

365 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

dann Mahamudra. Die Imaginationen mussen letztendlich auch wieder
aufgeltst werden und was sollte zuriick bleiben? Gewisse neue myst-
ische Fahigkeiten und die absolute Konzentrationskraft, die Teil des
Absoluten ist und wo es "kein Land und keine weitere Macht" mehr gibt.
Es ist Uberflissig zu erwdhnen, dal das einen wahren Meister bendtigt,
der das alles Uberwacht. Es gibt je nach Zielsetzung des Erwilinschten
den weilden, roten und schwarzen Tantra. Der schwarze Tantra in-
teressiert sich nur fir Magie und fihrt schnell zu Mibrauch oder ins
Negative, wahrend der rote, sexuelle Tantra animalisch veranlagte
Menschen anzieht. Der hoéhere weille Tantra ist eine Veredelungs-
phase ("Umformung ins Unzerstoérbare") fur die inneren Korper (Hillen)
wie: pranischer. mentaler, gottlicher und Koérper des Verstandes
(Intellekt). Und zu guter letzt wird der materielle Kérper umgeformt und
mitgenommen, das Ergebnis ist dann der Trikaya. Siehe dazu das Ka-
pitel "Was ist der Trikaya?".

Der schnellste Weg geht Uiber Pranayama, verbunden mit einer sich
spiralférmig entwickelnden Konzentrationskraft. Wer karmisch reif ist
und mit konsequentem yogischen Training nach der stabilisierten
Geschlechtsreife (ca. mit 16) beginnt, kann das Ergebnis der geistigen
Vollkommenheit durch strikte Askese bereits in 2-3 Jahren erreichen,
allerdings wird dabei der Koérper so beansprucht, dal} Schaden zu-
ruckbleiben. Bei diesem lotrechten Pfad wird der Yogi den "wichtigen
Punkt" am unteren Sushumna-Ausgang als Konzentrationsanker be-
nutzen, der nur durch Steigerung der pranischen Spannung als Re-
sultat (Belohnung) sich von selbst meldet. Doch mit Hilfe eines er-
fahrenen Guru, der den ganzen Prozel (ber einen Zeitraum von 12
Jahren begleitet, Uberwacht und "Abstlrze" verhindert, wird das Ergeb-
nis pefekt sein, denn dieser lotrechte Pfad ist nicht ohne Gefahren. Wer
den Pfad der "mystischen Umwandlung" erfolgreich beschreitet, er-
reicht das gleiche Ergebnis.

366 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Sukhayana?

Das ist das Fahrzeug zur inneren Harmonie und Seligkeit. Sukhayana
ist an sich nichts Neues. Sukhayana ist Vorbereitung und ist der Weg,
der die Entwicklung der ursachlosen Freude und der inneren Seligkeit
verbunden mit Metta in den Vordergrund stellt - es ist der Weg zur
wichtigen Mitte in der Entwicklung. Wer diese Freude oder Seligkeit
halten kann, gewinnt gegen die Versuchungen dieser Welt, lebt nicht
nur innere Harmonie und Seligkeit sondern erweitert auch sein Be-
wultsein. Die Verbindung mit Metta bewirkt Karmaschutz und Metta hat
eine reziproke Wirkung auf die innere Freude.

Sukhayana basiert auf der Erkenntnis, daB der Mensch priméar im
Gefiihl lebt und nicht im Verstand.

Der Begriff Sukhayana ist deshalb griffig, weil mind. 98% aller prakti-
zierenden Buddhisten sich in der Phase der Vorbereitung befinden. Die
Ziele von Sukhayana sind leichter verstandlich und vermittelbar als die
Leerheit und der Buddha-Zustand (siehe Bild am Kapitelende). Sukha-
yana ist eine ideale und zeitgeméfe Praxis der Lehre Buddhas fir den
modernen Menschen im Westen, der anders konditioniert ist als vor
2500 Jahren. AuRerdem neutralisiert dieser Begriff den schwelenden
Meinungsstreit zwischen Theravada und Mahaya, denn beide miissen
auf die eine oder andere Art das Ergebnis von Sukhayana erreichen.
Kein verantwortungsvoller Guru wird jemand vorher in Ubungen einwei-
sen, die zum Vollendungspfad gehoren.

Ohne Erreichen der "Mitte" gibt es keine Vollendung, keinen Ein-
tritt in die Leere, keine Erleuchtung, keine Weisheit, keine geistige
Vollkommenheit, kein Mahayana und kein Vajrayana. Das Errei-
chen und Festigen in der "Mitte" ist eine Realisation, deren Wich-
tigkeit nicht unterschatzt werden darf. In der ,Mitte*“ hat die Nie-
dere Natur keine Macht mehr, der Mensch ist innerlich ein Deva
geworden.

Wer den Begriff Sukhayana origindr erfunden und in die Welt ge-setzt
hat, ist unbekannt. Er wird selten benutzt und die Zielsetzung kann mit
Lamrim-Ngondro und der allgemeinen Vorbereitungsphase verglichen
werden. Er bedeutet in Sanskrit auch "gut trainiertes Pferd" - eine
Analogie zu Pegasus bzw. zum gut trainierten eigenen Wesen, mit dem
man dann in der geistigen Entwicklung "weiterfliegen" kann.

Was ist das ZIEL von Sukhayana?
Sukhayana bewirkt eine Umkehr der Lebensinteressen weg von den

367 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Objekten der materiellen Welt und ihrer Genlisse hin zur einem inneren
Aufleben der psychischen und geistigen Potentiale, welche dem Men-
schen neue Gefiihls- und Bewul3tseinsbereiche eréffnen und ihn vom
Drang zu den letztendlich ergebnislosen Befriedigungen durch die Ver-
lockung der Welt befreien. Das ist in Wirklichkeit das Gliick, was die
Menschen vergebens in der Sinneswelt suchen. Das Resultat muf3 ein
dauerhafter, sich selbst korrigierender innere Zustand der Seligkeit
sein, dem auch die Damonen, Asuras, Sadisten, Bdsewichte und Dikta-
toren nichts mehr anhaben kénnen. Das Erreichen und Festigen in der
"Mitte" stellt eine wichtige Realisation dar. Sukhayana ist der Weg der
"Vorbereitung", also vom 1. buddhistischen Jhana ins 2. und dann
ins das 3. Jhana. Der Weg der "Vollendung" geht vom 4. Jhana an
aufwarts. Sukhayana integriert auch die anderen 4 Bemihungen (Silas,
Bodhicitta, Vipassana, Satipatthana), sonst wird daraus nichts. Alle 5
sind im Buch im Hauptkapitel "Die zeitgemafl3e Praxis" ausfihrlich er-
klart, also nichts Neues im Kontext. Mit Sukhyana wird aber mit der
ursachlosen Freude und Metta eine Prioritat in der wichtigen Vor-
bereitungsphase im gesamten Dharma gesetzt und so wird die Be-
muhung kraftvoller und zielgenauer sein als der 8-fache Pfad, denn es
gibt keine willkdrliche Bemiihung mehr "nach Gusto".

Was genau ist die "MITTE" in der Entwicklung?

Das technische Ergebnis von Sukhayana ist die Verriegelung der pra-
nischen Kraftstrome Apana mit Prana im geistigen Herzen, denn das
Apana versklavt den Menschen buchstablich und reil3t ihn immer in die
Welt der Sinne zurlck. Mit dieser Verriegelung werden alle Impulse aus
der eigenen "Unterwelt" neutralisiert und das Zerren der Schwerkraft
nach unten (Verdauung, Ausscheidung, Geschlecht). Mit diesem Ergeb-
nis ist der Mensch innerlich ein géttliches Wesen geworden. Er kann
sein Samsaro nun selbst bestimmen und erlangt gewisse hilfreiche
mystische Fahigkeiten. Er bewegt sich durch das mentale Chaos der
Menschen mit einer "Tarnkappe". Wer diese Mitte erreicht hat, ist erfillt
von einer Seligkeit, deren gefuhlte Intensitat schwer zu beschreiben
ist. Gleichzeitig ist eine Wachheit vorhanden, die alle Impulse und Vor-
stoRe der Niederen Natur sofort erkennt und unterbindet. Konfliktlos
lebt eine solche Person unerkannt unter der "anderen" Menschheit und
besitzt neben anderen Fahigkeiten die antizipative Achtsamkeit. In der
Mitte angekommen, lebt der Mensch wie in einem 5-Sterne-Hotel, frei
von jeder Existenzangst, denn er hat gelernt, aul3erhalb des Kérpers zu
leben und er ist frei von all jenen Sorgen, welche die Ubrige Menschheit
bedriicken. Eine solche Person hat all die Bedingungen erkannt, wel-
che das ermoglichen und den Fallen (siehe Kapitel "Die groRen und
kleinen Fallen") auf dem Weg dorthin erfolgreich ausgewichen, fortan
ist sie mit seinem Guru "per Du".

368 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Hier ist eine Schwelle und erst dahinter sind die vielgepriesenen
Vollendungswege mdéglich, denn einen Riickfall in die Animalitét
gibt es nicht mehr. Will der Schiler weiterkommen, so wird sich bei
ihm im Perineum ein Punkt von selbst melden. Mit der Konzentration
auf diesen Punkt ist der Eintritt in den zentralen Kanal mdglich, womit
der Weg zur Grol3en Befreiung moglich wird. Das Entdecken dieses
Punktes ist ein weiteres Schliisselergebnis. Eine Schwelle anderer
Art ist der Ubergang in die Tanszendenz im Vollendungspfad. Das
Ergebnis der Mitte ist nicht leicht zu erreichen, es ist eine Art
Sisyphos-Arbeit, doch es lohnt sich immer.

Sukhayana vs. Mahayana vs. Vajrayana

Dieses Problem gibt es nur fiir Schulgelehrte und Dogmatiker, denn der
Mensch hat zuerst die Pflicht, sich selbst zu entwickeln, um jene geist-
ige Stufe zu erreichen, welche die Weisheit und geistige Vollkommen-
heit realisiert. Sein ganzes Bemihen mul} auf dieses Ziel ausgerichtet
sein. Erst danach kann der Mensch in vollem Umfang die edlen Auf-
gaben und Verpflichtungen Ubernehmen, welche der Mahayana-Pfad
vorgibt. Anders ausgedriickt, er braucht sich bis dorthin nicht um die
Geschicke der Welt kimmern und auch nicht versuchen, dort irgendwie
einzugreifen. Das Praktizieren von Metta ist neutral und wirkt in den
kosmischen Raum auf alles Lebende und nicht auf eine spezifische
Welt oder spezifische Ereignisse darin. Das allesdurchdringende, nicht
sichtbare Licht reagiert darauf. Vajrayana ist eine Bemuhung zum Er-
reichen des absoluten Zustandes (Trikaya), die wahrend des Mayhana
ausgefuhrt werden kann.

369 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der "innere Schweinehund"?

Das konkrete Wissen Uber die geistige Lehren, das aus der Leere
kommt, wirkt fir die meisten Materialisten wie "ein Lichtstrahl in die
finsteren Ecken", es ist ihnen daher widerlich und kann zu harter Ab-
lehnung fuhren.

Das geistige Licht ist ein hartes, alles offenbarende Licht und dieses
Licht schwingt verdeckt mit, wenn man Uber geistige Dinge oder
Sachverhalte redet. Besonders davon betroffen sind die Erklarungen
Uber die Edle Versittlichung (Moral, Ethik), tGber die Wiedergeburt und
Uber die Wirkungen ihrer Taten. Wissenschaftler und Machtige lehnen
jede Diskussion darlber ab, fur sie gilt nur die Beachtung der selbst
geschaffenen Gesetze. Wie ein blinder Tyrannosaurus Rex reagieren
manche und versuchen, den "Feind" loszuwerden, zu vertreiben bzw.
zu eliminieren. Es gibt 2 Reaktionsarten der Niederen Natur:

a) die, welche alles in den Schmutz treten, begleitet mit stumpfer Hame
oder animalischem Kommentar (die sogenannten "Saue") oder

b) jene, die angreifen, giftige Bemerkungen verspritzen, aufwiegeln, mit
Hame ud Sinnverdrehung reagieren und schlimmstenfalls foltern oder
téten (die sogenannten "Hunde").

Die niedere Natur, das Unterbewultsein mit seiner Anhaufung von
Atavismen und dunklen Antrieben, fihlt sich durch dieses Licht in
seiner Existenz erkannt und vehement bedroht. Diese Reaktion tritt
nicht nur bei ganz normalen Menschen auf, sondern auch bei Mit-
gliedern in einer Sangha, die den Sinn der moralischen Gebote als
Disziplinierung des Ego nicht richtig begriffen haben oder wenn unan-
genehme Fragen gestellt werden, die sie selbst nie stellen wirden. Die
Vortragenden in einer Sangha Ubergehen die Thematik der Moral
(sittlichen Veredelung) oder schwachen die Bedeutung so ab, daf
keiner sich angesprochen fiihlt. Auch bei Sangha-Mitgliedern (Laien) ist
das Wort "No-Sex" als Grundforderung eine Tabuzone. Das beste und
anschaulichste Beispiel dazu war Jesus Christus, seine Widersacher
waren Reprasentanten der dunklen, negativen Energie (Maro). Bei
Buddha ging es besser aus. Je nach Veranlagung des Angreifers er-
folgt die Reaktion als Hal, Aggression oder bei mehr Gebildeten als
zynische Ablehnung, Hame oder Sinnverdrehung. Der getroffene
"Unvorbereitete" hat dann Probleme, diese negative Kraft im eigenen
Wesen umwandeln. Aulerhalb der Sangha schweigt man am besten
und "wirft keine Perlen vor die Sdue". Reagiert eine Sangha allgemein
ablehnend und stellt keine Fragen, so bist du in der falschen.

370/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Kundalini?

Wir machen einen Ausflug ins Wissen von Yoga und der Veden, denn
dieses Wissen ist indirekt im tibetischen Buddhismus integriert. Auch
wenn dies im Pali-Kanon oder in Lehrreden Buddhas nicht so erklart
oder dargelegt wird, ist der pranische Koérper mit seinen Nadis und
seinen Chakras eine Realitat und Bestandteil des Menschen, ohne
diesen ware der Mensch nicht das, was er ist. Auch ein Buddhist soll
und mufd dartiber Bescheid wissen.

Kundalini ist die schlummernde Lebenskraft kosmischen Ur-
sprungs im Menschen. Es wird viel Uber Kundalini und Kundalini-
Yoga, besonders im Internet geschrieben oder audio-visuell prasentiert.
Das Copy-Paste macht es leicht ein ,Expertenwissen” als eigenes zu
prasentieren. Aber hat eine solche Person diese Realisation auch zu-
wege gebracht und weil} folglich, wovon es faselt? Leider wird viel
Dummes, mit versteckten Verlockung auf vielen Webseiten, geschrie-
ben - alles zum Zweck des Anlockens von zahlenden Kunden. In jeder
Generation der Menschheit gibt es nur wenige, denen die hochste
Realisation gelungen ist. Ein Einsteiger kann schwerlich Widerspriiche
oder Fehlinterpretationen in Aussagen unterscheiden, da es fir ihn
vorerst ein Mysterium auflerhalb seines Wissenshorizontes ist. Als
Quelle hier dienten u.a. Darlegungen von Vivekananda (ca. 1901).

Uber das psychische Prana

Uber und zu Prana wurde in diesem Buch bereits einiges gesagt, was
die Bedeutung und Anwendung von Prana erklart. Siehe dazu diese
Kapitel ,Der Kosmos®, ,Was ist der Mensch?“, ,Vipassana, Meditation
und Konzentration“. Was fehlte, ist die Erklarung: Wie wird der Anteil
der psychischen Energie im Menschen erhéht bzw. wie kommt er in die
»hotwendige Spannung®, welche die Voraussetzung fir jeden geist-
igen Fortschritt ist?

Pranayama und die innere Spannung

Pranayama als eigene Kunst dient der Speicherung und Steuerung der
pranischen Energie im Korper mittels Kontrolle des Atems. Der pran-
ische Korper hat sein Befehlszentrum im Atemzentrum im Hirnstamm
(Reptilien-gehirn) des Menschen: das ist der vom GroRhirn Gberlagerte
Bereich des Gehirns unterhalb des Zwischenhirns und geht an der
Schadel-basis Uber die Medulla oblongata in das Rickenmark Gber. Wir
wissen, dafd dort Atmung, Herzschlag, Verdauung etc. gesteuert wird.
Da dort alles unwillkirlich (also automatisch ohne bewulfiter Kontrolle)
ablauft, wird dies mit Pranayama aufgehoben und bewul3t gemacht.

371 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Also, was soll mit Pranayama feinstofflich-physikalisch erreicht
werden? Wir alle kennen Elektrizitat und die Energieanwendungen, die
damit verbunden sind. Was Energie in Reinform ist, weil® niemand.
Elektrizitat ist der physikalische Oberbegriff fir alle Phdnomene, die
ihre Ursache in ruhender oder bewegter elektrischer Ladung haben.
Elektrizitdt als etwas Bewegendes wird als Ladung, als Arbeit und in
Zeit gemessen (Spannung, Kapazitdt und Strom). Es gibt aber ver-
schiedene Bewegungen im Kosmos und eine davon ist die gleich-
gerichtete. Strom ist eine "elektrisch" Molekillbewegung in gleicher
Richtung. Ist diese Gleichrichtung innerhalb eines Koérpers, so wird die-
ser zu einer Batterie.

Durch geeignete Atemibungen soll jenes rhytmisches Atmen bewirkt
werden, daf} alle Molekiile im Koérper sich in eine gleiche Richtung be-
wegen. Dadurch entsteht eine elektrizitats-ahnliche, polarisierte Beweg-
ung in den Nervenstrome (Nadis). Wenn alle Nervenstrome, also ihre
Bewegungen (Flu) perfekt rhythmisiert sind, wird der Kérper zu einer
Batterie, bekannt als “innere Spannung”. Diese innere Spannung
kann nur gehalten werden, wenn das Wachsein bzw. der Intellekt eben-
falls gesteigert wurde, ansonsten wird das Prana nicht aufgenommen
und geht einfach ein und aus. Daraus folgt: pranisches und intellekt-
uelles Potential bedingen einander. Ist der gesteigerte Intellekt nicht
gegeben, dann verbleibt wenig oder kein Prana beim Yogi, was
wiederum Stillstand oder Stagnation bedeutet. Mit der pranischen
Spannung einher geht nicht nur die Steigerung der Willenskraft sondern
auch eine psychische Stabilitdt. Je hdher die Spannung bzw. innere
Stabilitait umso weniger unterliegt der Mensch dem Einflud anderer
Menschen oder feinstofflicher Wesen hoherer und niedrigerer Rang-
ordnung, denn der Yogi befindet sich nach wie vor im “gesamten
Raum”. Die erhodhte Spannung bewirkt auch eine Erweiterung der
Sinneswahrnehmungen und falls man nicht hellsichtig ist, sind die
Einflisse Uber den Helltastsinn als Spannungsanderungen an der
siderischen Oberflache des eigenen Korpers feststellbar. Eine Entlad-
ung der Spannung (ganz- oder teilweise) bewirkt Effekte nach aulien
hin, allgemein als Manipulationsfahigkeit oder magische Wirkung be-
kannt. Dazu gehort auch die Zeugungsfahigkeit. Entladungen hat der
Adept unbedingt zu vermeiden (siehe “Moral” und “Achtsamkeit”). Nur
ein vollendeter Yogi kann die Kréafte gezielt anwenden, denn er weif}
diese zu dosieren und Spannungsgleichheit wieder herzustellen. Diese
innere Spannung (Ladung) erklart auch die Hierachien unter den
Menschen und anderer Wesen (Spharen) im Kosmos. Je hoéher die
Spannung desto kurzwelliger (harter) die inneren Frequenz, was sich
bis zur totalen Durchdringung (Unterscheidungskraft) aller Phanomene
steigern laf3t.

372 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Fazit: Wer also zurlick ins "Paradies" will, mul} sich um diese innere
Spannung bemiihen.

Crown Chakm

Bindu Thalamus

Godhead _ “Third Eye"
Point reached during Enlightenment Ajna‘Browe Chakra
Pineal- Pingala 3 \ Pituitary - Ida
Related tothe opening of x Related to the opening of
Third Eye . | '__ Third Eye
I
Pingala Serpent 72 Ida Serpent

" Represants Narva Channal
Fernale, Watar, Lunar Element
- [Blood - Life)

Represents Nenve Channel —

Male, Fire, 5olar, Elemant
(Wenom - Death)

-

Sushu
Neutral-

G Y

Base Chakra Cocoyx of Spina

373 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Uber die Kundalini und die Chakren

Die Yogis sagen: Kundalini ist eine schlummernde Kraft in jedem
Menschen und ist ein Teil der kosmischen Ur-Energie (Prana). Sie gibt
dem Yogi Befreiung und Wissen liber alles. Mit inaktiver, uner-
weckter Kundalini bleibt der Mensch (geistig) unwissend und Zwangen
seines Korpers unterworfen. Sie ist die Kraft hinter dem Lebenstrieb.
Wenn die Leute sagen, sie wissen nichts davon, dann mag das
stimmen. Jedoch jedem, der den Tinnitus wahrnimmt, jenes singende,
pfeifende Gerdusch im Ohr (manchmal Klingeln), dem sei gesagt, dies
ist die Kundalini, die sich unaufhoérlich bemerkbar macht und den
Mensch indirekt auffordert, endlich von der duf3eren Welt (Maya) loszu-
lassen. Sie ist die Prinzessin in den Marchen, die nach Befreiung ruft.
Die Kundalini und die 7 Chakren gibt es nur in Wesen mit einer Wirbel-
saule, sogar die formlosen Goétter missen ins Menschtum absteigen,
wollen sie aus dem Kosmos aussteigen. Kundalini Yoga ist auch unter
den Namen Siddha Yoga, Sahaj Yoga, Shaktipat Yoga, Maha Yoga,
Shakti Yoga oder Kriya Yoga bekannt.

Laut den Yogis gibt es in der Wirbelsdule zwei Nervenstréome, genannt
Pingala (rechts) und Ida (links), und ein hohler Kanal namens
Sushumna, der durch das das Rickenmark verlauft. Am unteren Ende
des Hohlkanals befindet sich das, was die Yogis der ,Lotus der Kunda-
lini nennen. Sie beschreiben es als dreieckig in der symbolischen
Sprache der Yogis. Es ist eine von der Biomasse umgebene zusam-
mengerollte Kraft, die sie Kundalini nennen (3,5 mal gerollt) -
deswegen der Vergleich zur Schlange. Mir ihrem offenen Mund ver-
sperrt sie Sushumna. Der Adept mul’ sie beim Schwanz packen, damit
sie aufwacht und aufsteigt. Symbolisch dargestellt im Ramayana durch
den Affen Hanuman mit dem brennenden Schwanz. Erst dann ver-
sucht sie, sich einen Durchgang durch den hohlen Kanal zu erzwingen
- Stufe fur Stufe aufsteigend und Schicht fir Schicht auflésend. Wer
meint, das sei einfach der irrt. Dazu erfordert es eine innere Spannung
und Widerstandskraft gegen die "Versuchungen". Beim Aufstieg werden
die BewulRtseinsgrenzen verschoben (horizontal und vertikal) und neue
Zustande strémen ins BewulBtsein zusammen mit verschiedenen Visi-
onen und wunderbare Krafte kommen zum Adepten. Wenn die Kunda-
lini das oberste Chakra (Sahasrara) erreicht, ist der Yogi vollkommen
losgeldst von Korper und Seele, er findet sich frei, das Bewultsein ex-
pandiert. Und gleich einer Dusche flie3t dann diese Kraft Uber die
Gehirnlappen nach unten, durchstromt diese und enthillt so alle Ge-
heimnisse (pro Gehirnpartie entsteht ein Dhyani-Buddha).

Die Kundalini kann allerdings auch anders nach oben gefuhrt werden,

374 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

ohne dal® die Zentren (Chakren) berihrt und gedffnet werden. Sie
steigt dann parallell zum hohlen Kanal nach oben. Oben angelangt ent-
wickelt sich das Kosmische Bewulftsein und geistige Vollkommenheit
wird erreicht. Mdglich wird dies Uber den Weg der Unterscheidung
(Satipatthana oder Mahamudra). Eine andere Mdglichkeit (shaktipat)
der Erweckung und des Aufstiegs der Kundalini ist durch die Mitwirkung
eines Guru gegeben, was hochst selten passiert, denn es ist besser,
wenn der Yogi durch eigene Kraft dies realisieren kann. Der Yogi kann,
wenn er will, nachtraglich die Kundalini in die Sushumna zwingen und
so gefahrlos die Chakren passieren, denn er hat immer einen Bezugs-
punkt zum Unverganglichem, dem Purusha.

Das Riickenmark ist auf eigentiimliche Weise zusammengesetzt. Neh-
men wir das Zeichen Omega und stapeln es Ubereinander, so haben
eine Vorstellung vom Riickenmark. Der linke Nadi (s. Grafik) ist Ida, der
rechte Pingala und sie winden sich um Sushumna. Wo die Wirbelsaule
in den Lendenwirbel endet, tritt eine feine Faser nach unten aus, in der
der Kanal sogar weiterlauft. nur viel feiner. Der Kanal ist am unteren
Ende geschlossen, der sich in der Nahe des sogenannten Sakral
Plexus befindet und nach moderner Physiologie eine dreieckige Form
hat. Genauer gesagt zwischen Mastdarmausgang und dem Ge-
schlechtsorgan als Punkt knapp unter der Haut. Diesen Punkt findet
man nicht, er meldet sich von selbst im Lauf der forgeschrittenen
Bemihung. Ist dem so, dann ist ein wichtiger Meilenstein in der Ent-
wiccklung erreicht. In Sushumna sind aufsteigend 7 Chakren (Energie-
knoten) angeordnet (siehe Grafik).

Nun ist es die Aufgabe des Yogi, die schlummernde Kundalini ganz
nach oben zu zwingen und sie oben zu halten. Wahrend des Aufstiegs
werden Ida und Pingala auf gleicher Hohe getétet und der Atem wird
durch die Leere von Sushumna verschlungen. Da der Aufstieg eine
Willenskraft erfordert, wird diese und die Selbstbeherrschung gesteigert.
Dies ist keine leichte Aufgabe! Fir den unvorbereiteten Normalmen-
schen, also ohne yogischem Training, ist es leichter die Erdumdrehug
zu stoppen als die Kundalini vom Muladhara ins Scheitelzentrum zu
zwingen. Jedes gedffnete Zentrum bietet neue Erfahrungen und
Wissen, was zu robusten Erfahrungen, Versuchungen (Hindernissen)
fuhrt. Verbleibt der Yogi dort und vergi3t auf den Weiterweg, dann ist
sein Entwicklungsweg beendet und die Kundalini kann wieder absin-
ken. Und wer sich also ohne notwendiger Vorbereitung gleich auf die
oberen Zentren (6. und 7.) konzentriert, wird unangenehme Span-
nungszustande erleben, die schlimmstenfalls im Wahn enden, denn die
normale Konzentration ist viel zu grob fir diese Zentren. Obwohl es
noch weitere 3 Chakren oberhalb des Scheitels, also im "formlosen
Raum" gibt, findet man dartiber wenig oder gar keine Beschreibung, sie

375 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

sind auf den Buddha- oder Shiva-Statuen mit einem kegelférmigen
Haarspitz dargestellt werden. (siehe dazu Kapitel "Jhanas", Versenk-
ung 5 bis 9).

THE CHAKRAS

'J Sahasrara (crown of head)

@ Ajna (third eye)

Vishuddha (throat)
Anahata (heart)

o5y
,[}Z Manipura (solar plexus)

Svadhisthana (sacral)

@ Muladhara (root)

Zum Erwecken und Heben der Kundalini werden Punktkonzen-
trationen, Pranayama und Imaginationen eingesetzt. Der Yogi muf}
dabei versuchen, von oben durch Sushumna ins Muladhara zu sehen.
Alles mufd der Guru individuell vorgeben! Das Heben der Kundalini ins
Herz-Charka ist von grof3er Bedeutung, denn da kommt es zu jenem
wichtigen Ereignis, was den Menschen zu einem goéttlichen Wesen
umformt. Alle darunterliegenden Zentren sind damonischer Natur und
mussen absterben. Wer also die Kundalini ganz nach oben fihrt und
dort halt, kann, wenn er will, die korperliche Unsterblichkeit erlangen
und beliebig lange halten. Bei jedem Passieren eines Chakras kénnen
spezifische magisch-mystische Krafte (Shaktis) entfaltet werden.
Welche individuell sinnvoll sind, wird der Guru vorgeben. Gleichzeitig
srdmen neue Erkenntnisse ins Bewultsein, deren Anwendung Fallen
sein kénnen und den Yogi stoppen. Der Yogi mul sich bewuf3t sein,
daf} hinter jeder mystischen Fahigkeit ein "Wachter" steht.

Alles, was wir wahrnehmen, bewuft oder unbewuft oder im Schlaf,
mussen wir in einem "Raum" wahrnehmen. Dieser Raum nennt sich
Mahakasha (elementarer Raum). Will der Yogi z.B. die Gedanken
anderer Menschen lesen oder feinstoffliche Phanomene wahrnehmen,
dann muf er die Wahrnehmung seiner Sinnesorgana neu justieren, in
dem er im Chitta (Denkprinzip) den Filter der Wahrnehmungen von fein
auf gréber oder vice versa umstellt und so einen neuen Raum (Chitta-

376 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

kasha) zum Beobachten hat. Je tamasischer (stumpfer) der Mensch ist,
desto feiner (verdeckender) der Filter. Durch Eintritt der Kundalini von
einem Zentrum ins nachst hohere verandert sich der Filter und die
Wahrnehmungen erweitern sich, wobei die vorher gewonnenen (gro-
beren) Wahrnehmuingen nicht verloren gehen. Passiert die Kundalini
das Visuddha-Chakra, dann werden die Wahrnehmungen objektlos
(transzendent). Beim Passieren des Visuddha erlangt der Yogi Kenntnis
und Macht Uber die mystischen Elemente und dem Reich der Ur-
sachen. Er beginnt zu wissen, wie was funktioniert und kann es anwen-
den. Wer erfolgreich Bhakti-Yoga macht, kann unter Anleitung mit
Wucht, d.h. schnell, die Kundalini vom Anahata ins Sahasrara heben.
Durch Heben der Kundalini werden auch jene (vom Karma) blockierten
Nadis bzw. die Nadisknoten, die mit einem Zentrum korrespondieren,
geodffnet. Das freie Durchstréomen der pranischen Kraft bewirkt u.a. die
Reifung der magisch-mystischen Potentiale (Shaktis) und auf diese
Weise kann die Unsterblichkeit erlangt werden. Werden alle Vibra-
tionen, die beim Yogi in unterschiedlichsten Lebenslagen auftreten,
mittels Konzentration in den zentralen Kanal gezwungen, dann
bleibt der Yogi immer unbeeinflufdt und héchst wissensklar.

Ein spiritueller Meister kann mit seinem Bewuftsein im zentralen Kanal
(Sushumna) nach Belieben zwischen dem 4. und 7. Chakra sich wie
ein Vogel auf und ab bewegen und so Erfahrungen dazugewinnen.
Kraft der erworbenen magisch-mystischen Krafte kann er Zusténde
induzieren und seine Schiiler (iberwachen, als wéren sie in ihm. So
eine Induzierung ist die wahre und echte Segnung, die nicht jedem
gewahrt wird. Das Gegenstlick dazu ist die "Segnung", die zeremo-
nienhaft von Klerikalen (Lamas, Priestern etc.) gnadig aber wirkungslos
gespendet wird.

Der schnellste Weg zur Erweckung der Kundalini wird von einem
spirituellen Meister dieser Zeit so beschrieben:

1. Andere deine Lebensweise, indem du sie an die Vorschriften der
Versittlichung und religisen Vorschriften anpallt, wie sie von den
héchsten Reprédsentanten der Mystik und Yoga vorgegeben sind.

2. Unterdriicke jegliche Sehnsucht nach Wissen und mache es dem
Denkprinzip unmdéglich, sich an die duRere Welt zu heften. Die daraus
entstehenden Reaktionen dlirfen nicht wahrgenommen werden.

3. Du darfst auf keinen Fall lau sein !

4. Du mul3t willenstark sein und an dieser einen Idee festhalten.

Auf diese Weise sollte man in Kiirze das Aufsteigen der Kundalini
versplren.

(Anmerkung: Anforderung 2 ist wohl der schwierigste Teil)

377 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Mehr zur transformativen Konzentration

Es handelt sich hier um eine unbekannte Abhandlung eines Arztes und
Schiler von K.M. (Gampopa) bezogen auf seine Lehre, wo er dies
wiederholt gesagt hat: "Die FuBkonzentration beeinfluBt und andert
das gesamte Wesen. Es ist notwendig, die BewuBtheit in den
FuRen zu festigen." Die Konzentration der mentalen Energie in den
unteren Extremitaten bildet ein bewufltes Wahrnehmen der unteren
Extremitaten, namlich der Fuflte und Beine, und wirkt:

1. auf diee Achtsamkeit, damit sie nicht umherirrt, nicht ausschwarmt
und sich nicht zerstreut,

2. auf das BewuBtsein, damit es besser erkennen und beobachten
kann, nicht zerfliet, sondern hell und wach bleibt,

3. auf das Prana - die Lebenskraft im Korper - damit sie sich nicht
durch das Denken und Korperoffnungen verfliichtigt.

Durch den Umfang und der Intensitdt, mit der man die FiRe, den
Korper und die psychischen Vorgange im BewuBtsein halt, wird das
Mal des Prana im Korper bestimmt. Wahrend der FulRkonzentration
bildet sich im ganzen Korper ein elektromagnetisches Feld, in dem die
elektrovitale (pranische) Energie in einer Richtung von den FiRen zum
Kopf stromt. Je intensiver die Konzentration in den FiRen desto gréRer
und starker ist das elektromagnetische Feld, in dem die elektro-vitale
Energie von den FiRen zum Kopf strémt. Dadurch werden die stat-
ischen Energien, also jene welche fest an die Kdérperstrukturen gebun-
den sind, in kinetische Energie umgewandelt. Die differenten Energien,
d.h. sexuelle Energien, Atavismen und andere negative, animalische
Energien des Wesens, werden dadurch in indifferente Energien umge-
wandelt, die neutral oder positivim Sinne sursum corda sind. So wird
im elektro-magnetischen Feld der einsgerichtete (gleichgerichtete)
elektro-vitale Strom in Richtung Kopf gelenkt, von wo die Aufmerksam-
keit ausgeht:

1. die Atome und Molekille werden im ganzen Kdrper polarisiert, da-
durch werden auch

2. die bioelektrischen Vorgange verstarkt und

3. ihrerseits werden die biochemischen humoralen (immunalen) Vor-
gange, und auch jene, die auf den biologischen Membranen der Zellen
wirken, harmonisiert und

4. alles Schadigende wird aus dem Organismus beseitigt und weiters
5. werden durch diese positiven Anderungen im Kérper auch die ge-

378 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

netischen Faktoren, d.h. die Deoxyribonukleinsdure (DNA), welche uns
unsere Eltern mitgegeben haben, beeinfluBt, wodurch man auch sehr
erfolgreich seinen Eltern im Sinne des sursum corda hilft, falls noch
lebend, und es wird ihnen dies als positives Karma in ihren nach-
folgenden Existenzen zugezahlt.

Je grof3er die Intensitat der FuBkonzentration, wobei das Bewultsein in
den FuRen ankert, um so gréRer und starker wird das elektro-magnet-
ische Feld, welches das ganze Wesen umwandelt, also die physischen
und psychischen Komponenten, bis man den "Strom des Jordan"
gegen die Graviation in Richtung Kopf umdreht. Die Kombination der
extensiven und intensiven Punktkonzentration in den unteren Extre-
mitaten (FiURe und Beine) fiihrt nach und nach zuerst

zur Umwandlung des Wesens und dann

zum Erkennen und Finden des geistigen Zentrums des Wesens,
des Atmans, das sich nach K.M. im neutralsten Teil des Koérper be-
finden soll.

K.M. hat dieses Zentrum als "Kriterium der Realitat" verwendet. Er hat
im Buch "Edelsteine1" geschrieben: "Immer wieder habe ich mich zum
Zentrum meines Wesens (Atman) gewendet und immer wieder habe
ich dieses mentale Versenken mit einem soliden Wahrnehmen des
Kérpers konfrontiert. Nur so konnte passieren, dall ich von dem Weg
der geistigen Entwicklung nicht auf einen Weg der sich selbst
entwickelnden Phantasien und des Irrealen geriet."

Die Voraussetzung fir den Erfolg der schon erwahnten technischen
Methoden ist, dal® man das ganze Wesen durch eine kompromif3lose
moralische Disziplin gereinigt hat, wie sie die geistigen Lehren fordern.
Beginnen muf® man mit dem Beseitigen der negativen Neigungen und
Regungen, der Entpersonlichung und dem Entsagen der Welt. Dies
sind die technischen Methoden nach der Lehre von K.M. (Gampopa),
die sich in der Praxis bewahrt haben und die ich kenne. Sie zeigen, wie
man richtig das Problem der drei Kontinui im Mikrokosmos 16st, wie
man sie identifiziert und durch systematisches inneres yogisches Stre-
ben in das 3. Kontinuum umwandelt - im Mikrokosmos des Menschen
ist es das hdchst wachsame und klare Bewuftsein. Diese 3 Kontinui
sind miteinander fest verwoben (durchdringend) und dabei verbergen
sie sich einander (s. Buch "Edelsteine 2"). Die 3 Kontinui sind:

1. Welt der Materie,

2. Welt der Kréfte (Energien, Spannungen, psychische Krafte personi-
fiziert oder nicht personifziert)

379 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

3. die Leere (das physikalische Feld, Transzendenz, das Bewul3tsein
und ahnliches)
Siehe auch Kapitel "Wie ist der Kosmos strukturiert?".

Erst dann kann man richtig das Kontinuum des Makrokosmos mit dem
klaren und voll entwickelten Bewuf3tsein ohne Risiko erfassen, daf das
innere Gleichgewicht gestort wird. Dadurch wird folgendes Problem
richtig gelost:

"Wenn das Wesen im BewuBtsein seiner selbst verweilt, verweilt
es eigentlich im kosmischen BewuBtsein. Letztendlich findet es
den ungewohnlichen Weg, wie man sein ganzes Wesen in das
kosmische BewuBtsein absorbiert".

Die ganze Methodik dazu ist in einem Buch von K.M. (siehe Kapitel
,Literatur allgemein®) unter "Der mystische Pfad mithilfe der Umwand-
lung der Elemente” beschrieben. Letztendlich kdnnte man sagen, dal
diese kristallklare und in der Praxis bewahrte Lehre fir den heutigen
Menschen der Ariadnefaden ist, der ihn aus dem Irrgarten der 1. und
2. Kontinuum herausfiihren und ihm helfen kann, das gesuchte Ziel (die
Freiheit) und die Vollkommenheit im 3. Kontinuum zu finden.

Ende der Abhandlung.

Anmerkung: Dies sind die kostbaren Erkenntnises eines tibetischen
Mystikers (Bodhisattva) des 21. Jahrhunderts, der alle Geheimnisse
des eigenen Wesens und des Kosmos mithilfe der Wissenskonzen-
tration durchdrungen und selbst erprobt hat. Damit wurde der Weg zur
"GrofRen Befreiung", zur Erleuchtung (Bodhi), ins Mahayana und ins
Nirvana neu beschrieben und ist auf diese spezielle Weise flir jeden
gangbar gemacht worden. Aber die Menschen haften am Alther-
gebracten, da es ein sicherer Boden ist, und die Dharmalehrer wagen
keiine Schritte in eine "neue Welt" der Praxis, obwohl gerade diese
alles bestatigen kann.

Wollen die Menschen lieber bei den Uberlieferten Lehrreden und hori-
zontalen Vorbereitungsibungen bleiben, die in der heutigen Zeit den
Beweis des erreichtbaren Buddh-Zustandes noch in diesem Leben
schuldig geblieben sind? Auch die Dharmalehrer haben Angst, ihre
Persodnlichkeit zu verlieren. Wie sonst kann man das andere gewinnen,
wenn nicht durch diese Loslosug?

380 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Gibt es Gott?

Viel wurde dariiber schon diskutiert und spekuliert. JA und NEIN.

Die Antwort zu dieser Frage hangt davon ab, welche Suchkriterien zu-
grunde gelegt und welche Analysemethoden angewandt werden. Hier
die wichtigsten Suchkriterien:

1. Er oder Es miRte allwissend, allmachtig und allgegenwartig sein. Wir
leiten daraus die Fahigkeiten ab, alles zu durchdringen, alles zu
erkennen und alles beherrschen zu kdénnen. Also eine Ubernatlrliche
Intelligenz.

2. Er oder Es mite grenzenlos. unantastbar und unzerstorbar sein,
wie kann man sonst die ganze Schopfung beherrschen?

3. Er oder Es kann nur auferhalb von Raum und Zeit sein, sonst ware
das Auslosen eines Schopfungsprozelles nicht mdglich, korrelierend
mit Punkt 1 und 2.

4. Er oder Es darf kein Ego oder Personlichkeit haben, denn diese hat
Meinungen und ist an eine Form und folglich an den Selbsterhalt ge-
bunden und unterlage der Verganglichkeit und dem Tod.

5. Er oder Es kann keine Form haben (ergibt sich aus Punkt 2), kann
also folglich auch niemals aus der Natur heraustreten. Daher ist Er oder
Es weder mannlich noch weiblich noch sonstirgendwie.

6. Er oder Es kann niemals beleidigt werden, weil formlos und unan-
tastbar. Noch niemals hat Er oder Es Bestrafungen oder Verurteil-
ungen kundgetan, nur Menschen mit damonischem Bewul3tsein tun so
etwas im ,Namen Gottes".

7. Er oder Es muR alles neutral beobachten kdnnen, also sich zu allen
Ereignissen und Prozessen indifferent verhalten. Trotzdem muf} seine
Schopfung eine ,Gerechtigkeit und hierarchischen Ordnung® als Teil
seiner Eigenschaften widerspiegeln, sowohl physisch wie psychisch.
Auch das scheinbare Chaos folgt Regeln.

8. Er oder Es muf} die Ursache und Quelle von unerschopflichem Licht
und Energie sein, sonst ware das Universum schwarz, leb- und sinnlos
oder gar nicht machbar oder hatte "Stromausfall”.

Wie also kann die Antwort zur Suche ausfallen?

1. Gott gibt es NICHT, wenn man damit die fixe Vorstellung verbindet,
Gott ist an eine Form gebunden oder habe einen Korper oder ist
"menschlich". Noch NIE ist ein Gott aus der Natur herausgetreten.

2. Zu einem klaren JA kommt man, wenn man "Gott" als grenzenlose,
transzendente Qualitdt und Macht begreift (oder definiert), der als
Primadrausloser den "big bang" verursacht hat. Der "big bang" ist also
keine Ursache sondern eine Wirkung. Der "big bang" ist nach wie vor

381 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

eine Theorie, die durch standige Wiederholung glaubhaft erscheint und
zur Bibel paflt. Dal} sich alles aus einem Punkt heraus entwickelt
haben soll, ist fraglich. Ein Materialist kann sich etwas Grenzenloses
oder Transzendentes, das sich Laborgeraten oder Versuchsanordnun-
gen entzieht, nicht vorstellen oder nicht denken, daher greift er zu
dieser Denkkriicke. Siehe Kapitel "Wieso gibt es ein Universum?" und
"Wie ist der Kosmos strukturiert?". Die besten Laborgerate hat der
Mensch selbst in sich, er muf} sie nur durch das geistige Training (Neu-
Justierung der Sinne) ausgraben und benutzen. Er kann "Gott" am ein-
fachsten in sich selbst finden und erfahren. In Tempeln, Gotteshausern,
Statuen oder Bildern findet er "Gott" niemals. Die Mystiker, Buddhas
und Yogis haben festgestellt, dall es etwas gibt, was groler als das
Universum und unbegrenzt ist. Ermdglicht wird dies durch die schritt-
weise Expandierung des Bewultseins.

Wenn es neben diesem "Etwas" mehr keine weitere Kraft, Sache
oder Macht gibt, dann erfiillt es die Definition von Gott oder dem
Absoluten. Und was ist dieses "Etwas"?

Dieses Etwas ist von gleicher Art und Beschaffenheit wie unser
BewuBtsein, was von jedem erkannt werden kann. Andere nennen es
"Buddha-Zustand" oder "kosmisches Bewultsein", Hat der Adept sein
Bewultsein am Ende seiner Bemihungen grenzenlos ausgedehnt,
dann erkennt er die wahre Natur aller Realitdten. Im kosmischen Be-
wuldtsein gibt es noch den unbegrenzten Raum (Akasha) und die unbe-
grenzte Energie (Prana), die als Pakriti (Natur) bzeichnet werden. Die
Transzendenz (das Absolute, der Raum und die Energie) "fullen" jene
Unbegrenztheit, die als die Leere bekannt ist und keine Phanomena
aufweist. Akasha und Prana befinden sich in einem Spannungszu-
stand und erst wenn dieser "gestért" wird, entstehen die Phdnomene,
uns bekannt als Kosmos. Daraus folgt, wer sich mit dieser allerletzten
Realitdt verbinden kann, Gbernimmt seine Eigenschaften: allmachtig,
allgegenwartig und allwissend. Das BewuBtsein des Menschen ist der-
zeit als Tropfen Teil des kosmischen BewuBtseinsozeans vorhanden,
daher der Begriff "Ebenbild Gottes". Siehe "Was ist das Bewultsein?"
und "Was ist der Buddha-Zustand?".

"Goftt" ist eine hochst lebendige transzendente Qualitat und ma-
terialistisch nicht definierbar, daher die vergeblichen Versuche der Ma-
terialisten, dies (durch Denken) zu begreifen. Und was sie nicht be-
greifen, lehnen sie ab. Das BewuBtsein ist in seiner wahren Natur
klares Licht und da "Gott" ebenfalls klares kosmisches Licht ist,
ist er stufenweise erfahrbar durch Umwandlung des Tamas im eigenen
Wesen in Sattva (Licht). Daher die Feststellung Gott ist auBerhalb

382 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

und in uns gleichzeitig. Der Schopfergott der Christen ist nicht das
Hochste, er hat im Feinstofflichen einen Gegenspieler: das kosmische
Negative (Maro). All das erfahren die Buddhas und Yogis in der héch-
sten Realisation, wo der Kosmos in ihnen ist und nicht au3erhalb. Ein
Bhakti braucht nicht forschen, er hat fuhlbare Gewil3heit dariber, daf}
diese Qualitat existiert. In anderen Quellen ist "Gott" anschaulich be-
schrieben, u.a. in der Bhagavad Gita, Kapitel 7.

Atheisten kdnnen das Vorhandensein des Universums, der energet-
ischen Prozesse und der darin geltenden Naturgesetze, die schier un-
endlichen Phanomene sowie ihre eigene Intelligenz, die noch weiter
entwickelbar ist, nicht als mechanischen Zufall abtun. Trotzdem halten
sie an Darwin fest, dal} sich alles von unten her aus der Materie ent-
wickelt hat und alles folglich sich nur aus materiellen Prozessen ent-
wickelt hat. Doch woher kommt die Fahigkeit, die bereits bei Einzellern
FreRbares von Nicht-Frelbarem unterscheiden kann? Alles elektro-
chemische Reaktionen? Wenn dem so ist, dann kénnte man die Gier
auf diese Weise steuern, was bei unerséattlichen Superreicen praktisch
ware.

Was ist der personliche Gott?

Es gibt Buddhisten, die diesen Begriff ablehnen ebenso "Atman",
obwohl er/es eine erfahrbare Realitat ist - eigentlich mifiten sie sich
dann auch selbst ablehnen.

Das ist der "innere Mensch" bestehend aus pranischem Licht, der sich
Uber das Herzzentrum (Anahata) bemerkbar macht und als siiRe Se-
ligkeit dauerhaft empfunden werden kann. Die Intensitat der Seligkeit
wird bestimmt von der Bemuhung des Adepten zur Entfaltung der ur-
sachlosen Freude, des Metta, im Uben der extensiven Konzentration
sowie im Bestreben, die niedere Natur zu entmachten. Dies entspricht
dem 2. bis 3. Jhana oder der Stufe Pranayama-Pratyahara im Yoga.
Ohne Ojas (sublimierte Geschlechtskraft) "leuchtet" es nicht. Der
personliche Gott, einmal erweckt, ist immer da, man ist nie alleine,
aulder man bricht die Moral. So kommt der Schuler der Forderung zur
sexuellen Enthaltsamkeit leichter nach und durch ihn entwickelt sich
eine gelebte Empathie zu allem Lebendigen im Gegensatz zur Bruta-
litdt des Materialismus. Mit ihm wird alles klarer, die Schriften und der
spirituelle Weg werden besser verstanden. Er ist ein wunscherfillen-
des Element, wenn man hartnackig bittet. Und er kommuniziert mit dem
Schiuler Gber umgebende Lebewesen, allerdings anders als die Men-
schen es tun. Seine Stimme ist leise und im Larm des Materialismus
unhorbar, obwohl er immer ruft. Der persdnliche Gott ist ein Aspekt der
alles-liebenden Weisheit und wird zu einem unverzichtbaren "Besitz"
des Mystikers. Wer ihn hat, wird mit keinem Reichen der Welt tauschen
wollen.

383 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Foga?

Foga ist eine Abkiirzung fiir False Yoga oder Fake Yoga. Foga ist die
Reduzierung des Yoga-Systems auf Asanas, Meditation und einfache
Atemtechniken. Warum wird das hier erwahnt? Weil diesselbe Tendenz
im modernisierten Buddhismus sich auftut und den Menschen zwi-
schenzeitlich ebenso viele tibetisch-buddhistische Meditationen wie Yo-
gas angeboten werden.

Das ist und war niemals der Zweck von Yoga, so wird der wahre Yoga
verkrippelt. Das sieht man darin, daf’ der normale Mensch Yoga nur
mit Asanas und Meditation assoziiert. Der Foga ist ein mit materialist-
ischen Absichten neu geschaffenes Produkt, das dem Zweck des
Profits bzw. des Geldverdienens dient. Eine Abart von Foga sind die
Fakire mit denen diese Tendenz anfing. In Foga sind die geistigen
Werte eliminiert, wie z.B. die Edle Versittlichung, ausgeklammert wor-
den oder sind nur mehr eine Randnotiz. Die "Klienten" begreifen die
Yamas und Niyamas als Korsett (Bevormundung) ihres eigenen Le-
bensverstandnisses und bleiben weg - ein Produkt mit moralischem
Anspruch ist unverkauflich. Ohne Yama und Niyama erfahren die
Menschen keine gezielte Transformation ihres Wesens zum Guten, ihre
Charaktere bleiben gleich. Mehr noch, die Mehrheit nutzt die neu ge-
wonnene Harmonisierung und Freilegung von Potentialen zum ver-
besserten Erleben und Ausleben, was karmische Auswirkungen hat,
was auch fur die Lehrer und Verbreiter gilt. Hinsichtlich der unsicht-
baren spateren Folgen von Asanas siehe Unterkapitel "Asana" im
Kapitel "Vipassana". Mit Foga wird garantiert, da® der Mensch weiter-
hin ein Gefangener in den Bedingungen des Materialismus bleibt, was
scheinbar vielen sympathisch ist.

Sollte der Foga dem wahren Yoga gleichgesetzt werden, dann muf}
man auch den Materialismus zu einer Welt-Religion erheben. Alles
Mégliche wird heutzutage in Yoga verpackt: Tai Chi, Atemibungen, Pi-
lates, Fazien, Stressmanagement, Wellness, Aerobic, Gymnastiken fur
Gruppen, fir Senioren-Entspannung, flir Beckenboden, als Funktions-
gymnastik, Power-Yoga, Tanzgymnastik, holistische Gymnastik, Physio-
therapie usw.

Der wahre Yoga ist komplex und wird in 8 Entwicklungsstufen unter-
teilt, deren Ergebnisse mit denen der Jhanas verglichen werden kon-
nen und auf jeder Stufe unterschiedliche Techniken anwenden. Die Stu-
fen sind Yamas, Niyamas, Asana, Pranayama, Pratyahara, Dharana,

384 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Dhyana, Samadhi. Es gibt die Neben-Yogas wie Karma-, Bhakti- und
Jnana-Yoga. Weiters gibt es viele Neben-Yogas, die alle auf unter-
schiedliche Einzelpotentiale im Menschen abzielen oder Ausfuhrungs-
arten darstellen, insgesamt gibt es davon 84. Sie alle minden in den
oberen Raja-Yoga und in den Turiya-Zustand gleich dem Buddha-Zu-
stand.

385/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Ein Wort zu Hatha-Yoga

Eigentlich gehort dieses Thema nicht zum Buddhismus, obwohl der
tibetische Buddhismus zahlreiche Yogas integriert, sind hier einige auf-
klarende Worte zum inzwischen sehr populdren Hatha-Yoga eingefiigt,
denn der Hatha-Yoga ist allemein zur Bodengymnastik und WohlfGhlkur
verkommen und wird als "Droge" zum besseren Erleben und Ausleben,
angeboten. Siehe dazu auch Unterkapitel "Asana" im Kapitel "Medita-
tion und Konzentration". Das Wort "Hatha" ist zusammengesetzt aus
,Ha“ fir Sonne (Kraft, erhitzend) und ,tha“ fir Mond (Stille, kiihlend).

Unter Hatha Yoga verstehen Mystiker das Hestellen evidenter Kontakte
des BewuBtseins mit dem Denkprinzip (dem Mentalen), die eben duch
pysiologischen Umstande erzeugt werden kénnen. In Hatha-Yoga wer-
den durch figirliche Kérperstellungen gewisse Driicke auf neuro-psy-
chologische Zentren ausgeulbt, in denen Energien eingelagert sind,
die eben durch dieses Driicken oder Pressen "befreit" werden. Die ver-
schiedenen Korperstellungen sollen eben diese Energien als Fahrzeug
fir das personliche Bewuldtsein abgeben, damit das Selbst-Bewul3t-
Werden die Verbindungen zu essentiellen Elelmenten des Kosmos auf
das Niveau des TagesbewuBtseins bringt. Die figurlichen Positionen im
Hatha-Yoga stellen Bedingungen her, die a) zuerst den Koérper har-
monisieren, dann b) den FluR der Lebenskraft gerade richten und c) zu-
guterletzt das Bewultseins in den Zustand der Befreiung versetzen.
Falls wir nicht unbedingt die Befreiung des Bewuftseins von den er-
starrenden und gesundheitlichen Unordnungen durch Kontakte (mit der
Welt) sehen, so kann unsere Aufmerksamkeit sicherlich von weiteren
Ergebnissen eingenommen werden, welche, unabhangig von den Ten-
denzen des BewuBtseins oder anderer Faktoren, die den Korper har-
monisieren und die Gesundheit stéarken oder schwachen kénnen. Diese
Frage ist allerdings nicht abhangig von speziellen Bedingungen, welche
aber in Hatha-Yoga ausschlaggebend sind. Wenn wir allerdings den all-
gemeinen Einflul der Hatha-Yoga-Ubungen auf die Gesundheit be-
trachten, so kann man sagen, dal} alle Stellungen (Positionen), Atem-
Ubungen und andere Ubungen immer eine gute gesundheitliche Wirk-
ung haben, wenn man die Basisregeln der Hatha-Yoga einfhalt.

Was sind die Basisregeln? Das ist a) ein ruhiges Denkprinzip und b)
emotionale Unerrregbarkeit, ¢) das Uben der Positionen in groRtmog-
lichen inneren Ruhe, und d) im leisen Ein- und Ausatmen und ganzem
Fillen der Lungen, ohne dabei diese zu lberdehnen aber trotzdem
langsam die Fullmenge Uber das Normale hinaus zu erhéhen. Unter
diesen Umstanden kénnen wir einen sehr ginstigen Effekt auf unsere

386 / 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Gesundheit erreichen.

In Hatha-Yoga will man die erwiinschten Ergebnisse mit groRer Absicht
erreichen. Da es aber leider keine guten und echten Lehrer (Meister)
des Hatha-Yoga, besonders im Westen, gibt, sind sichere Ergebnisse
wie in einer Schule rar. Wenn man Hatha-Yoga unter diesen Beding-
ungen ausfuhrt, wird das einen gunstigen Effekt in einer eher zufalligen
Art auf die Gesundheit haben, aber man kann darauf zahlen, es wird
sicherlich passieren. Wenn unter einem erfahrenen Lehrer die vorge-
gebenen Positionen ausgefiihrt werden, wird die in den Organen ge-
bundene Lebensenergie freigesetzt. Daher ist simultan eine Selbst-Dis-
ziplin im Denken vorgeschrieben, denn diese kostbare Energie darf
nicht verschwendet (zweckentfremdet) werden, was karmisch strenger
beurteilt wird. Wenn alles richtig gemacht wird, dann beginnt die
Lebensenergie (pranische Kraft) zu kreisen und harmonisiert mit Druck
den Korper. Unter der Fuhrung eines Meisters zwingt der Hatha-Yogi
die Energie auf eine solche Art, dal} ein elektro-magnetisches Feld
entsteht, in dem keine funktionale Stéorung entstehen kann und die so
kreisende Energie im Korper starkt das psychische Potential erheblich.
Mehr dazu in den Kapiteln "Kundalini", Unterkapital "Pranayama", und
in "Meditation und Konzentration".

Wenn also diese von den Organen befreite (pranische) Energie fir eine
ausreichend lange Zeit im Korper kreist, wird diese transformierte Kraft
wahrgenommen. Dabei darf aber der Hatha-Yogi nicht in Verbindungen
mit der Sinneswelt hinein gezogen werden und davor wird am Anfang
der Ubungen ausdriicklich gewarnt. Die so verfiigbare Kraft gibt dem
Yog eine hdhere Lebenserfahrungen dadurch, dal sein Bewuftsein in
die Uberphysikalischen Sphéaren (feinstoffliches Kontinuum der Ener-
gien) eindringen kann. Ein Yogi, der dieses Niveau erreicht hat, kann all
das feststellen, was anderen verborgen bleibt. Gleichzeitig entwickeln
sich die feinstofflichen Sinne und schon vorher erweitert sich das
Bewultsein in hohere Welten, die man mit den normalen Sinnen nicht
sehen kann. Und all das ereignet sich, ohne daR die Qualitat und
Unterscheidungskraft verandert wird und der Yogi deduziert problemlos
die neue Welt von der materiellen Welt, wo eben die normalen Leute
keine Ahnung davon haben. Und diese neue Welt ist genauso real wie
das materielle (ertastbare) Kontinuum. Dieses neue Kontinuum liegt in
der universellen Frequenzskala héher als das uns bekannte. Der Yogi
lernt, sich zwischen den Welten (Sphéren) beliebig zu "bewegen" und
mithilfe der Konzentrationskraft kann er unerwiinschte Erscheinungen
vertreiben. Nebenbei werden gewisse mystischen Fahigkeiten erwor-
ben, wie z.B. Gedanken lesen anderer. Ab hier geht Hatha-Yoga in den
Raja-Yoga Uber und setzt mit Pratyahara fort.

387 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

222 Begriffe und Definitionen

Wer sich nicht mit der Vielzahl (> 2.000) von Begriffen aus der Welt des
Buddhismus und Yoga herumschlagen will oder nicht viel Zeit
aufwenden will, dem wird das "Mystisches Glossar" des Autors em-
pfohlen (erhaltlich als Taschenbuch auf Amazon). Aufgrund von sin-
nigen Fragen werden kurz und bulndig Definitionen geboten, die mit
Kommentaren und praktischen Tips versehen sind. Damit wird die
ganze "Komplexitat" der geistigen Entwicklung viel besser verstanden,
die Kommunikation mit anderen wird erleichtert und Mil3verstandnisse
werden klein gehalten. Praktizierende sollten nach einer gewissen Zeit
der Bemuhung (z.B. nach 2 Jahren) diese gut kennen, denn Studium
geistiger Literatur gehdért zu den Pflichten der Edlen Versittlichung und
werden durch die eigene Empirik verstandlicher.

Eine weitere erstklassige Quelle ist hier gegeben, allerdings nur in
tschechisch mit Titel: "Maly-mysticky-slovnik-naucny"

Das kleine mystische Lexikon mit 512 Seiten von K.Minarik, erhaltlich
Uber https://canopus.cz/de/maly-mysticky-slovnik-naucny.

Der thematische Umfang mit den 1800 Stichworten ist betrachtlich
breit und umfalRt die Beruihrungspunkte zwischen der Psychologie, Phy-
siologie, Neurologie, Physik und der mystischen Praxis; die tibetische
Mystik, den Buddhismus, das Christentum und weitere orientalischen
religidse und philosophische Richtungen, verschiedenen europaischen
Philosophien sowie die Astrologie.

Wer sich Uber das Internet informieren will, dem sei Vorsicht angeraten
und er solle vergleichen, denn es gibt dort neben seriésen und
sachkundigen Autoren auch viele Webseiten mit abweichenden, teils
falschen, Inhalten. Hier einige Internet-Quellen (ohne Gewabhr):
Generell: wikipedia deutsch, wikipedia englisch (besser)

Yoga: yogawiki, yogaeasy

Auch als PDF fur den Buddhismus (englisch bevorzugt):

Buddhist dictionary pdf (von Nyanatolika)*

The seekers glossary of buddhism pdf (www.budaedu.org.tw)*

* vom Autor benutzt

388 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Nachwort

Im jetzigen Zeitalter, in Zeiten der Ungerechtigkeit, des schamlosen
Reichtums und der brutalen Macht gibt es immer noch fir alle den
groRen Gleichmacher Tod.

Unausgereifte haben den Namen Buddhas beschlagnahmt und pragen
,-nheue” Lehren und haben die Originallehre wegen eigener Unfahigkeit,
den hochsten Zustand zu erlangen, angepalt, verwassert, ausge-
schmuckt, standardisiert oder Teile ,vergessen®.

In Zeiten, wo schier alles aus den geistigen Lehren in ,Produkte ver-
packt‘ und verkauft wird und wo Menschen aufgrund ihrer material-
istischen Blendung nicht mehr unterscheiden kénnen, ob das Gelehrte
mehr den Lehrverkiindern oder ihnen nitzt, ist die Aufrechterhaltung
der Klarheit und Unverfalschtheit ein hohes und wichtiges Gut. Statt
,Om Mani Padme Hum* gibt es jetzt das ,Om Mani Pay Me Hum®".

In Zeiten, wo Politiker sich der Religion und der Schriften bedienen, den
Sinn verdrehen und ihre Unterstitzer jede Verantwortung ablehnen, ist
der Weg in die Hdlle vorgegeben. Daher ist es wichtig, wachsam und
achtsam zu sein und sich zu vergegenwartigen: der primare Sinn des
eigenen Lebens ist, sich selbst zum Guten zu verbesseren, den Kar-
maschutz und das innere Licht der Weisheit zu entwickeln. Nur so wird
das Bollwerk gegen das Bose in der Welt gestarkt. Und wenn die
Weisheit sich etabliert hat, kann man richtig und folgenlos zum Wohl
der anderen wirken. Der Weg zum inneren Glick und zum perma-
nenten Selbst-Bewu3t-Werden wurde hier vorgegeben.

Hiermit ist alles gesagt.

OM VAJRASATTVA HUM

389 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Statistik

Derzeit (Stand 2022) gibt es ca. 450 - 500 Millionen Menschen, die der
buddhistischen Religion zugeordnet werden. Das sind ca. 7,0 - 7,5%
der Weltbevdlkerung. Davon sind ca. 45 Millionen aktiv praktizierende
Buddhisten (tagliches Meditieren und Praktizieren).

Die meisten Buddhisten gibt es in China, Bhutan, Japan, Kambodscha,
Laos, Mongolei, Myanmar, Sri Lanka, Sldkorea, Taiwan, Thailand und
Vietnam. In Nepal sind es 11% der Bevdlkerung, wobei der Anteil der
Tibeter daran statistisch nicht ausgewiesen ist. Der tibetische Budd-
hismus ist in Europa trotz seiner Minderheit gut vertreten, was auf die
zeremonienhafte Vorbereitungen (Lamrim und Ngoéndro) zuriickzu-
fihren ist. In der Praxis ist der tibetische Buddhismus von Yoga schwer
zu trennen.

In Deutschland (2023) sind es ca. 300.000 und davon sind ca. 30.000
aktive Buddhisten, wahrscheinlich mehr als statistisch erfaf3t. Wieviele
davon den tibetischen, theravadischen oder Zen-Buddhismus prakti-
zieren ist nicht bekannt. Allgemeine Zahlen findet man auf dieser Web-
seite: www.buddhismus.de

Unbekannt ist, wieviele "Gelegenheits-Buddhisten" sind, wieviele die
buddhistische Praxis wieder aufgeben und wieviele Neuzugange es
gibt. Ebenso unbekannt ist, wieviele Buddhisten im 1. und 2. budd-
histischen Jhana leben oder von einer Tradition (Schule) zur anderen
wechseln oder wieviele den Bodhi realisiert haben. Auch unbekannt ist
die Anzahl der Dharmalehrer (deutsch und nicht-deutsch). Und weiters
unbekannt sind die Vermdgenswerte (Grund, Immobilien, Ashrams, Re-
treats etc.), die in e.V.'s verborgen sind.

Daraus ergibt sich: Wenn nur 1 Millionstel der aktiven Buddhisten alles
richtig und mit Willensstarke die Lehre Buddhas umsetzen wirde, dann
hatten wir mindestens 45 Buddhas auf dieser Welt. Wie wunderbar
ware dies. Buddhas treten naturlich nicht &ffentlich-wirksam auf (das
passiert nur in groen Zeitabstdnden und wenn die Menschheit ein
"Refresh" braucht), sondern agieren im Unsichtbaren fir die Berufenen
und zum Wohle der Menschheit und insbesondere fiir das Land, wo
das Karma sie hingesetzt hat.

Ebenso wird geschatzt (2022), dall ca. 500 Millionen Menschen

390/ 397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

weltweit meditieren (Yoga und Buddhismus) und damit einen Umsatz
von mehr als $ 100 Milliarden (2022) generieren. Aber hat das positive
Wirkungen fiir die Menschheit, wenn nur das Ego repariert wird? Bei
den Yoga-Meditationen hdren viele nach 6 Monaten wieder auf (u.a.
Kostenproblem). Die maximale Verweilzeit bei Yoga betragt durch-
schnittlich ca. 4 Jahre. Bei den Buddhisten werden es mehr Jahre sein,
besonders bei alteren Menschen. Wieviele in buddhistischen Sanghas
(Nicht-Ordinierte) ein ganzes Leben lang bleiben und praktizieren ist
unbekannt. Tatsache aber ist, dal® heutzutage mit der Lehrverkin-
digung im Westen eine gute Existenz mdglich ist, da die "Entgelte"
reichlicher ausfallen als im Osten und aufgrund der Inflation starker
steigen.

391 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Schriften und Quellen

A) Die tibetischen Schriften
1. Gampopa: Der Kostbare Schmuck der Befreiung
(Die Edlen Lehren mit ca. 700 Zitaten )
2. Gampopa: Die (28) Vorschriften fir den Hochsten Weg
(Zusammenfassung aus allen Sutren)
3. Padmasambhava: Das Tibetische Book der GrofRen Befreiung
4. Kangyur und Tengyur

Kangyur und Tengyur (Sammlungen) sind derzeit nur teilweise ins Englische
Ubersetzt, auch bekannt als die 84.000. (sieche Webseite http://84000.co oder
https://84000.co/ ).

Kangyur

Die Bedeutung von ,Kangyur® ist ,die bersetzten Worte (des Buddhas)“. Es
handelt sich um die gesamte Textsammlung, die als Buddhavacana oder
,Buddha-Wort* gilt und ins Tibetische Ubersetzt wurde. Bei den Texten des
Kangyur handelt es sich nicht nur um Auf-zeichnungen von Buddhas eigenen
Reden, sondern auch um Lehren und Erklarungen anderer — oft von seinen
engen Schilern mit seiner Zustimmung oder von anderen erleuchteten Wesen
erstellt. Ebenfalls enthalten sind systematische Zusammenstellungen der Aus-
sagen Buddhas zu bestimmten Themen, z.B. die Regeln der kldsterlichen Dis-
ziplin (?) in den VinayaTexten.

Tengyur

Tengyur* bedeutet ,die libersetzten Abhandlungen®. Es besteht aus Ubersetz-
ungen ins Tibetische von Werken indischer buddhistischer Meister, in denen die
Worte Buddhas erlautert und weiter ausgefiihrt werden. Tengyur beinhaltet das
Tantra-Yoga.

Die Oberlamas und Tulkus der 4 verschiedenen Traditionen haben jeder flr
sich viele Blicher oder digitale Medien erstellt, die sich alle inhaltlich irgendwie
gleichen (missen), daflir aber blumige Titel aufweisen.

B) Die indischen Schriften

1. Visuddha-Magga (Weg der Reinheit)

2. Vimuti-Magga (Weg der Freiheit)

3. Nagarjuna: The Middle Way (Mulamadhyamakkarika)

4. Pali-Kanon (Tipitaka) bestehend aus
Vinaya Pitaka, Der Korb der Ordens Regeln
Mahavagga, die groRe Gruppe der Ordensregeln
Cullavagga, die kleine Gruppe der Ordensregeln
Bhikkhu Vibhanga, Vorschriften fiir die Ménche
Bhikkhunt Vibhanga, Vorschriften fir die Nonnen
Parivara, das Rahmenwerk zu den Vorschriften

[Anhang zum Vinaya]

Sutta Pitaka, Der Korb der Lehrsatze

392 /397


https://84000.co/
http://84000.co/

Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Digha Nikaya, die Langeren Lehrreden (2018)

Majjhima Nikaya, die Mittleren Lehrreden

Samyutta Nikaya, die Gruppierten Lehrreden

Anguttara Nikaya, die Angereihten Lehrreden

Khuddaka Nikaya, die Kurzen Texte

KhuddakaPatha, das kleine Lesebuch

Dhammapada, der Wahrheitspfad

Udana, die feierlichen Sinnspriiche

Itivuttaka, Aphorismen

Sutta Nipata, Sutta Bruchstlicke

Vimanavathu, die Gétterpalastgeschichten

Petavathu, die Gespenstergeschichten

Theragatha, die Spriiche der Ménche

Therigatha, die Spriiche der Nonnen

Jataka, Wiedergeburtsgeschichten

Niddesa, Ausmalung Kommentar zum Sutta Nipata (nicht vorhanden)
Pathisambhidamagga, Der analytische Weg

Apadana, Abgaben von Erklarungen zur Heiligkeit (nicht vorhanden)
Buddhavamsa, Die Geschichte der Erwachten

CariyaPitaka, Lebenswandel

Abhidhamma Pitaka, der Korb der Hoheren Lehrreden
Dhammasangan, Auflistung der Phanomene

Vibhanga

DhatuKatha, PrinzipErklarungen

Puggala Pafiatti, Beschreibung der Personen

Katha Vatthu, Streitpunkte Besprechung der strittigen Punkte (nur ein
paar Auszuge)

Yamaka, Doppelfragen Paare von Gegensatzen (nicht vorhanden)
Patthana das Buch der Bedingten Entstehung (nicht vorhanden)

Wer neben dem Pali-Kanon auch noch Schriften des Yoga gelesen oder
studiert hat, wird feststellen, dal es im Pali-Kanon griindlich vermieden wurde,
Begriffe aus dem Yoga zu verwenden. Damit wurde eine Abrenzung offiziell
zementiert, die aber in der empirischen Praxis verschwinden. Aber der Einzug
von Yoga bzw. yogischen Begriffen in die buddhistische Lehre hat bereits statt-
gefunden.

393 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

Literatur aligemein

Hier eine Empfehlung diverser Literatur fir eine geistige Entwicklung allgemein.
Da nicht nur die Lehre Buddhas zur héchsten Erkenntnis fuhrt, sondern auch
andere System das gleiche anstreben und be-wirken, schadet es nicht, den
Blick iiber den Zaun zu richten. Dies ist ein weiterer Schritt zur Offnung des
Bewultseins. Siehe Kapitel "3 Systeme". Es ist wie beim Besteigen eines
Berges, man kann auf mehreren Routen zum Gipfel gelangen, doch die
Methoden (Werkzeuge und "Ausriistung") kann man kombinieren, zahlen tun
nur die Er-gebnisse. Literatur und Unterlagen der einzelnen Schulen und
Tradiionen wurden hier aufgrund der untibersehbaren Menge nicht auf-gelistet.
Sie gehen alle auf bestimmte Quellen zuriick. Unerwahnbar bleiben die
unzahligen Videos und Webseiten zu Buddha's Lehre.

Nyanaponika: Geistestraining durch Achtsamkeit

Thanissaro Bhikkhu: Buddhismus Sammlung der Sutren (englisch)
Nyanatolika: Visuddhi-Magga und Worte Buddhas (Empfehlung)
Nyanatolika: Buddhist Dictionary

Nyanatusita, Soma Thera: Vimutti-Magga

Nagarjuna: The Middle Way (fiir Schulgelehrte und Philosophen)
Damien Keown: A very short introduction into Buddhism

Gampopa: Jewel Ornament of Liberation (Amnyi Trulchung Rinpoche)
Gampopa: Juwelenschmuck der Befreiung deutsch (Sonam Lhundrup)
Gampopa: Der Kostbare Schmuck der Befreiung (deutsch)

Gampopa: The Supreme Path Of Discipleship (28 wichtige Dinge)

K. Minarik: Yoga and Buddhism in the life of a contemporary person
Kalff: Logik der Freude (Einfuhrung in den Buddhismus)

Karl Gjellerup: Der Pilger Kamanita (buddhistischer Roman)

Andere Quellen (meistens haben sie eine andere Terminologie fiir dasselbe)
Patanjali: Raja-Yoga-Sutras mit Kommentierungen von Vivekananda
Vivekananda: Jnana-, Bhakti- und Karma-Yoga

Theos Bernard: Heaven lies within us (Hatha Yoga)

K.O. Schmidt: Bhagavad Gita (die Bibel der Inder)

K.O. Schmidt: Magie der Freude

W.Y. Evans-Wentz: Das tibetische Totenbuch (Bardo Thédol)

W.Y. Evans-Wentz: The Tibetan Book of the Great Liberation
(Padmasambhava)

W.Y. Evans-Wentz: Tibetan Yoga and Secret Doctrines

Choégyam Trungpa: Das Totenbuch der Tibeter

Garma C.C. Chang: Mahamudra

Garma C.C. Chang: 6 Yogas of Naropa

Prentice Mulford: Méglichkeit des Unmdglichen

394 /397



Tapopa — Die zeitgemaRe Praxis der Lehre Buddhas

395 /397



	Zum Inhalt
	Was ist Buddhismus?
	Aufmerken!
	Über die Zielsetzung
	Buddhistische Wahrheiten
	Einlesen
	Warum eine Zeitgemäßheit?
	3 Systeme 3 Wege
	Zerfledderung und Diffusion
	Die zeitgemäße Praxis
	Absolutheit
	Allgemeines zur Praxis
	Sektensyndrom und spiritueller Egoismus
	Wozu Klöster oder Meditationszentren?
	Anwendungshorizont
	Unterschiede in der Lehrvermittlung
	Einen wahren Meister finden
	Wahrer Meister und guter Schüler
	Die Bedeutung der Achtsamkeit
	Analyse der Achtsamkeit
	Die Praxis der Achtsamkeit
	Das kurze Satipatthana Sutra
	Die Praxis der Ursachlosen Freude
	Die Großen Freuden
	Das Rufen der Höheren Seele
	Die Praxis der liebevollen Güte (Bodhicitta)
	Die Praxis der Moral
	Das Problem der Sexualität
	Die Praxis der Meditation & Konzentration
	Alles zur Meditation
	Alles zur Konzentration
	Extensive (transformative) Konzentration

	Glaube, Wissen, Gebet, Nicht-Zweifeln
	Lamrim und Ngöndro
	Prüfkriterien Fortschritt
	Die großen und kleinen Fallen
	Warum ist Lachen gut?
	Mahamudra
	Zen
	Fazit zur Praxis
	Bemühung im Alter

	Bewußtsein: das Allerkostbarste
	Das Geheimnis des Bewußtseins
	Was ist das Bewußtsein?
	Was ist das Denkprinzip?
	Das Denkprinzip und Tantra-Yoga
	Was ist das Unterbewußtsein?
	Was ist der Trieb?
	Was ist der Buddha-Zustand?

	Maha-Satipatthana-Sutra komplett
	Prajna-Paramita-Sutra
	BUCH IV
	Wach-Werden
	Der Weg zur Vollkommenheit
	Das größte Hindernis
	Sublimation vs. Animalität
	Die Mystik und die Sexualität
	Die höchste Paramita
	Das begleitende Wissen
	Klarheit in Begriffen
	Die Analyse des 8-fachen Pfades
	Was ist das wichtigste Requisit?
	Was ist der Mensch?
	Was ist die Persönlichkeit?
	Zu lösende Probleme
	Das mentale Problem und seine Lösung
	Gefühle und Tastsinn
	Was sind Jhanas?
	Das Anupada-Sutra (Jhanas)
	Tibetischer Tantra
	Die Erbfolge der Lehre
	Karma verstehen
	Karma: Wirkungen von Taten
	Was ist das Samsaro?
	Was passiert im Tod?
	Was ist das Bardo?
	Karmische Kräfte im Bardo
	Nicht-Haften
	Unscheinbar aber bedeutsam
	Alleine oder Gemeinsam?
	Wie wirkt Satipatthana?
	Wozu hat der Mensch ein Bewußtsein?
	Wieso gibt es überhaupt das Universum?
	Was ist das Kali-Yuga?
	Die innere Mechanik
	Was ist Konzentrationsfähigkeit?
	Was ist der Trikaya?
	Was ist Maro?
	Was ist ein Gedanke?
	Wie ist der Kosmos strukturiert?
	Was ist ein Schulgelehrter?
	Was ist Mystik und die mystischen Elemente?
	Was ist Vajrayana?
	Was ist Sukhayana?
	Was ist der "innere Schweinehund"?
	Was ist Kundalini?
	Mehr zur transformativen Konzentration
	Gibt es Gott?
	Was ist Foga?
	Ein Wort zu Hatha-Yoga
	222 Begriffe und Definitionen

	Nachwort
	Statistik
	Schriften und Quellen
	Literatur allgemein

