


Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Angaben zum Buch

Autor: Chenrezi Tapopa
Titel: Buddha Werden
Untertitel:  Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas 2500 Jahre 
danach

Dieses Buch ersetzt das bereits erschienene Buch mit dem Haupttitel: 
Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas
Neben der Titeländerung wurden neue Kapitel eingefügt. 

1. Auflage 2024 
Verlag Kindle Direct Publishing, Vertrieb Amazon
Format A5+ Taschenbuch

Email: tapopa4@gmail.com
Webseite: https://vajrabuddhismus.de 
(Möglicherweise ab 2028 nicht mehr existent)

Das  Werk,  einschließlich  aller  seiner  Texte  ist  urheberrechtlich 
geschützt,  einschließlich  eingefügter  Texte  Dritter.  Jede  Verwertung 
außerhalb  der  engen  Grenzen  des  Urheberrechtsgesetzes  ist  ohne 
Zustimmung des  Verlages  bzw.  des  Autors  unzulässig  und  strafbar. 
Dies  gilt  insbesondere  für  Vervielfältigungen,  Übersetzungen,  Mikro-
verfilmungen  und  die  Einspeicherung  in  elektronische  Systeme. 
Verwendung  von  Textpassagen  unter  Verweis  auf  diese  Quelle  hier 
sind erlaubt.

Abbildungen: Aus dem Internet, Urheber nicht ermittelbar

© Tapopa 2023/2024  
ISBN auf der Umschlag-Rückseite

1 / 397

http://vajrabuddhismus.de/


Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

PRÄAMBEL

Dank all denen, die den Weg zur Seligkeit, zum höchsten
Intellekt, zur Geistesklarheit weg von Kummer und Leid

neu entdeckt haben und lehren.

Dank all denen, die die Macht der Einweihung haben
und so die Himmelsleiter lebendig erhalten.

Mögen sie dieses Werk beschützen, sodaß Maro niemals darauf 
einwirken kann.

Das Buch beruht auf verschiedenen Quellen der Weisheit (siehe 
Kapitel „Literatur allgemein“ am Buchende“) und des geistigen Erbes 

der Menschheit aus dem Osten.
 Die meisten Quellen sind öffentlich zugänglich und nur ein kleiner Teil 

wurde in engerem Kreise aufgezeichnet bekannt als mündliche 
Übertragung und daher relativ unbekannt, aber nicht minder wichtig.
Der Autor hat nur das geordnet und zusammengetragen, was durch 

eigene Empirik gedeckt ist bzw. darauf aufbauend als wahr und zeitlos 
gültig erkannt wurde.

Das Buch soll nebenbei eine Lücke im Wissen zu sich selbst schließen 
und zu einer erfolgreichen Praxis verhelfen, denn in den verschiedenen 

Traditionen wird die Lehre unterschiedlich dargelegt und praktiziert. 
Würde ein neuer Buddha hier im Westen erscheinen, er würde 

gleichweise seine Lehre passend zum heutigen Mentalzustand der 
Menschen psychologisch darlegen.

Möge die geistige Essenz dieses Buches solange im Raum 
schwingen bis alle Wesen erlöst sind.

2 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Mal so dahingesagt

In den Zeiten der Digitalisierung und Globalisierung ist der Mensch 
ständig Reizen und Beinflußungen ausgesetzt, die sein Inneres 

aufwühlen und mit Unheilbringendem füllen. Die gesellschaftliche 
Erziehung bringt konsumorientierte Menschen hervor, das sie nicht 

innerlich anhalten läßt und die Ursache ständiger Unzufriedenheit ist.
 All das hat Auswirkungen auf das tägliche Leben, erzeugt 

unerwünschte Denkinhalte und vermehrt die psychischen Defekte.

Daher ist es höchst wertvoll, daß eine Lehre wie die des Buddha 
existiert, wodurch der Mensch seine höheren Potentiale erkennen, in 

ihnen leben und trotzdem einen Beruf ausüben kann. 
Der Gang der Welt ist nicht zu ändern, der eigene geistige Aufstieg hat 

Priorität und ist eine Verpflichtung.
Das Finden des tiefen inneren Ruhepunktes bewirkt eine 

Unantastbarkeit durch die Welt und das Erkennen weiterer Realitäten, 
auch jener, die entscheidenden Anteil am eigenen Schicksal haben. 

Weil der Mensch durch Unwissenheit die höheren Lebenswerte und 
seine inneren Potentiale ignoriert und lieber im Materialismus und 

Dämonischem verharrt, erkauft er sich Leid, Ungemach und den Tod. 
Erst durch Umkehrung kommt der Mensch wieder dem näher, wonach 

er sich wirklich dauerhaft sehnt: 
innere Ruhe, innere Freude und innere Zufriedenheit. 

Nur solche Qualitäten bringen günstige Bedingungen hervor.
Leider ist der Wiederaufstieg in lichtere Qualitäten schwieriger als das 

Verweilen in innerer Passivität, aber es lohnt sich immer. 

Die tiefe Kluft zwischen schnellem technischem Fortschritt mit seinen 
Möglichkeiten und dem undisziplinierten Denken erzeugt einen 

Schicksalstrom, dessen Folgen dem Menschen egal sind, aber gerade 
diesen begegnet er später als Riesen in seiner nächsten Existenz 

wieder. 
Diese Diskrepanz ist das Hauptproblem der jetzigen Menschheit. 

Das Böse und das Gute entspringen nicht einer Laune Gottes.

3 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Zum Inhalt
Dieses Buch richtet sich vorwiegend an Praktizierende, also an jene, 
die bereits eine sporadische oder kontinuierliche Praxis einer geistige 
Entwicklung mithilfe  der  Lehre Buddhas ausführen und intensivieren 
wollen. Aber auch  Einsteiger, Atheisten und  Nicht-Buddhisten kön-
nen davon profitieren und finden so Zugang zu seinem System, das 
eindeutig wissenschafltiche Züge aufweist.

1. Der Leser findet hier alles für eine solide Praxis vor. 
2. Die zeitgemäße Darlegung der Praxis der Geistlehre Buddhas ist 
ideal für alle Buddhisten (egal welcher Tradition oder Schule),  denn 
im Fokus stehen die psychisch-transzendenten Komponenten und nicht 
die mentale Auffassungsgabe des Menschen.
3. Der Leser wird bis zum 4. buddhistischen Jhana herangeführt.
4. Als weitere Edelsteine werden dem Leser 2 ergänzende Wege ange-
boten wie "Wach-Werden" und "Der Weg zur Vollkommenheit" und 
die Abhandlungen "Sublimation vs Animalität", "Mystik und Sexual-
ität" und "Die höchste Paramita" suchen ihresgleichen !
5. Alles über das Bewußtsein, das Allerkostbarste im Universum. 
6. Weiteres Unverzichtbares, begleitendes Wissen rundet alles ab.

Die Praxis zum Fortschritt  in der Entwicklung hat hier absolute 
Priorität.  Aus der Sicht  erreichbarer Ergebnisse und unter Einbezieh-
ung diverser  Schriften  und  Abhandlungen  als  Leitplanken  ist  dieses 
Buch entstanden. Alle Erklärungen hierin sind traditions-neutral. 

Die tibetische Praxis von Lamrim und Ngöndro wurde von Buddha nicht 
gelehrt, jedoch wie man dasselbe erreichen kann, ist hier dargelegt. Die 
Qualität und Art der Lehrvermittlung (Traditionen) wird beleuchtet. Der 
Grundpfeiler  Vipassana-Meditation-Konzentration  ist  aufgrund  seiner 
Bedeutung  zur  Vermeidung negativer  Ergebnisse  ausführlich  erklärt. 
Der Leser wird zahlreiche Tips und wertvolle Hinweise vorfinden. 

Wissensgrundlage zur Lehre Buddhas in diesem Buch sind die Dar-
legungen a) "Worte des Buddha" (Komprimat), “Der Weg zur Reinheit” 
(Visuddha-Magga),  “Weg  der  Freiheit”  (Vimutti-Magga)  als  indisch-
asiatisches Verständnis, b) im “Jewel Ornament of Liberation” und "The 
Tibetan Book of Great Liberation" aus tibetischer Sicht, c) unveröffent-
lichte Texte zum Vajrayana und d) diverse Sutras aus dem Pali-Kanon 
und  e)  Darlegungen  eines  Bodhisattvas  der  Jetzt-Zeit.  Texte  des 
Kangyur und Tengyur wurden nicht verwendet. 

4 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Buddhismus?

Dem sachkundigen Leser braucht dies nicht extra erklärt  zu werden, 
doch für diejenigen, die sich das erste Mal dafür interessieren, sei es 
hier eingefügt.

1.  Buddhismus ist  die  organisierte  Verbreitung und Vermittlung 
der Lehre des historischen Buddha Gautamo (oder Shakyamuni).

2.  Die Lehre Buddhas ist ein geistiges Entwicklungssystem,  wel-
ches  weder theistisch  noch dualistisch ist, noch  einen Glauben 
verlangt. 

Der  Name ist  abgeleitet  vom Zustand der  geistigen Vollkommenheit 
(Bodhi) der Person des Siddharta Gautamo, der vor ca. 2500 Jahren 
lebte. Buddha lehrte mehrere grundlegende Bemühungen, die über die 
methodischen Analyse des  eigenen Wesens hinaus  zur  Entdeckung 
der allerletzten Realität hinter allen Phänomena führen. Damit ist die 
Umwandlung des eigenen Wesens und das Erreichen des Endes aller 
Wissenschaften verbunden (kein Geheimnis mehr). Seine Lehre ist un-
widerlegbar, absolut und kulturlos. Berühmt sind die 4 Edlen Wahrheit-
en mit der Darlegung der Bedingtheit, der Ursachen, der Kausalketten 
und deren Beendigung (Lösung).

Durch die (später erfolgte) schriftliche Aufzeichnung seiner Lehrreden 
(Sutren), durch die Gründung von Klöstern und deren Vermittlung (Ver-
kündigung) in die Breite und entstand das, was man  Religion nennt. 
Buddhas  Unterweisungen  sind  auch  als  Dharma bekannt.  Gewisse 
Anforderungen im Buddhismus sind gleich mit anderen Religionen. 

Die  gesamten  Lehrreden  Buddhas,  einschließlich  der  Ordensregeln, 
wurde im Tipitaka (Pali-Kanon) vollständig von Buddhaghosa im 5. Jh. 
AC dargelegt, während im 2. Jh. AC Nagarjuna den "Mittleren Weg" for-
muliert  hat.  Das Dhammapada ist  eine Anthologie von Aussprüchen 
des historischen Buddha. Die Pali-Aufzeichnungen passierten mehrere 
Konzile  und  Reformen,  die  Authenzität  diverser  Lehrreden ist  damit 
nicht immer gewährleistet. Die Tibeter haben ein Gegenstück dazu im 
Kangyur und Tengyur, deren 84000 Teile derzeit (2024) ins Englische 
übersetzt werden.

5 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Inhaltsverzeichnis
EINLEITENDES
Zum Inhalt........................................................................................................... 4
Was ist Buddhismus?.......................................................................................... 5
Aufmerken!.......................................................................................................... 9
Über die Zielsetzung.........................................................................................13
Buddhistische Wahrheiten.................................................................................16
Einlesen............................................................................................................. 18
Warum eine Zeitgemäßheit?.............................................................................21
3 Systeme 3 Wege............................................................................................25
Zerfledderung und Diffusion..............................................................................32

BUCH I - DIE ZEITGEMÄSSE PRAXIS............................................................34
Absolutheit................................................................................................... 35
Allgemeines zur Praxis................................................................................37
Sektensyndrom und spiritueller Egoismus...................................................43
Wozu Klöster oder Meditationszentren?......................................................47
Anwendungshorizont...................................................................................48
Unterschiede in der Lehrvermittlung............................................................49
Einen wahren Meister finden.......................................................................51
Wahrer Meister und guter Schüler...............................................................53
Die Bedeutung der Achtsamkeit...............................................................58
Analyse der Achtsamkeit.............................................................................62
Die Praxis der Achtsamkeit.......................................................................64
Das kurze Satipatthana Sutra......................................................................71
Die Praxis der Ursachlosen Freude.........................................................73
Die Großen Freuden....................................................................................76
Das Rufen der Höheren Seele.....................................................................78
Die Praxis der liebevollen Güte (Bodhicitta)...........................................80
Die Praxis der Moral..................................................................................83
Das Problem der Sexualität.........................................................................88
Die Praxis der Meditation & Konzentration.............................................93

Alles zur Meditation..............................................................................102
Alles zur Konzentration........................................................................108
Extensive (transformative) Konzentration............................................113

Glaube, Wissen, Gebet, Nicht-Zweifeln.....................................................121
Lamrim und Ngöndro..............................................................................125
Prüfkriterien Fortschritt..............................................................................131
Die großen und kleinen Fallen...................................................................134
Warum ist Lachen gut?..............................................................................136
Mahamudra...............................................................................................138
Zen............................................................................................................. 143
Fazit zur Praxis.......................................................................................... 144
Bemühung im Alter....................................................................................146

6 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

BUCH II - BEWUSSTSEIN: DAS ALLERKOSTBARSTE..............................150
Das Geheimnis des Bewußtseins..............................................................151
Was ist das Bewußtsein?...........................................................................162
Was ist das Denkprinzip?..........................................................................165
Das Denkprinzip und Tantra-Yoga.............................................................168
Was ist das Unterbewußtsein?..................................................................170
Was ist der Trieb?......................................................................................172
Was ist der Buddha-Zustand?...................................................................174

BUCH III - SCHLÜSSELINSTRUKTIONEN
Maha-Satipatthana-Sutra komplett..................................................................178
Prajna-Paramita-Sutra..................................................................................... 195

BUCH IV - WEITERE EDELSTEINE
Wach-Werden.................................................................................................. 197
Der Weg zur Vollkommenheit..........................................................................201
Das größte Hindernis......................................................................................215
Sublimation vs. Animalität...............................................................................226
Die Mystik und die Sexualität..........................................................................237
Die höchste Paramita......................................................................................246

BUCH V - DAS BEGLEITENDE WISSEN......................................................253
Klarheit in Begriffen...................................................................................254
Die Analyse des 8-fachen Pfades..............................................................258
Was ist das wichtigste Requisit?................................................................262
Was ist der Mensch?.................................................................................264
Was ist die Persönlichkeit?........................................................................267
Zu lösende Probleme.................................................................................272
Das mentale Problem und seine Lösung...................................................277
Gefühle und Tastsinn.................................................................................279
Was sind Jhanas?......................................................................................284
Das Anupada-Sutra (Jhanas)....................................................................290
Tibetischer Tantra......................................................................................296
Die Erbfolge der Lehre...............................................................................299
Karma verstehen.......................................................................................300
Karma: Wirkungen von Taten....................................................................305
Was ist das Samsaro?...............................................................................308
Was passiert im Tod?.................................................................................311
Was ist das Bardo?....................................................................................314
Karmische Kräfte im Bardo........................................................................317
Nicht-Haften...............................................................................................322
Unscheinbar aber bedeutsam....................................................................325
Alleine oder Gemeinsam?.........................................................................326
Wie wirkt Satipatthana?.............................................................................330
Wozu hat der Mensch ein Bewußtsein?....................................................332
Wieso gibt es überhaupt das Universum?.................................................333
Was ist das Kali-Yuga?..............................................................................334
Die innere Mechanik..................................................................................338
Was ist Konzentrationsfähigkeit?...............................................................342

7 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Trikaya?..................................................................................348
Was ist Maro?............................................................................................350
Was ist ein Gedanke?................................................................................351
Wie ist der Kosmos strukturiert?................................................................357
Was ist ein Schulgelehrter?.......................................................................359
Was ist Mystik und die mystischen Elemente?..........................................362
Was ist Vajrayana?....................................................................................367
Was ist Sukhayana?..................................................................................369
Was ist der "innere Schweinehund"?.........................................................372
Was ist Kundalini?.....................................................................................373
Mehr zur transformativen Konzentration....................................................380
Gibt es Gott?..............................................................................................383
Was ist Foga?............................................................................................386
Ein Wort zu Hatha-Yoga............................................................................388

ABSCHLIESSENDES
Nachwort.........................................................................................................391
Statistik............................................................................................................392
Schriften und Quellen......................................................................................394
Literatur allgemein...........................................................................................396

8 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Aufmerken!
Eine Analyse und eine Motivation zur einer geistigen Entwicklung 

und zur Aufhebung vorhandener Beschränkungen

Der Mensch verspürt seine Begrenzung oder Einengung im Bewußt-
sein  nicht.  Er  registriert  nur,  daß  er  vieles  nicht  erklären  und  nicht 
beeinflußen kann. Er registriert  wohl seine Machtlosigkeit  gegenüber 
unbefriedigenden Lebensumständen, gegenüber dem Einfluß anderer 
und gegenüber den Naturkräften. Die Unvorhersehbarkeit von heran-
rollenden Veränderungsprozessen im eigenen Schicksal und bei den 
anderen stört ihn nicht. Er lernt aus der Geschichte und den Erfahr-
ungen anderer nicht. Er registriert nicht, daß er ständig vorwärts getrie-
ben wird, ständig etwas will und keine dauerhafte innere Ruhe findet. 
Er glaubt, das Auf und Ab der inneren Stimmungen (Euphorie bis De-
pression) von externen Dingen bestimmt wird. Er sucht sein Heil und 
Trost im Materialismus, in der Sinnesbefriedigung und im Erlangen der 
weltlichen Macht. Er ist sich nicht bewußt, daß er zum Erleben sich in 
einem Hamsterrad der ständigen Wiederholungen (nach Sinnesgenuß) 
und des Wollens befindet. Hauptsache Leben und Erleben, egal wie! Er 
ist sich nicht bewußt, daß er sein Denken weder stoppen noch quali-
tativ  beinflußen kann.  Er  will  nicht  wissen,  daß er  selbst  der  Verur-
sacher seiner Lebensumstände ist und daß die Lösung zum Ende aller 
Probleme in ihm selbst liegt. Mit ein Grund für all das ist das „mindset“ 
des  Kali-Yuga  (siehe  gleichnamiges  Kapitel  und  das  Nachwort  am 
Buchende).

Der Mensch ist damit zufrieden, daß er mithilfe der Möglichkeiten des 
Materialismus seine körperliche Existenz verbessern kann und verwen-
det deshalb dazu seine ganze psychische Kraft und Fähigkeiten, wozu 
ihn die Gesellschaft erzieht. Durch seine Reflexivität ist er buchstäblich 
der Sklave seiner Sinne. Es kümmert ihn nicht, daß er nur 4-5 % seiner 
Gehirnmasse  benutzt.  Es  kümmert  ihn  nicht,  daß  seine  derzeitigen 
Sinne nur 0,1 % des universellen Frequenzspektrums (sichtbares Licht) 
wahrnehmen können.  Er  ist  der  irrigen  Überzeugung,  daß  die  Welt 
durch die wahrgenommenen Fakten der Sinnesorgane die einzige ist, 
so erlebt er die Freuden der Welt und ist sich  dessen nicht bewußt und 
will es nicht wissen, daß er wie alle anderen vor dem großen Gleich-
macher Tod stehen wird, daß er alles zurücklassen muß und daß alle 
erlebten Sinnesgenüße ihn nicht helfen werden sondern ihn altern und 
sterben assen. Er meint, alle Probleme sind im und durch den Tod ge-
löst und es gibt keine Verantwortung mehr. 

9 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Doch warum ist das so? Und kann man all diese Beschränkungen 
überwinden?  Ja, man kann. Hier der Kommentar und die Problem-
lösung eines spirituellen Meisters (Bodhisattvas) der Gegenwart: 

„Der Durchschnittsmensch lebt innerhalb einer unsichtbaren Um-
grenzung,  wie  zwischen  zwar  nicht  greifbaren,  aber  dennoch 
realen Mauern. 

Das äußert sich in seiner Unfähigkeit, etwas in sein Denkprinzip und 
Bewußtsein  zu  integrieren,  das  ihm  nicht  schon  bei  seiner  Geburt 
gegeben wurde. Das gilt selbst dann noch, wenn wir die Vermehrung 
seiner  Kenntnisse  durch  Bildung  oder  durch  das  Leben  berück-
sichtigen. Denn auch diese Kenntnisse stammen nur aus jenem Um-
kreis, der mit menschlichem Denken und der Sinneswahrnehmungen 
von Phänomena im sicht- und tastbaren Bereich erreichbar ist; deshalb 
fühlen die Menschen auch ihre Begrenztheit, ihre Unwissenheit, die sie 
gerne überwinden würden. Diese Begrenztheit oder Unwissenheit kann 
nur dadurch überwunden werden, indem die Mauern jenes Bereiches, 
der dem Denkprinzip gegeben wurde, niedergerissen werden. 

Dieses  Niederreißen  ist  gerade  die  grundlegende  Aufgabe  von 
wahren geistigen Lehren.  Von diesen wird erwartet, daß diese dem 
Menschen  helfen,  diese  unsichtbare  Mauern,  die  das  Bewußtsein 
begrenzen, zu überwinden; deshalb sind die Lehren zur geistigen Ent-
wicklung unüblich, weil sie eine ungewohnten Ausrichtung haben.

Solange also der Mensch noch das Bedürfnis empfindet, sich ständig 
von der Welt mit etwas trösten lassen zu müssen, ist er ihr unglück-
licher (und geistig unwissender) Sklave. Genauso wie sich ein Mensch 
in einem schönen neuen Kleid oder ein König mit der königlichen Krone 
auf dem Kopf bewegt: langsam, vorsichtig, bewusst - ähnlich handelt 
ein Mensch bei sich, der sein Denkprinzip sich in der Weise mit seinem 
Denken befassen läßt. Wie die Flamme nicht nur Dinge aber auch sich 
selbst sengt, so denkt das Denkprinzip nicht nur Dinge, sondern auch 
sich selbst.

Solange  der  Mensch  nicht  diese  letzte  Verinnerlichung  erreicht 
hat, diese Umkehr zu sich selbst, kann er nicht sagen, daß er aus 
seinem Denken nicht das gemacht hat, was er aus ihm machen 
kann und wozu er als denkender Mensch verpflichtet ist.

Das Bewußtsein ist die Blüte der Menschheit. Solange es aber bloß 
bei den Dingen und nicht bei sich selbst verweilt, ist es nicht das, was 
es sein soll: ein Selbst-Bewußt-Werden in jedem Augenblick. Und so 

10 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

lange  kann  man  nicht  erwarten,  daß  sich  die  Handlungsweise  der 
Menschen, des Einzelnen wie auch der Gesamtheit, all zu sehr von der 
Handlungsweise der Tiere unterscheiden wird. 

Was den Menschen hauptsächlich vom Tier unterscheidet, ist nicht die 
Größe und Kunst  seiner Werke,  die Zweckmäßigkeit  seiner Einricht-
ungen, die Feinheit  seiner Begriffe, die Gelehrsamkeit seiner Auffas-
sung, nicht die Fülle seiner seelischen und körperlichen Lebensbedürf-
nisse sondern 
die Fähigkeit zur Selbsterkenntnis, 
die Fähigkeit des Bei-Sich-Selbst-Verweilens und  
die Fähigkeit der Selbstbeherrschung beim Handeln, beim Denken 
und beim Sprechen". 

11 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Eine Huldigung dem Höchsten Licht, durch dessen Berührung 
man aus der tötenden Nacht der Unwissenheit zum nichtendenden 

Tag des Durchschauens erwachen kann.
Ihr Welten des Lichts seid gegrüßt im Dharmakaya, im Samboghakaya 

und im Nirmanakaya.

Die Lehre Buddhas ist ein Lichtstrahl in diese Finsternis,
aber geblendet vom Glanz des Geldes und des Sinneskonsums 

verwechselt der Mensch das Böse mit dem Guten. 

Jeder Mensch ist potentiell ein Buddha!
Hätte der Mensch nicht die Persönlichkeit, er wäre auf der Ebene des 

Bewußtseins mindestens so ausgedehnt wie das Weltall.

Jeder Mensch kann innerlich glücklich sein, egal ob arm der reich.
Der Himmel liegt in uns selbst.

Solagen der Mensch sich noch von etwas dieser Welt trösten lassen 
will, bleibt er ihr unwissender Sklave und solange er ebenso ein Sklave 

seines Denkens ist, unterliegt er Fehlern und Irrtümern.

12 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Über die Zielsetzung 
Das  Ziel  der  Lehre  Buddhas  ist  das  Verstehen  der  Ursachen  des 
Leidens  und  die  Beendigung  des  Leides.  Etwas  detaillierter  ausge-
drückt: das Ziel ist die Beendigung jeglicher mentaler und geistiger Ein-
engung, das Ende des Denkens und Reflexivität auf Sinneswahrnehm-
ungen oder externer Veränderungsprozesse, das Sich-Nicht-Verbinden 
mit  Vergänglichem, das Erkennen aller  Wirklichkeiten und das Errei-
chen des Endes aller Wissenschaften durch einen grenzenlosen Intel-
lekt sowie dem Entkommen aller Beinflußungen des Universums. Man 
wird "Herr über alles" durch die "Unantastbarkeit" und der Abwesenheit 
jeglicher "Bewußtseinsinhalte". Und wenn der Mensch sich in allem er-
kennt und sich in allem "miterlebt", begreift er den Sinn des "Großen 
Spiels" der Schöpfung und seine Rolle darin. Eine Beschreibung des 
Buddha-Zustandes befindet sich im Kapitel "Begleitendes Wissen". Die 
grundlegenden Wahrheiten der Lehre Buddhas werden hier nicht weiter 
vertieft, ihre Kenntnis wird vorausgesetzt.

Wie wird das erreicht?
Dazu  ist  eine  gewisse  Bemühung  (Anwendung  von  Methoden) 
erforderlich.  Am  besten  mit  einer  zeitgemäßen,  allgemein  verständ-
lichen und transparenten Praxis,  welche zur  Freilegung des inneren 
Diamanten (Buddha-Zustand) führt. Doch damit nicht genug, es muß 
auch jegliches Restkarma aufgearbeitet werden, um die "Wiederkehr" 
zu vermeiden. Das betrifft auch jedes Kleinstlebewesen, das man tot-
getreten hat. Das ist dann die Erlösung, das Nirvana. Für jeden, der 
anfängt,  ist  der  Buddha-Zustand (Bodhi).  bildlich  gesprochen unvor-
stellbar (weiter entfernt als das andere Ende des Universums). Man soll 
sich davon nicht abhalten lassen, zwar ist die Beginnphase mühsam 
aber zum Ende hin geht alles "zügig". 

Das von Buddha formulierte Leid wird allgemein nicht als solches 
empfunden. Warum nicht?
Das Leid, so wie es Buddha meinte, wird von den Menschen nicht als 
leidvoll  erkannt,  weil  sie die Substanzlosigkeit,  Instabilität  und Nicht-
Dauerhaftigkeit in ihren Wünschen und deren Erfüllung sowie im Besitz 
nicht als Leid erkennen, sondern ihr Dasein begreifen als wunderbare 
Möglichkeit, den Lebens- und Besitzdurst zu verwirklichen. Und all die 
damit  verbundenen  Komplikationen  werden  als  "selbstverständlich" 
akzeptiert, so wie die unendliche Flickschusterei der Politiker am Funk-
tionieren der Gesellschaft. Deshalb denken sie darüber nicht nach. Alle, 
die  ihm  Wohlstand  leben,  sehen  darin  kein  Leid  sondern  nur  die 
Möglichkeit, noch mehr zu konsumieren und sich noch besser "auszu-

13 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

leben". Auch in der Todesstunde ändern sie ihre Ansichten nicht. Aus 
geistiger Sicht rennen sie wie ein kopfloses Huhn von einer Sinnesbe-
friedigung zur nächsten und nennen das Glück oder ein erfülltes Leben. 
Manche vergleichen das mit einem Käfer, der ein Rohr emporkriecht, 
um von oben hineinzufallen. Und jene, die prekär leben, sind im Le-
benskampf so verstrickt, daß kein oder nur wenig Spielraum zum Be-
greifen der eigenen Bestimmung bleibt und sie das Heil im "fühlbaren" 
Materialismus suchen. So finden wenige Zugang zur Praxis der Lehre 
Buddhas. Das alles könnte vereinfacht werden, wenn der Mensch mit 
dem zeitgemäßen Notwendigen zum Leben zufrieden wäre und folglich 
mehr Spielraum für  "sich selbst"  hätte  -  denn mehr  Bei-Sich-Selbst-
Sein führt zur Unbegehrlichkeit und folglich zu weniger innerer Druck-
situationen. Und was ist mit den Forschern, der akademischen Elite? 
Sie  fühlen  bei  sich  keinen  Mangel  im  Intellekt  (Beobachtungs-  und 
Unterscheidungskraft), sondern einen Mangel an Details beim "Hinein-
starren" in die Materie oder durch zuwenig Anerkennung von  Fach-
kollegen. Den Schock zum "ersten Erwachen" erhielt Buddha Gautamo, 
als er Kranke, Alte und Sterbende sah. Und der Normalmensch erfährt 
solch einen Schock, falls überhaupt, bei einem schweren Schicksals-
schlag oder er kommt "von oben" in miese Lebensumstände, die dann 
dasselbe bewirken. 

Wer ist für eine geistige Entwicklung ungeeignet?
Das sind die, die zuviel arbeiten (workoholic) und jene, die nichts 
tun  (Müßiggänger)  und  dann  die  Dogmatiker.  Die  einen  werden 
ständig von "Wichtigerem" abgelenkt und kommen so (geistig) zu 
nichts und die anderen verlieren sich im Unsinnigen, im Triebhaften 
oder im Versinken der Sinneswahrnehmungen und -befriedigungen. 
Und die  Dogmatiker  wollen  sich  selbst  nicht  verändern,  sondern 
sich nur bestätigen und ihre Ansichten anderen aufzwingen. 

Warum haben so wenige Erfolg?
"Warum,  ihr  Mönche,  erreichen  nur  wenige  in  einer  Generation  die 
geistige Vollkommenheit?".
"Weil, ihr Mönche, zu wenig Sehnsucht nach einem Ausweg habt und 
nicht durchhaltet in der konsequenten Selbtbeobachtung und Entwick-
lung des Bodhicitta".
Dazu mehr  im Hauptkapitel  "zeitgemäße Praxis".  Beim Durchforsten 
zahlreicher Bücher über den Buddhismus, über die Praxis oder die Le-
bensweise im Buddhismus ist schwer zu erkennen, daß nur durch die 
Selbstbeobachtung (analytisches Beobachten und Unterscheiden) die 
geforderten Wissensklarheiten erreicht werden können. An diese Stelle 
sind  ausführliche  Beschreibungen  zu  den  vielfältigen  Vorbereitungs-
übungen und Zeremonien getreten Die Essenz der Praxis in der Lehre 

14 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Buddhas wurde damit begraben und hoffentlich wird sie mithilfe dieses 
Buches wiederbelebt. Wie sonst kann man denn die Buddha-Natur in 
sich erkennen und begreifen? 

Für Einsteiger in den buddhistischen Weg zur geistigen Entwicklung 
wird neben dem Gesagten im Hauptteil "Einleitendes" auch das Kapitel 
"Über das Sektensnydrom" empfohlen. 

15 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Buddhistische Wahrheiten

Die  philosophische Grundlage der Lehre Buddhas sind seine darge-
legten und unwiderlegbaren Feststellungen und Erkenntnisse, bekannt 
untere anderem als die 4 Wahrheiten. 
Die praktische Grundlage seiner Lehre ist seine Erkenntnis, daß eine 
innere transzendentale Fähigkeit und schlafendes Potential als Werk-
zeug verfügbar ist, daher geweckt, entwickelt und benutzt werden muß. 

1. Das Leben ist leidvoll, bedingt und unbefriedigend.
2. Es gibt 4 Ursachen, die zum Leiden führen.
3. Es gibt ein Ende des Leidens.
4. Es gibt einen Pfad (Ausweg) zur Beedigung des Leidens

Die 4 Ursachen der Leidentstehung sind:
1. Das Getrenntsein von Geliebtem
2. Das Verbundensein mit Ungeliebtem
3. Das Nicht-Erreichen des Erwünschten
4. Das Haften an Irdischem

Weitere Wahrheiten:
1. Jeder Mensch hat ein Bewußtsein und ist damit potentiell ein Buddha 
2. Das Bewußtsein ist transzendental und unzerstörbar. 
3. Jeder Mensch unterliegt dem Gesetz von Ursache und Wirkung.
4. Der Pfad besteht in der Überwindung der Persönlichkeit, welche das 
Leid verursacht und die wahre Natur verdeckt.
5. Zu deren Überwindung gibt es Anweisungen und Rezepte (Dharma).
6. Die vollständige Beendigung des Leidens ist mit der Beendigung des 
Daseinskreislaufes gegeben (Nirvana).
6.  Jeder Mensch wird einmal  Nirvana erreichen,  entweder über den 
langen, leidvollen Erfahrungsweg oder durch Abkürzung.
7.  Das Leiden ist  durch Bedingtheit,  Substanzlosigkeit  und Vergäng-
lichkeit aller Phänomena vorgegeben. Buddha begriff dies von Anfang 
an, während der Normalmensch erst bei einem Mangel Leid empfindet.
8. Je schwächer die Achtsamkeit, desto mehr Impulsivität, desto wen-
iger Intelligenz und daher mehr Leid. 
9. Alles Geschehen im Universum ist irreversibel, daher ist Hängen an 
der Vergangenheit oder Trauern um Verluste sinnlos und zerstört das 
Bewußt-Werden im Jetzt. 

16 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Ziel der Lehre Buddhas in Kürze

Das Ziel der Lehre Buddhas ist die Entwicklung des vollen Potentials 
des Bewußtseins durch Umwandlung oder Elimierung aller vielschicht-
igen Umhüllungen und Verdunkelungen des unzerstörbaren Bewußt-
seins, was durch eine leidbringende und scharf egozentrische Persön-
lichkeit verursacht und aufrecht erhalten wird. 
Ist dies gelungen und die geistige Vollkommenheit erreicht, kann der 
Adept über einen weiteren Weg der Erfahrungen das Ende seines Kar-
mas herbeiführen und endgültig ins Nirvana übergehen.

17 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Einlesen
Struktur des Buches
Das hier vorliegende "Buddha Werden" ist so strukturiert, daß man die 
Kapitel einzeln lesen kann, ohne daß man andere Kapitel vorher ge-
lesen haben muß, deswegen gibt es manchmal Wiederholungen von 
Textpassagen.  Innerhalb  einzelner  Kapitel  gibt  es  thematische  Ver-
weise auf andere Kapitel. Die allgemeine 6-Teilung soll dem Leser den 
Zugriff auf das Anzuwendende (Instruktionen Buddhas), auf das wicht-
ige begleitende Wissen und auf das Rund-Herum (Lehre, Vermittler und 
Organisationen) erleichtern. Die Kapitelinhalte wurde so gewählt, daß 
so viel wie möglich zu einer Thematik an einer Stelle zu finden ist. Wer 
direkt zur Praxis will, übergehe das Hauptkapitel "Einleitendes". 

Allgemeine Wertschätzung
Wer schon Zugang zur Lehre Buddhas gefunden hat, sollte sie durch 
eigene  Anwendung  wertschätzen,  denn  viele  Menschen  auf  diesem 
Planeten wissen davon nichts von ihren Möglichkeiten und verlaufen 
sich in den Verlockungen oder Verblendungen des Materialimus, was 
ihnen oft erst am Lebens-ende bewußt wird und da ist es zu spät. Oder 
der Lebenskampf läßt es nicht zu. Und noch viel weniger Menschen 
haben Zugang zum Wissen des Bardo Thödol. Daher verbeuge dich 
nicht vor leblosen Buddha-Statuen sondern suche den "Diamant" in dir 
selbst. Im Kapitel "Unterschiede in der Lehrvermittlung" wird die  zeit-
gemäße Herangehensweise begründet.

Um was geht es hier?
Hier geht es um eine Praxis zur Abkürzung und Beendigung der Ur-
sachen aller Probleme auf der evolutionären Reise des normalen Da-
seinskreislaufes  (Erfahrungsweg  nach  Darwin),  zum Einstieg  in  den 
"Strom des Dharma" (Erreichen der Mitte) und zum schrittweisen Erlan-
gen des geistigen Blüte (Buddha-Zustand).  Schon die  erste Stufe der 
Praxis führt in freudige Zustände und innerer Harmonie verbunden mit 
günstigeren Lebensumständen und verhindert geistigen Verfall im Alter.

Was ist die Ursache aller Probleme?
Die Ursache ist der unsichtbare Riese, der spinnengleich alles umhült 
und überall sitzt und sich erfolgreich in den Weg stellt, besser bekannt 
als die  Persönlichkeit,  das Allerkostbarste, mit der sich der Mensch 
identifiziert. Die Persönlichkeit ist de facto ein "zweiter Mensch", der als 
Parasit die Potentiale im Menschen nutzt. Sie ist kein fremdes Wesen, 
das in den Menschen eingedrungen ist, sondern der Mensch hat sie 
sich selbst erschaffen durch immer größeres Interesse an den Phäno-

18 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

menen und deren Nutzungsmöglichkeiten, angefangen von den form-
losen  blauen  Göttern  bis  hinunter  in  die  animalisch-orientierte  Bar-
barei. Dieser Abstieg ist verbunden mit dem totalen Vergessen seines 
Ursprungs. Die Persönlichkeit verursacht generell Probleme und Leid 
durch a) wenn das Erwünschte nicht erreicht wird, b) wenn man vom 
Geliebten getrennt ist, c) wenn man mit Ungeliebten verbunden ist und 
d) wenn man durch Haften an irdischen Dingen und Werten gefesselt 
wird. Ihre Grundtendenz ist „Fressen“, „Nicht-Her-Geben-Wollen“, Be-
quemlichkeit und geistige Passivität. Will der Mensch etwas mehr er-
reichen,  so  ist  das  immer  mit  „Anstrengung“  (Überwindung)  oder 
„Aufgeben“  verbunden. Siehe  dazu  die  Definition  und  Beschreibung 
ihrer parasitären Wirkungen im Kapitel  "Was ist  die Persönlichkeit?". 
Doch wie erkennt man sie?  Wo versteckt sie sich, wo hockt sie? Wie 
beendet man ihre Macht, wo sie doch alles beherrscht und einem das 
"Ich"  vorgaukelt  und  trickreich  agiert?  Daraus  ergeben  sich  weitere 
Fragen, die nach Lösungen verlangen. Aus den vielen Lehrreden Budd-
has lassen sich 4 Sammlungen für die Praxis extrahieren. Hinzu kommt 
die ursachlose Freude als 5. Ansammlung, welche 2500 Jahre nach 
Buddha eine völlig neue Bedeutung gewonnen hat. 

Kann man sich denn eine geistige Entwicklung ohne Freude vor-
stellen? 

Nein. So ergibt sich ein integrales Bündel von "fünf Padas"  (Grund-
pfeiler)) bzw. Handlungs und Achtsamkeitsobjekten, deren Umsetzung 
in geistige Edelsteine mündet. Auf diese Weise wird der Pfad vorwärts 
verfolgt wie in den Jhanas (Bhumis) dargelegt. Der tiefe Sinn aus den 
Lehrreden  Buddhas  wird  konkretisiert  und  soweit  wie  möglich  von 
dogmatischer Wortklauberei (individuelle Auslegung) und Formalismen 
befreit und so findet der Leser eine “neutrale” Grundlage für eine erfolg-
reiche Praxis vor, wenn er denn will.

Lamrim  und  Ngöndro sind  Vorbereitungstechniken  aus  dem  tibet-
ischen Buddhismus. Sie wurden 1500 Jahre nach Buddha formuliert 
und seitdem angewendet (siehe dazu eigenes Kapitel.  Sie sind eine 
andere Form der 5 Padas, zugeschnitten auf die Wesenseigenschaften 
der Menschen in dieser Weltgegend. Die Lehre Buddhas bedarf keiner 
Vorbereitungen mit  Gitarren,  Trommeln,  Zeremonien,  Spektakel  oder 
stakkatoartige Rezitationen -  dies hat Buddha niemals gelehrt. Viel 
wichtiger  ist  das  Annehmen  und  Praktizieren  der  Schlüsselmethode 
Buddhas, aber der Neo-Buddhismus will nichts davon wissen. Der Neo-
Buddhismus ist mehr an der Verbreitung seiner Lehrinhalte interessiert 
als am geistigen Fortschritt der Menschen. Die vielen Schulgelehrten 
(Dharmalehrer) brauchen einen Lebensunterhalt und so gestaltet sich 

19 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

eine Lehrvermittlung, welche die Menschen nicht in die geistige Freiheit 
und Unabhängigkeit durch ein gesteigertes Wachsei nentläßt.

Abschließend kann man sagen, wer wirklich eine Veredelung seines 
Wesens und ein gesteigertes Wachsein bis hin zur höchsten Stufe oder 
zumindest bis zur "Mitte" (siehe Kapitel "Sukhayana") will und von der 
"Verlockung  und  Heilsverkündung"  des  Materialismus (Maya),  was 
immer ungünstig endet,  genug hat, der wird hier alles vor-finden, was 
dazu nötig ist. Wer aber nach wie vor unter Vorurteilen leidet, was auch 
das dogmatische Anhängen an Begrifflichkeiten der Schriften betrifft, 
das  ja  andere  vorgegeben  haben,  wird  den  vorlieg-enden  und  tief-
gründigen Inhalt nicht "recht" verstehen oder sogar ablehnen oder ein 
"Haar in der Suppe" finden, d.h. jener ist noch "schlafend". Doch du, 
lieber Leser, hast hierher gefunden und wisse, durch die Praxis wird 
man schrifttweise immer besser verstehen ...

20 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Warum eine Zeitgemäßheit?
Die  Lebensbedingugen  der  Menschheit  und  der  Zugang  zu  Wissen 
über befreiende Lehren haben sich im 21. Jahrhundert erheblich ge-
ändert als vor 2500 Jahren. Durch das Versinken im Materialimus, wo 
das Konsumieren, das Ausleben höchste Priorität hat und schamloser 
Reichtum erstrebenswert ist, ist das Wissen um höhere Qualitäten, die 
als Potentiale im Innern schlummern, verschwunden und muß daher 
neu aktiviert werden, da weder die moderne Psychologie noch die eta-
blierten Religionen im Westen dazu etwas bieten. Die Lehre Buddhas 
ist ein geistiges Entwicklungssystem, das den Menschen befähigt, nicht 
nur aus dem psychisch-geistigen Diktat des Materialismus und unbe-
friedigenden Zuständen zu entkommen, sondern auch über mehrere 
Stufen hinweg den höchsten Wachseinszustand zu erlangen. Buddha 
Guatamo war  ein  Mensch der  Wissensklarheit  und durchdringenden 
Unterscheidungskraft, was sich in der Vermittlung seiner Erkenntnisse 
ausdrückt.  Um seine Lehre heutzutage erfolgreich in die Praxis um-
setzen zu können, ist eine "neue Art der Herangehensweise" vorteil-
hafter, die eine gleichgeschaltete Methodenanwendung auf den Kom-
plex Mensch besser erklärt und verdeutlicht (siehe auch Kapitel "Unter-
schiede in der Lehrvermittlung"). Die Bedeutung der Entwicklung von 
fühlbaren Zuständen und die  überzeugende Darlegung zum  Über-
winden der Sexualität zeichnet durch eine neue Offenheit diese Zeit-
gemäßheit aus.

Kritik der professionellen Kurs- oder Dharmalehrer
Viele bezeichnen gerne dieses Werk als  "zusammengebastelt", als 
von  ihrem  Standard  abweichend,  der  vor  2200  Jahren  durch  ein 
Gremium festgelegt und mehrfach überarbeitet  wurde. Sie haften an 
ihrem angelernten Wissen, das andere für sie entdeckt haben und ver-
fügen nicht über selbst erarbeitete Erkenntnisse, was einen Panorama-
blick  ermöglicht.  Aber  welche  Stufe  haben  sie  mit  ihrem  Standard 
erreicht? Vielleicht das 2. oder 3. Jhana? Dabei ist diese "neue" Dar-
legung hier nichts anderes als eine Bündelung der zentralen Methoden 
und Anweisungen zur  Praxis,  allerdings  in  einer  für  jeden verständ-
lichen Begriffswelt und ohne Referezierung auf die vielen Sutras. Wer 
selbst  Fortschritte  in  der  Bemühung  erzielt  hat,  wird  sich  hier  be-
stätigend wiederfinden und weiteren Nutzen daraus ziehen. Der ständ-
ige Verweis  auf  das,  was andere niedergeschrieben haben,  beweist 
das  Fehlen  eigener,  erfrischender  Empirik  und  das  Vorhandensein 
eines geistigen Korsetts ("nur so und nicht anders"). Unterschwelliger 
spiritueller Neid ist ein Problem unter den Traditionen und Schulen des 

21 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Buddhismus  (siehe  dazu  Kapitel  "Sektensyndrom"  und  "Das  größte 
Hindernnis"). 

Der 8-fache Pfad, die 7 Erleuchtungsglieder und die 5 Padas
Der 8-fache Pfad wurde im Dhammacakkappavattana Sutta und die 7 
Erleuchtungsglieder im Bojjhanga Sutta formuliert. Der Begriff "mittlerer 
Pfad" (nicht verwechseln mit dem "Pfad zur Mitte") ist nur eine Empfehl-
ung zur Vermeidung von Extremen und keine Methodik und kann auf 
alles Erdenkliche angewandt werden, während das Satipatthana-Sutra 
umfassend den Direkten Weg darlegt. Der 8-fache Pfad ist eine mini-
malistische Ausgabe dieses Sutras und ist irgendwie unvollständig. Hat 
Buddha den 8-fachen Pfad wirklich so gelehrt? Das ist eine genauere 
Analyse wert, siehe dazu eigenes Kapitel in "Das begleitende Wissen". 
Mancherorts  werden  die  84.000  Lehrsätze  erwähnt.  Warum  soviel, 
wenn 5 Sammlungen (Bemühungen) genügen? Die 84.000 sind für die 
Praxis eher ungeeignet, sind redundant, sie verwirren nur, halten auf 
oder man stirbt vorher. Außerdem sind sie derzeit in Übersetzung ins 
Englische begriffen und nur begrenzt verfügbar, in deutsch gar nicht. 
Die  Praxis  nach  dem integralen  Modell  der  5  Padas  (s.  unten)  hat 
Prioritäten, ist homogen, "von Moment zu Moment" selbst überprüfbar, 
leicht  memorierbar  und  ebenso  zielführend.  Die  Essenz  der  Lehre 
Buddhas bleibt  nach wie vor unberührt,  im Gegenteil  sie wird trans-
parenter.

Was ist das primäre Ziel überhaupt? 
"Mönche, das Ziel ist die Realisation des Bodhi durch die sukkzessive 
Entmachtung der Persönlichkeit."

Was sind die Komponenten der 5 Padas?
1.  Satipatthana als  Selbstbeobachtung bzw. Achtsamkeit  umfaßt  die 
gesamte Palette der Bemühungen bzw. soll diese durchdringen. Ohne 
eine ausgebildete Achtsamkeit ist eine Erkenntnis der Wirklichkeit, d.h. 
Der körperlichen, psychischen und geistigen Vorgänge, nicht möglich. 
Die Selbstbeobachtung ist die Schlüsselmethode, sie thront über allem 
anderen.
2. Meditation verbessert die Selbsterkenntnis und mündet in die analy-
tischen Konzentration.
3.  Metta führt  vom  Egoismus  zum  Altruismus  und  Entfaltung  des 
Herzenslotus, der liebevollen Güte und zum Verständnis allen Lebens.
4. Die edle Versittlichung (Moral) und Metta sind die Räder am Fahr-
zeug der Daseinsumkehr.
5.  Die  ursachlose  Freude ist  das  beste  Mittel,  um  zügig  höhere 
Qualitäten  in  das  Wesen  einzubringen,  die  der  Materialismus  nicht 
bieten kann, sie ist Schutzschild gegen die Einflüsse der Welt und ist 

22 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

das psychisch-energetische Mittel zur stetigen Umformung. Die ursach-
lose Freude wurde vom historischen Buddha nicht explizit in eine Lehr-
rede gefaßt, doch 2500 Jahre danach ist einiges anders, in und bei den 
Menschen. Die ursachlose Freude als eigenständige Anforderung und 
Pfad ist neu und ist der beste Ersatz für die vielen 100k-Übungen im 
Lamrim oder Ngöndro. Bislang galt der allgemeine Grundsatz:

Man muß gut üben (meditieren), damit man in Freude leben kann.
Wenn man die Gleichung umdreht, dann gilt dies:
Man muß die Freude entwickeln, damit man gut üben kann.
Für die Menschen von heute ist dies der bessere Ansatz, denn er kann 
jederzeit in den Alltag integriert werden. 

Erschiene Buddha heute nochmals, er würde nicht anders lehren und 
die ursachlose Freude in einer Lehrrede gleich dem Satipatthana- oder 
Metta-Sutra behandeln. Im Anwenden beweist sich die Lehre Buddhas 
als  ein  tiefenpsycho-logisches  und  transzendentales  Entwicklungs-
system mit  einem klaren  Plan,  das  zum Ende aller  Wissenschaften 
führt. Durch Zeremonien etc. wird man an die Sangha gebunden und 
nicht an die geistige Selbständigkeit oder an einen echten spirituellen 
Meister herangeführt. Mit Spitzfindigkeiten durch die akademische Zer-
legung der Lehre wurden spezielle Übungsformen und Vortragsinhalte 
entwickelt,  wo man sich fragen kann, sind sie Hindernisse oder Auf-
stiegshilfen? Maro ist eben überall  präsent,  seine Kunst ist  das Ver-
drehen und Verschleiern (durch Details). Mit den 5 Grundpfeilern ver-
wirklicht man sicher und gefahrlos die Essenz der Lehre Buddhas. Der 
aufmerksame und sachkundige Leser wird feststellen, daß alles mit der 
Lehre Buddhas übereinstimmt.

23 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die 5 Padas, die 5 Säulen, die 5 Finger
 der Bemühung

24 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

3 Systeme 3 Wege
Auch als "eingeschworener" Buddhist sollte man über die 2 anderen 
Systeme  rudimentär  Bescheid  wissen.  Der  Menschheit  stehen  3 
geistige Entwicklungssyteme zur Verfügung, die alle eins gemeinsam 
haben: sie alle sind Reflektionen des übersamsarischen Ur-Lichts, des 
Absoluten (auch ein Buddhist sollte das vorurteilslos anerkennen). Es 
ist als würde ein Prisma dieses Licht in 3 Farben aufteilen, sie stehen 
nicht in Konkurrenz zueinander! Welche drei?

1. Das System des echten Yoga basiert auf Erkenntnis der psychisch-
energetischen (pranischen) Ströme und Energiezentren (Chakras) und 
der  Konzentrationsfähigkeit als Grundeigenschaft des Bewußtseins. 
Yoga ist wohl das älteste System (ca. 5000-3500 v.Chr.). Yoga ist in der 
Bhagavad Gita (Bibel der Inder) und in den Yoga-Sutras von Patanjali 
(Essenz aller Yogas) konkret beschrieben. 

2. Das System des mystischen Pfades (Mystik) basiert auf Erkenntnis 
der Grundbausteine der Schöpfung bzw. des Universums, die auch im 
Menschen sind. Das sind die 5 mystischen Elemente. Die Methoden 
der Mystik wandeln diese wiederum in Licht und reiner Energie zurück. 
Praktiziert  im alten Ägypten und mesopotamischen Raum (ca.  3000 
v.Chr.) und verklausuliert in der „Alchemie“. Man nimmt an, Jesus prak-
tizierte dies und gab es seinen Aposteln weiter. 

3. Das System Buddha basiert auf dem Vorhadensein der alles-durch-
dringenden Strahlung im Bewußtsein des Menschen, das Buddha 
Gautamo als Fahrzeug zur geistigen Entwicklung erkannte und darauf-
hin eine absolut sichere Methodik lehrte, welche im Maha-Satipatthana-
Sutra dargelegt ist. Damit leuchtet man in alle Ecken und erkennt alles 
in sich selbst und über das Universum hinaus. Gelehrt um 500 v. Chr. 
Alles,  was Buddha gelehrt  hat,  ist  in der Bhagavad Gita und in den 
Yoga-Sutren enthalten, allerdings in einer anderen Systematik und mit 
anderen Begriffen.

Was haben alle 3 Systeme gemeinsam?
Sie alle berücksichtigen die innere Struktur des Menschen, die  Zu-
sammensetzung  und  Funktion  der  psychischen  und  transzendenten 
Komponenten, welche bei allen identisch sind. Am Ende  erzielen sie 
alle das gleiche Ergebnis,  nämlich die Erleuchtung bzw. die geistige 
Vollkommenheit.  Es  gibt  keine  "buddhistische"  oder  "yogische"  oder 
"mystische" Erleuchtung oder Vollkommenheit - es gibt nur eine.  Nur 
ein Praktiker erkennt die Parallellitäten in den Systemen.

25 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Nach  dem  Erreichen  der  Erleuchtung  (Buddha-Natur,  Dharmakaya) 
entwickelt eine solche Person, egal ob Buddhist,  Mystiker oder Yogi, 
alle  weiteren  schlummernden  Potentiale,  um  die  Vollkommenheit  in 
allen  3  Kontinui  zu  erlangen,  bekannt  als  die  3  Kayas  (Dharma-, 
Sambhoga- und Nirmana-Kaya). Erst wenn der Mensch alle Potentiale 
entwickelt, verwandelt und beherrscht hat, gibt er Ruhe. Ein spiritueller 
Meister, der die Lehre übertragen soll, muß sie alle kennen, damit er 
sie bei  Schülern passend einsetzen und übertragen kann. Für einen 
echten spirituellen Meister gibt es keine Abgrenzungen zu anderen 
Systemen. Er lehrt alle verfügbaren Übungen oder Methoden, die dem 
Schüler (m/w) weiterhelfen. In allen Systemen ist das wichtige Werk-
zeug der Beobachtungskraft erkennbar, in gesteigerter Form bekannt 
als Konzentration (Grundeigenschaft des Bewußtseins), das auf alles 
angewandt  werden  kann.  Erst  die  analytische  Konzentration  liefert 
Erkenntnisse,  Beherrschung  und  Befreiung  zugleich  und  funktioniert 
immer (auch im Tod). Hat ein Mystiker alle Potentiale entwickelt, dann 
geht sein Wesen im Tod in den Regenbogenkörper über (außer er will 
es anders).

Was sind die 3 Wege (Yanas) im Buddhismus?
Das  primäre  Ziel  eines  jeden  geistigen  Entwicklungssystems  ist  die 
Erlangung der Erleuchtung. Und diese Etappe ist Hinayana, das Kleine 
Fahrzeug. Wer in diesem Zustand bleiben will, ist für die Menschheit 
nutzlos und gilt unter den Mahasiddhis als Sünder. Wer aber die Auf-
gabe zur Weitergabe der Lehre annimmt und die Berufenen zur Er-
euchtung  und  Befreiung  führen  und  das  geistige  Licht  unter  der 
Menschheit  fördern will,  beschreitet diesen aufopfernden Weg bis zu 
seiner  Erlösung.  Dies  nennt  man  Mahayana,  das  Große  Fahrzeug. 
Wer also Sympathie für die Ziele des Mahayana hegt, muß zuvor die 
Anforderungen des Hinayana meistern und Weisheit  erlangen. Beide 
Wege sind aufeinander folgende Etappen!  Vajrayana ist keine neue 
Lehre (siehe Kapitel "Was ist Vajrayana?") oder ein exklusiver Sonder-
weg, sondern ist Hinayana und Mahayana  innerhalb einer einzigen 
Existenz mit  dem  Ergebnis  des  völligen  Versiegens des  eigenen 
Karmas und des Erlangens des Trikaya, des "unzerstörbaren Köpers". 
Deswegen die Allegorie zum Diamant. Hinweis: die Praxis von Metta 
gilt als das kleine Mahayana.

Die Lehre Christi
Seine  Lehre  als  System  wurde  hier  nicht  erwähnt,  obwohl  er  der 
Menschheit viel "Lichtenergie" hinterlassen hat. Der Grund liegt darin, 
daß der innere Sinn seiner Lehre nicht systematisiert veröffentlicht und 
die Schriften von den "Organisierten" mißbraucht wurden. Das offizielle 

26 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Christentum macht beim Schöpfergott Halt und die Offiziellen predigen 
nach wie vor einen  unheilvollen Dualismus (dort ist Gott und da bist 
du) und leben gerne im Luxus. Das Christentum und der Islam sind de 
facto Machtinstrumente verpackt als Religion. Was wenigen bewußt ist, 
ist die Tatsache, daß die Schriften des Buddhismus und des Christen-
tums mehrfach "überarbeitet" wurden, besonders die Bibel erfuhr zahlr-
eiche "Korrekturen". 

Ist Buddhismus eine Religion?
Das  System  "Buddha"  ist  entgegen  allgemeiner  Auffassung  keine 
Religion,  es  hat  einen  klaren  (wissenschafltichen)  Plan  zum  Er-
forschen der letzten Wirklichkeiten und verlangt keinen Glauben – im 
Gegenteil. Der Plan beinhaltet das Erreichen des höchsten Wachseins, 
die Umwandlung des Wesens und den Ausstieg aus dem Universum 
(Nirvana).  Die  Lehre  Buddhas  ist  ein  tiefenpsychologisches  For-
schungssytem über sich selbst, über die Natur und über die Grenzen 
des  Kosmos  hinaus  und  das  ist  Wissenschaft.  Allgemein  wird  der 
Buddhismus als eine der 4 Weltreligionen gesehen. Dies beruht auf der 
Sichtbarkeit bzw. des Vorhandenseins von Symbolen in Form von Tem-
peln, Klöstern, Darstellungen (Bilder, Statuen), der "heiligen" Schriften 
und der Menschen, die den Inhalt der Schriften lehren, verkünden und 
zelebrieren. Kurzum, alles was sichtbar ist und sich "lebendig" um die 
Schriften  herum organisiert,  wird  als  Religion  eingestuft  -  wobei  es 
keine eindeutige Defintiion von Religion gibt. Grundsätzlich kann man 
annehmen, daß bei einer Religion ein Glaube an eine höhere, fremde 
Macht  oder  Wesen  verlangt  wird  und  diese  sich  im  Äußeren  als 
hierarchische Organisation wie ein Konzern oder Staat im Staate prä-
sentiert und verhält. 

Tibetischer Buddhismus
Dies wichtigsten tibetischen Traditionen sind: Nyingma, Kagyü, Sakya 
und Gelug; sie alle haben eine lange Liste von Meistern in ihrer Über-
lieferung wie bei Königsdynastien und grenzen sie sich gegenseitig mit 
eigener Gründungs- und Tulku-Tradition ab.  In ihrer Zielsetzung (Er-
leuchtung und Erlösung) sind sie alle gleich, unterscheiden sich aber in 
den Methoden der Vorbereitungsphase und im Dogmatischen. Ist das 
Bewußtsein einmal in die Leere eingedrungen, so gibt es keine Tradi-
tionen mehr. Manche fragen sich mit Recht wieso ist das so und folgt 
der tibetische Buddhismus noch den ursprünglich gelehrten Methoden 
Buddhas? Nein, der tibetische Buddhismus verwendet die überlieferten 
Erkenntnisse und Wahrheiten des Buddha als philosophischen Unter-
bau,  aber  in  seiner  praktischen  Durchführung jedoch benutzt  dieser 
Buddhismus vorwiegend Praktiken des Lamrim oder Ngöndro sowie die 
Rezepte aus der Mystik und des Yoga (z.B. Pranayama, Kundalini- und 

27 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Tantra-Yoga). Der “tibetische Buddhismus” kam nach Tibet durch Pad-
masambhana, der den praktischen Yoga beherrschte. Die sogenannten 
“Geheimlehren” Tibets” entstammen alle dem Yoga und viele Schriften 
des Yoga und Buddhismus wurden aus dem Sanskrit  übersetzt.  Der 
tibetische Buddhismus definiert sich besser als  “Tibetische Mystik”. 
Die  Schlüssellehre  der  Achtsamkeit  ist  im  tibetischen  Buddhismus 
untergegangen, an dessen Stelle traten die Vorbereitungsübungen von 
Atisha.  In  Realität  grenzen  sich  die  Traditionen  mithilfe  eigener 
Gründungs-  und  Tulku-Tradition  ab.  Eine  tabellarische  Gegenüber-
stellung der 4 Traditionen hinsichtlich der Lehrpraxis (was wird wann 
vermittelt?),  ihrer  Methoden  (Meditation,  Konzentration,  Pranayama, 
Lamrim, Ngöndro, Chöd etc.), ihres tantrischen Pantheons, der Tsoks 
und Pujas mit ihren Texten, der Tempeltänze etc.  würde helfen, den 
wahren Sinn der Abgrenzung zu verstehen. Wenn es den nicht gibt, 
dann sollten sie alles über Bord werfen und sich der geistigen Essenz 
der  reinen Lehre widmen und mächtige Gurus hervorbringen.  Unbe-
kannt  ist,  wann und wo sich der  “tibetische Orden des Donnerkeils” 
gründete und sich die Erbfolge der “Weißen Gurus” etablierte. Beide 
sind ein geistiges Aktionsbündnis und sorgten über Jahrhunderte hin-
weg für einen Schutzschirm gegenüber den imperialistischen Mächten 
außen herum.  Als  dieser  Schutz durch schwarze Magie  einiger  ver-
schwand, marschierten die Chinesen ein. 

Die wichtigsten Texte der tibetischen Mystik sind:
1 Der Rosenkranz der prachtvollen Edelsteine
2 Der Pfad zum Nirwana: Der Yoga des großen Symbols (Mahamudra)
3 Der Pfad des Wissens bestehend aus den 6 Yogas von Naropa: über 
psychische Wärme; über den Scheinkörper; über den Traumzustand; 
über das klare Licht; über den Zustand nach dem Tod; über die 
Bewusstseinsübertragung.
4 Der Pfad des mystischen Opfers: Der Yoga der Unterordnung des 
niederen Ichs
5 Der Pfad der fünferlei Weisheit: Der Yoga des langen Hum
6 Der Pfad der übersinnlichen Weisheit: Der Yoga der Leerheit.
Diese  Texte  werden  hier  nicht  weiter  behandelt,  sie  gehörten  zum 
Vollendungspfad. Text 1 entspricht dem Kapital „Die Praxis der Edlen 
Versittlichung“.

Sonderfall "Befreiung im Tod"
Ein  "geheime"  bzw.  unbekannte  Möglichkeit  zum  Entkommen  allen 
Leidens, aller individuellen und kosmischen Probleme ist der Übergang 
ins "Reich des Vairocana" (Nirvana) im Augenblick des Todes, nachdem 
die Schlangenkraft nach "oben geschossen" ist. Ist der Mensch nicht 
bewußtlos und sein Bewußtsein wartet den Aufprall ab und wird nicht 

28 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

von diesem höchst intensiven und harten Licht abgeschreckt, kann es 
dorthin eingehen und das "Nirvana" realisieren. In diesem speziellen 
Fall  wird  verbliebenes  Restkarma  von  anderen  (Mahasiddhis)  "ver-
brannt".  Das Wissen dazu und die Kunstfertigkeit  ist  den tibetischen 
Buddhisten und Mystikern bekannt. Allerdings sollte man sich keinen 
Illusionen hingeben, damit das erreicht werden kann, ist ein psychisch-
geistiges  Training  erforderlich.  Aber  dies  kann  auch  von  Menschen 
ohne solchem Training erreicht werden, wenn deren Lebensdurst von 
den empirischen Unsäglichkeiten und Härten ihres Daseines versiegt 
ist, sodaß kein Wunsch mehr nach etwas im Tod präsent ist. Dies sei 
hier  gesagt,  damit  alle Möglichkeiten unter  der  Sonne erwähnt  sind. 
Wer mehr darüber wissen will, dem sei die Beschreibung des Tschikai- 
und  Tschönyi-Bardo  im  Bardo  Thödol  (Tibetisches   Totenbuch)  em-
pfohlen.

29 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Der Entwicklungsweg als Bild
(siehe Legende nächste Seite)

30 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Legende (Pfad von unten nach oben) und seine Darsteller:
a) der Mensch, als geistig träges Wesen symbolisiert vom Elefanten
b) das Denken als Affe
c) der Lama als Belehrer und Wegweiser
d) der Spiegel als Entstehen von Weisheiten

Elefant schwarz: der Mensch, beherrscht von seiner niederen Natur 
und sich damit  identifizierend,  ist  davon fest  überzeugt,  daß er  der 
Körper, sein Besitz und seine Bedürfisse ist und nichts anderes.
Affe: symbolisiert das Denken, unstet, zappelig und unkontrolliert
Lama rechts: spiritueller Meister des direkten Pfades (Vajrayana)
Elefant halb schwarz halb weiß:  wichtige Entscheidungsphase, wo 
man die Oberhand über den inneren Diktator gewinnt
Lama hält Elefant: Lama unterweist und schützt
Elefant überwiegend weiß: Phase der Vollendung bzw. der steile Pfad 
ist jetzt möglich, die innere Spannung steigt
Kein Affe mehr: das Denken hört auf, die Weisheit wird geboren
Elefant  liegend,  ganz  weiß: die  Transformation  ist  gelungen  und 
abgeschlossen, die Erleuchtung (Buddha-Zustand) hat sich stabilisiert
Elefant ganz oben:  der Mensch erfährt  die Wohltaten der geistigen 
Vollkommenheit, der absoluten Freiheit und des kosmischen Bewußt-
seins
Elefant geht zurück: Der Mensch erhält die Einweihung ins Mahayana 
und kehrt zu den Menschen im Materialismus zurück und sorgt dafür, 
daß die Kette nach oben bestehen bleibt.

31 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Zerfledderung und Diffusion
Beides sind Erscheinungen, die heutzutage in allen geistigen Entwickl-
ungssystemen  erkennbar  sind,  was  durch  die  Qualität  ihrer  Reprä-
sentanten und der neuen digitalen Möglichkeiten bedingt ist. Nicht jeder 
wird das so sehen, doch schauen wir (vorurteilslos) genauer hin. 

Zerfledderung wird  hier  als  Viellfalt  und  Aufspaltung  verstanden, 
welche  eine  Undurchschaubarkeit  verursachen,  gegeben  durch  das 
Vorhandensein verschiedener buddhistischer Traditionen, Neben-Tradi-
tionen (spin-offs) und Schulen mit ihrer teilweise eigenen Begriffswelt 
und  ihren  unterschiedlichen  Herangehensweisen.  Dadurch  ergießen 
sich über die laienhafte Menscnheit eine schier unüberschaubare Zahl 
an  Angeboten  zur  einer  geistigen  Entwicklung,  erkennbar  an  den 
Millionen Webseiten, Publikationen (Schriften, Essays, Interpretationen, 
Bücher, Videos, Audios) und Vorträgen, die die Menschheit segmentiert 
beglücken.  Die  Quantität  und  Qualität  (tiefe  Einsichten)  halten  sich 
nicht  die  Waage,  deswegen sind  Standardisierungen im Vormarsch. 
Die moderne, digitale Welt macht all dies möglich. Auch Vorbereitungs-
übungen wie Lamrim oder Ngöndro sind davon betroffen, indem man 
sie "unendlich" in die Länge zieht und wirkungsarme Meditationen lehrt. 
Die Zerfledderung besteht  auch im „Übersehen“ der Achtsamkeit  als 
Schlüsselmethode Buddhas (siehe Kapitel  „Wie wirkt  Satipatthana?“) 
und durch andere Prioritäten ersetzt. So wissen die Schriftengelehrten 
Tibets nichts von dieser "pith instruction" und ihrer Praxis, obwohl in 
ihren Schriften erwähnt.

Diffusion entsteht  durch  Unklarheit  über  innere  Prozesse  in  unter-
schiedlichen psychischen, psychisch-energetischen und in den trans-
zendenten Komponenten. Da fast alle Literatur zum Buddhismus zuerst 
in  englisch  erscheint,  ist  das  Wort  "mind"  ein  Standardausdruck  für 
innerer Sinn, Denken, Geist oder Bewußtsein geworden. Und da haben 
wir schon eine erste Diffusion, die innere Abläufe nicht klar zwischen 
Impulsen,  Gedanken,  Energie  der  Gedanken,  Denkorgan  (Denkprin-
zip), Gedankenerzeuger und dem Bewußtsein als Beobachter mit kog-
nitiver Intelligenz (supramundaner Intellekt) trennen kann und Inhalte 
des Denkorgans als „Produkte des Geistes“ sieht. Dieses Beispiel mag 
banal erscheinen, hat aber Auswikungen auf vermittelte Praktiken zur 
Lösung  von  Problemen.  Eine  weiteres  Beispiel  der  Diffusion  ist  die 
wirkungsarme  begleitete  Meditation  und  das  rezitieren  fremdsprach-
licher  Texte,  die  man  nicht  versteht  und  irrigerweise  annimmt,  sie 
wirken so besser oder hätten magische Wirkung. Dies gleicht den uner-
klärbaren Dogmen anderer  Religionen.  Eine weitere Diffusion ist  die 

32 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Rücksichtnahme auf die Wesenszustände der Klienten (Schüler m/w), 
indem der direkte Zusammenhang zwischen zukünftiger Existenz, der 
gegenwärtigen  Lebensmoral  und  dem Fortschritt  bzw,  der  Ergebnis-
losigkeit aus der Versenkung als eher „unwichtig“ gesehen wird. Eine 
weitere Diffusion ist in der Vortragsweise gegeben, welche dauernd auf 
Vergleiche,  Zitate  und  Episoden  von  verstorbenen  Meistern  zurück-
greift und von undifferenzierten (mühelosen) Resultaten spricht, anstatt 
konkret zu erklären, was warum zu tun ist. Dies ist „spirituelle Reduzier-
ung“, sie ist leblos, definitionsüberladen und symptomatisch für Schul-
gelehrte. In der „alles-überstrahlenden“ Lehrvermittlung der Mahyana-
Ideale wird die Illusion genährt, die persönliche Erleuchtung und Weis-
heit  (Bodhi)  erledige  sich  von  selbst  und  die  Persönlichkeit  bliebe 
ungeschoren und nicht wissend, daß "Mahayana" im Schüler durch die 
Bemühung reifen muß.

Aufgrund der Unwissenheit der Menschen in diesen Dingen, was ganz 
natürlich ist, können sie nicht unterscheiden, was in den Lehrinhalten 
zielführend ist  und  was  nicht.  Das  wiederum  ist  bedingt  durch  die 
eigene Unklarheit, was will man wirklich? Nach einer ehrlichen mehr-
monatigen Praxis müssen sich kleine Fortschritte abzeichnen. Will man 
kurzfristige oder minimalste Lösungen und weiterhin im Gleichschritt als 
"gesetzestreuer Bürger" mit der übrigen Menschheit marschieren oder 
will  man einen neuen Lebensstil  mit  tiefgreifenden Erfahrungen und 
innerer Unbiegsamkeit über den Tod hinaus erwerben? 

Deswegen  ist  es  wichtig,  daß  der  Mensch  sich  das  „notwendige 
Requisit“  (siehe Kapitel  dazu)  erwerbe und nicht  ungeprüft  alles an- 
oder hinnimmt, nur weil es in exotischem Rahmen präsentiert wird und 
fasziniert.  Alles  Gute  muß  einer  kritischen  Analyse  standhalten. 
Nachfragen ist notwendig und erlaubt !

33 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

  BUCH I

Die zeitgemäße Praxis

Buddhas Lehre ist eine Lehre der Wissensklarheit, der Achtsamkeit, 
des eigenen Erkennens, des Erwachens und des Sich-Bewußt-

Werdens und dazu sind hier 
die 5 Grundpfeiler als integrale Bemühung zur Praxis verständlich und 

detailliert dargelegt und begründet. 

Tilopa und Naropa
(Naropa bekommt den letzten Schub zur Erleuchtung)

34 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Absolutheit
Die Lehre Buddhas ist  unwiderlegbar, klar, rein, direkt und kultur-
los. Unter den vielen Lehrreden (Sutras) gibt nur ein paar, welche die 
anzuwendenden Methoden darlegen. Alle andere sind Feststellungen, 
Resultate, Formulierung von Zielen oder Wiederholungen (Ausschnitte) 
dessen, was in diesen wenigen Lehrreden verkündet wurde oder Ge-
schichten aus seinem Leben. Buddha war von seiner Veranlagung her 
ein Jnani  (Wissensklarheit),  daher diese Art  der Lehrreden für  seine 
damaligen Zuhörer. Da der Mensch aber primär im Gefühl lebt, ist es 
nicht jedermanns Sache, seine "trockene" Lehre umzusetzen, denn er 
vermißt das "Angenehme und Greifbare", auch wenn er im Maha-Sati-
patthana-Sutra  von "Verzückung und Glück"  (so die  Übersetzungen) 
spricht.

Seine dargelegten Methoden beziehen sich auf eine grundlegende 
Fähigkeit oder Eigenschaft, die jeder Mensch hat und das ist die 
Beobachtung  und  die  Erkenntnisgewinnung  durch  Unterscheid-
ung aus dem Beobachtetem. Die Wirkung seiner Lehre ist absolut 
und  führt  zur  Entdeckung  der  allerletzten  Wirklichkeit.  Buddha 
und andere nach ihm haben es bewiesen. Daher ist es völlig ab-
surd, anzunehmen, man müsse seine Lehre an eine Weltgegend 
oder  eine  Kultur  "anpassen",  sind  doch  die  psychischen  und 
transzendeten Komponenten aller Menchen gleich.

Was aber  bewegte  Buddhisten  in  den  verschiedenen  Weltrregionen 
dazu, neue Traditionen oder Schulen zu "erfinden" und zu gründen?

Ausgangslage ist, daß weder Buddha noch andere Erwachte nach ihm 
ein Kloster mit Hierarchie gegründet haben. Doch die Menschen, die 
dem Dharma  folgen  wollten,  hatten  Bedarf  einer  geistigen  Gemein-
schaft. Nachdem die Klöster entstanden sind und die Menschen darin 
mehr wurden, entstand  das Bedürfnis aus der Tatsache heraus, daß 
man die vielen Anwärter und Ordinierten mit unterschiedlicher Befähig-
ung (karmischer Reife) beschäftigen mußte. So erfand man die Kloster-
regeln  und  die  Vorbereitungsübungen  (Lamrim,  Ngöndro),  die  dem 
Zweck dienen sollten,  Defizite auszugleichen und die weltlichen Ge-
wohnheiten  auszumerzen.  Durch  die  unabhängigen  Definitionen  der 
Vorbereitungsbemühungen ergaben sich Unterschiede, die in Traditio-
nen mündeten.  Beispielsweise die Tradtionen in  Tibet  oder in China 
und Japan. Sie alle berufen sich auf die Lehre Buddhas, grenzen sich 
aber dennoch voneinander ab (spiritueller Egoismus?). Der rote Faden 
in der Lehre Buddhas, also die Essenz seiner Lehre, trat dabei in den 

35 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Hintergrund, nämlich die permanente Achtsamkeit  (Satipatthana) und 
die Bemühung um die edle Versittlichung. Siehe dazu Kapitel „Bedeut-
ung der  Achtsamkeit“.  Daß dabei  die  Bemühung um die  ursachlose 
Freude  eine  wichtige  Rolle  spielt,  wurde  erst  in  der  Neuzeit  wie-
derbelebt.  Fragt  man  heutzutage  einen  Dharmalehrer,  Lama  oder 
Rinpoche was ist die  Schlüsselmethode Buddhas zum Erlangen des 
höchsten Wachseins, zur Erleuchtung, zum Buddha-Zustand oder des 
Selbst-Bewußt-Werdens und wo er sie dargelegt hat, was wird er ant-
worten? Wird er auf das Maha-Satipatthana-Sutra verweisen und die 
Praxis dazu darlegen? Das einmalige und wunderbare an dieser Lehr-
rede ist, daß man sie sofort und kostenlos anwenden kann. Man ver-
steht  sofort,  man  braucht  nichts  rezitieren  oder  auswendig  lernen. 
Zwischen Meditation bzw. Konzentration und der Achtsamkeit im Alltag 
gibt es keine Trennung, der Unterschied besteht nur in der Intensität 
der  angewandten  Aufmerksamkeit.  Nur  jemand  mit  der  alles-durch-
dringenden Weisheit und der Liebe zu allen Lebewesen stellt so etwas 
fest und übergibt es der Menschheit. 

Man hat "Korrekturen oder Ergänzungen" in den Darlegungen gemacht 
und dies nur deshalb, weil man seine Methode nicht umsetzen konnte 
und daher nur Teilergebnisse erzielte.  Wer das Visuddah-Magga stu-
diert hat, wird vielleicht feststellen, daß darin jede Ähnlichkeit zu Yoga 
peinlich genau vermieden wurde.  Die Ergänzungen treffen besonders 
auf  das  Zeremonienhafte  des  Neo-Buddhismus  (1500  Jahre  nach 
Buddha) zu, die darauf ausgelegt sind, die Menschen primäre an die 
Schule oder Tradition in einer Sangha zu binden und nicht aus ihnen 
Buddhas zu machen. Der Mensch soll ja kein Traditionalist mit Club-
Ausweis  sondern  ein  Universalist  mit  Panoramablick  und  Weisheit 
werden. Daß Rezitationstexte z.B. nur in tibetischer Sprache oder in 
einer anderen fremden Sprache wirken,  ist  unerklärbar und entbehrt 
nicht  einer  gewissen  Arroganz.  Sollten  die  Texte  magische  Wirkung 
haben, so muß diese Magie auch in deutscher Sprache wirken, denn 
Energie oder Licht kennt keine Sprache. Auch ein Buddhist darf oder 
soll seinen Hausverstand benutzen.

Die gegenseitige Abgrenzung ist ein Ergebnis vom Wirken Maros, dem 
kosmischen  Negativen  und  Gegenspieler  des  geistigen  Lichts.  Der 
spirituelle Egoismus sitzt ganz tief und ist schwer zu erkennen, er ist 
der  innere  "Hüter  der  Schwelle"  und  verhindert  den  Übergang  des 
Bewußtseins ins Tranzendente, ins übersamsarische Reich der Weis-
heit. Viele bleiben schon vorher stehen und gründen dann eine neue 
Schule  mit  abgeänderter  Praxis.  All  das  wurde  im  Kali-Yuga  pro-
gnostiziert. 

36 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Allgemeines zur Praxis
Die innewohnende Verpflichtung (Priorität) einer jeden Existenz ist 
die Rückentwicklung zum eigenen, wahren Ich (Bodhi), zur durch-
dringenden Gewahrwerdung und Rückfindung zum Ursprung allen 
Seins. Diesen unsichtbaren und unaufhaltsamen "Druck" der Ver-
änderungsprozesse,  der  der  ganzen  Schöpfung  innewohnt  und 
sich in einer großen Schleife bewegt, kann der einzelne Mensch 
abkürzen durch Annehmen einer geistigen Entwicklung mit ihren 
Bedingungen oder er geht den langen und manchmal harten Weg 
der Lebensohrfeigen (Darwin) und wird durch das Samsaro buch-
stäblich "geschleift" oder bei einer guten Existenz "geschoben". 
Es nützt nicht zu glauben, nach dem Tod gäbe es keine Probleme 
mehr.  

Der Leser wird beim Überfliegen des Inhaltsverzeichnisses feststellen, 
daß für die erfolgreiche Praxis der Lehre Buddhas alle hier dargelegten 
Methoden (5 Padas) parallell anzuwenden sind. Es wird auf dem Pfad 
zur Vollkommenheit außer ein paar Anfangserlebnissen nichts bringen, 
wenn  man  sich  nur  der  Meditation  widmet  und  annimmt,  der  Rest 
erledigt  sich  "von  selbst".  Manche  Lehrer  behaupten,  mit  einfacher 
Meditation werden die  schlechten Eigenschaften von selbst  "auslau-
fen", wenn man nur jeden Tag übt (man kann sie auch festigen). Und 
wo ist dann der Unterschied zur Entwicklung nach Darwin oder einem 
normalen Kirchgänger? Wenn man die Entwicklung abkürzen will, muß 
man mehr tun. Und wenn man schon nur meditiert, sollte man es auch 
richtig machen. 

Wer  es  ernst  meint,  wird  die  "persönliche  Checkliste"  gelegentlich 
gerne als  Auffrischer  benutzen oder  sich selbst  eine erstellen,  denn 
man glaubt es nicht, aber die Dinge "verschwinden" schnell aus dem 
Tagesgedächtnis  und  Erfolge  werden  nach  längerer  Unterbrechung 
"abgebaut".  Ein  eigener  Praxisplan,  quasi  als  Versprechen  zu  sich 
selbst, ist empfehlenswert nicht nur für Einsteiger.

Eine sichere Zerstörung oder Verhinderung geistiger Erfolge ist die 
Teilnahme  an  weltlichem  Geschehen  wie  Vergnügungen,  sinnlosen 
Unterhaltungen oder Langeweile-Kompensationen aller  Art  sowie der 
passive Konsum der "Botschaften" aus dem Reich des Materialismus 
wie  Werbung,  Nachrichten  etc.,  was  aus  geistiger  Sicht  dem  Ein-
tauchen oder Verweilen in dämonischen Welten (Sphären)  entspricht. 
Hält man sich an diese Empfehlungen, so wirkt das wie ein Kloster oder 

37 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ein Retreat. Auch das Reden darüber, daß man jetzt "in Meditation und 
Buddhismus" macht, ist  besonders im Berufsleben zu vermeiden, da 
erste Errungenschaften, weil noch flüchtigen Charakters, verfliegen und 
die  gedankliche  Beschäftigung  anderer  mit  deiner  Person  aufgrund 
innerer ablehnender Haltung zum Geistigen negativ rückwirken. 

Bei manchen entsteht der starke Wunsch, in die Einsamkeit gehen zu 
wollen ohne daß ein echter  und vertrauter Meister  dies überwachen 
kann,  dies  ist  eine  Flucht vor  sich  selbst  und  eine  Eingebung  des 
Triebes. Was Retreats betrifft, sollte man sich vorab informieren, was 
geboten wird, ob ein Meister anwesend ist und ob man nicht in einer 
Menge "untergeht". Geht es nur um mehr Disziplin, so kann man das 
auch alleine zuhause. Erhofft man sich, mehr zur Praxis zu erfahren, 
was nicht in Büchern steht, so soll man hingehen oder hinreisen. Ob es 
dann nachhaltig war, sollte man später erkennen. Auch wer nur eine 
"soziale" Einbettung" oder neue geistige Freunde sucht, soll hingehen. 
Allerding  erreicht  man mit  Erinnerungen keinen geistigen Fortschritt. 
Man bedenke, eine dort in Isolation praktizierte Disziplin kann man bei 
Rückkehr  kaum durchhalten.  Vor  Massenveranstaltungen ist  abzu-
raten, dort konkrete Fragen zu stellen ist beinahe unmöglich und dort in 
die Breite erteilte Ermächtigungen, Segnungen oder Schalübergaben 
sind Hokus-Pokus und ein "Bad in der Menge" ist geistig wirkungslos, 
höchstens ermutigend. Generell sollte man sein Geld zurück verlangen, 
wenn man keine Fragen stellen darf, Bei Reisen in ferne Länder ist zu 
beachten,  ob die dortigen Bedingungen gut  für  einen sind (Mücken, 
Ungeziefer, Hitze, Kälte,  fremdes Essen, Hygiene usw.).  Ebenso soll 
man nicht vergessen, das Karma reist mit und äußere Eindrücke einer 
exotischen  Umgebung  ändern  es  nicht.  Der  Autor  hat  so  manche 
"follower" beobachten können, die  blindes Vertrauen zu einem nicht-
anwesenden  Gründer  einer  Bewegung  und  "seiner"  Lehrauslegung 
haben, aber in Wirklichkeit nur seiner Finanzierung dienen und sich in 
einem "Übungshamsterrad" (Lamrim, Ngöndro etc.) befinden und alles 
für  "Meditation"  halten -  auch dann noch,  wenn man sie auf  Wider-
sprüche  hinweist.  Wenn  ein  Dharmalehrer  vorausschickt,  man  solle 
berücksichtigen, daß auch er nicht alles weiß, dann werde hellhörig und 
aktiviere den kritischen Hausverstand. Es ist so gut wie sicher, daß in 
allen  buddhistischen  "Filialen"  (Sanghas)  weltweit  kein  spiritueller 
Meister (Bodhisattva) vorhanden ist und es sich bei der präsentierten 
Qualität vor Ort um eine Mischung aus Praxis in Meditation, Lehrtätig-
keit,  Zeremonienmeisterei  und  Schriftenwissen handelt,  daher  ist  es 
weise und richtig nachzufragen, wo man das Vorgetragene nachlesen 
kann oder ob ein Skript dazu aufliegt (wie auf der Universität). 

Eine unsichtbare Gefahr in einer Sangha, wo kein spiritueller Meister 

38 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

vorhanden ist, der einen geistigen Schutzschirm über die Sangha legen 
kann, besteht darin, daß Maro ganz sicher in den Lehrer "eingestiegen" 
ist und dafür sorgt, daß das Licht der Erkenntnis durch Verdrehungen 
oder Auslassungen nicht "ankommt". Der Autor hat schon Lehrer (ver-
sehentlich)  sagen  hören,  daß  Laien  anders  geführt  und  unterrichtet 
werden als Ordinierte. Damit ist erklärbar, warum die  Moral unterge-
ordnet ist  und auch nicht  die richtige Meditation oder Konzentration 
gelehrt  und  geübt  wird,  sondern  jene,  die  (fast)  nichts  bewirkt  aber 
"sozial verträglich" ist. Steckt da Absicht dahinter? Dies ist begründet 
in der  Klassifizierung der Schüler nach wenig, mittel oder sehr ge-
eignet. Die  Dharmalehrer  gehen allgemein  davon aus,  daß die  An-
wesenden  wenig geeignet sind, sonst würden sie nicht die geführte 
Meditation lehren, die eine "soziale" Gemeinschaftsübung ist und nicht 
eine  erkenntnisgewinnende  Technik.  Daß  falsches  Meditieren  auch 
negativ wirken kann, wird verschwiegen. Diese Klassifizierungen führ-
ten  zu  standardisierten Vorträgen  und  Unterweisungen  im  "Gieß-
kannenprinzip".  In  diesem Buch  wird  dir  alles  offen  und  ausführlich 
erklärt. Wer nicht über das "notwendige Requisit" (siehe Kapitel dazu) 
verfügt,  kann all  das vorerst  nicht  erkennen.  Aber keine Sorge,  hier 
wirst  du zum "Durchblick"  (s.  Kapitel  "Wach-Werden")  geführt.  Eine 
Person,  die  erstmals  mit  den praktischen Buddhismus in  Berührung 
kommt, kann nicht erkennen, auf welche "Qualität" sie trifft. Jene sollten 
sich  vergegenwärtigen,  daß die  Lehre Buddhas in  den Westen auf-
grund  einer  "Verbreitungs-  und  Lehrverpflichtung" gekommen  ist 
und nicht, weil die Dharmagelehrten die "Unwissenheit" der Menschen 
im Westen beseitigen und sie ins Nirvana erlösen wollten. Dazu müß-
ten sie selbst  die Weisheit  eines Buddha haben und in der eigenen 
Weltgegend gäbe es genug Gelegenheit. Auslöser ist, daß sich die kar-
mischen  Grundlagen  in  den  Weltgegenden  verschoben  haben  und 
durch den englischen und chinesischen Imperialismus ist das geistige 
Wissen und die Meditation in den Westen gekommen und die Dharma-
lehrer haben festgestellt,  im Okzident (Europa, Nordamerika) läßt es 
sich damit gut leben: "Om money pay me hum". Siehe auch Kapitel 
"Was ist ein Schulgelehrter?".

Noch ein Wort  zu Vorbereitungsübungen wie  Lamrim oder Ngöndro. 
Der Leser solle sich darüber im Klaren sein, daß das Anrufen oder die 
Imagination nicht-anwesender und nicht-sichtbarer "höherer Wesen", 
die mit Weisheit und Macht ausgestattet sind, auch über das karmische 
Gesetz und den Sinn der  ganzen Schöpfung genauestens Bescheid 
wissen  und  nur  dann  helfen,  wenn  die  rufende  oder  wünschende 
Person es "verdient" oder ein "Vakuum" im Reich der Ursachen erzeugt 
hat. Sagte nicht Buddha zu Ananda "Sei dir selbst Zuflucht", damit 
meinte er das  eigene innere Licht, die höhere Seele – es ist jenes 

39 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Potential von dem alle reden. Statt sich Vorstellungen hinzugeben, soll 
man sich an dieses wenden, was in abgestufter  Form als der  "per-
sönliche Gott" im eigenen Wesen adressierbar ist (siehe Unterkapitel 
im Kapitel "Gibt es Gott" und bei  "Metta"). Ein Beten für einen fernen 
Tulku  (Oberhaupt einer Tradition oder Schule) ist sinnlos. Falls dieser 
ein Buddha ist, braucht er es nicht. Ebenso braucht ein solcher keine 
Einweihungszeremonien und Ermächtigungen von Nicht-Buddhas, das 
machen die Mahasiddhis auf geistiger Ebene. Und wenn er kein Budd-
ha ist, sollte er dafür sorgen, daß er es wird, ohne dabei andere "anzu-
zapfen".  Ein  entfernter  Meister  wird  und  kann nur  helfen,  wenn die 
Person von ihm "angenommen" wurde. Nur in diesem Fall  ist  Guru-
Yoga sinnvoll.  Auch ist  es  illusorisch,  für  die ganze Menschheit  zu 
beten,  denn deren selbst-verursachtes Karma kann man nicht "weg-
beten oder wegwünschen". Ein Meister wird nur dann das Geistige in 
der  Menschheit  erhalten  und  fördern  können,  wenn  er  durch  eine 
Mahayana-Einweihung weiß, wie man gefahrlos in das Reich der Ur-
sachen eingreifen kann. 
Zeremonien sind  ein  Beschäftigungsmodell  für  die  Klosterinsassen, 
das  eigene  Metta ist  die  beste  Alternative.  Die  Identifikation  (Invo-
kation)  mit  einer  tantrischen  Gottheit  dient  der  Aktivierung  eigener 
Potentiale, niemals wird eine solche "in persona" in dich "einsteigen" 
und dich umwandeln. Die wesentliche Bemühung eines Bodhisattva ist 
es,  die  "Berufenen" höher  oder  ganz  nach  oben  (Erleuchtung)  zu 
bringen und das Wissen zu den Lehren der geistigen Befreiung und 
Vollkommenheit zu konservieren (Erbfolge). Seine Aufgabe ist es nicht 
eine  Organisationn  zu  gründen  oder  zu  managen.  Dem  Rest  der 
Menschheit,  die keinen Zugang zu einem geistigen Entwicklungssys-
tem gefunden hat,  kann man aufgrund ihrer  "karmischen Finsternis" 
(Materialismus) nichts beibringen und nicht helfen, das besorgen die 
"Mühlen des Leidens und der Enttäuschungen". 

Das Problem der organisierten Lehre. 
Alle,  die  die  Erleuchtung (Buddha-Zustand,  kosmisches Bewußtsein) 
erlangt haben, lebten nicht danach in Reichtum, Bequemlichkeit oder 
Luxus. Die wahren Repräsentanten zeichneten und zeichnen sich aus 
durch  Schlichtheit,  Unbegehrlichkeit  und  unkomplizierter  Sprache, 
Pomp und Prunk ist ihnen widerlich. Die spirituellen Meister wissen auf-
grund ihrer tiefen Einsicht, daß Maro "Beim-Sich-Organisieren" immer 
mit dabei ist und daß er in den gebildeten Strukturen die Aufgaben dort 
so lenkt, daß der Durchbruch eines "Organisierten" ins kosmische Be-
wußtsein verhindert wird (siehe "Hüter der Schwelle"), sollte einer über 
die Mitte (siehe Kapitel "Sukhayana") hinauswollen. Deswegen gründen 
die Bodhisattvas keine Organisation. Der Leser sollte klar unterschei-
den können zwischen der (a) Lehre einer geistigen Entwicklung und 

40 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ihrer  Methoden und (b)  der  später  um sie  herum gewachsenen Or-
ganisationen und ihrer Vertreter, welche sich bei genauerem Hinsehen 
oft als Instrumente zur Macht und zum Wohlstand entpuppen. Organi-
sationen und ihre Ableger, egal ob groß oder klein, setzen zwangsläufig 
ihr Existenzrecht in Form von "freiilligen" Spenden, Vortragsgebühren 
etc.  oder  speziellen  Abgaben um.  Die  geistigen Lehren  wurden  der 
Menschheit kostenlos übergeben. Man darf sich nicht von den Sinnen 
täuschen lassen (siehe Kapitel "Was ist ein Schulgelehrter"), nur weil 
etwas "exotisch" daherkommt. Die Lehre Buddhas ist auf analytisches 
Beobachten ausgerichtet. Hinsichtlich des blinden Vertrauens siehe das 
Kaptel über das Sektensyndrom und der geistigen Abgrenzung.

Sangha ohne wahren Meister
Wer Fortschritte erzielen will, also die eigenen Begrenzungen sprengen 
will, der nehme den Rat eines wahren Meisters an: Wenn man eine Be-
geisterung durch Lesen spiritueller  Literatur oder Hören solcher Vor-
träge verspürt,  darf  man sich  nicht  durch innere  Inspirationen leiten 
lassen und auch nicht durch die der anderen. Man soll  den eigenen 
Hausverstand benutzen und sich selbst nichts vormachen, sondern ob-
jektiv  feststellen,  ob  sich  durch  die  Befolgung  der  Belehrungen  ein 
neues "Wachsein" entwickelt, das sich zuerst als immer präziser wer-
dende Detailbeobachtung der Außenwelt manifestiert und später eben-
so die Innenbeobachtung verschärft. 

Mit der Praxis der 5 Padas ist Praktizierenden ein Werkzeugkasten in 
die Hand gegeben, die sie befähigt, sich auch unabhängig von einer 
Organisation geistig zu entwickeln. Auch derjenige, der mehr zum "Weg 
der Vollkommenheit" neigt, wird die Rezepte der 5 Padas wiederfinden 
und sie praktizieren. Die direkte Methode des "Wach-Werdens" ist eine 
wertvolle  Ergänzung und sollte nicht  unterschätzt  werden. Sollte der 
Leser bis ans 3. Jhana vordringen, dann hat sich bereits sehr viel ge-
ändert  und wird sich noch ändern. Höchstwahrscheinlich wird er auf 
einen echten spirituellen Meister treffen. Das Licht des Dharmakaya ist 
überall und es personifiziert sich, falls nötig, in einem konkreten Fall. 
Das ist geistiges Gesetz und ist  Ergebnis der Zuflucht zum "eigenen 
Licht", dem "Buddha in dir". 

Es wäre wunderbar, wenn du Leser, selbst dieser "Finsternis" ent-
kommen, das innere Licht entfalten und die Wissensklarheit zur 
vollen Blüte (Bodhi) bringen und später zum Wohle anderer tätig 
sein kannst.

Tip:  Im Kapitel  "Weg der  Vollkommenheit"  wird  unter  "Hinweise  zur 
Praxis"  und  "Über  die  Disziplin"  eine  tiefenpsychologische  Analyse 

41 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

gegeben, die so ihresgleichen sucht und welche die Achtsamkeit Budd-
has aus einer anderen Sichtweise begründet und bestätigt.  Und das 
Kapitel "Die Mystik und die Sexualität" beleuchtet ein wichtiges, wenig 
behandeltes Thema.

Entwicklung grafisch (Schemata)
der allgemeinen Entwicklungsphasen zwischen Vorbereitung und Voll-
endung bezogen auf die Jhanas 1-9 bzw. stufenweiser Entwicklungs-
fortschritt  gegenüber Zeitaufwand (natürlich vorausgesetzt man erfüllt 
die Bedingungen).  Das Schema ist  mehr oder weniger auch für das 
System vom echten Yoga und der Mystik zutreffend. 
Der Mensch besteht aus ungefährt 70 % Wasser, aber aus ca.  80% 
Tamas (siehe Kapitel „Mystische Elemente“), dies loszuwerden ist der 
mühsamste und zeitraubendste Teil der Vorbereitungsphase. 

Unter Voraussetzung "normal" wird nach Lamrim die Kategorisierung "wenig 
geeignet" verstanden, also wenig Selbsterkenntnis und gering günstiges Karma 
für eine geistige Entwicklung, d.h. verbunden mit Tamas (geistiger Schlaf) im 
Intellekt und im Bewußtsein. Bis zur Stufe 3 in der Vorbereitungsphase führt 
auch der Sukhayana (3. buddhistisches Jhana).

42 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Sektensyndrom und spiritueller Egoismus
Für  einen  Anfänger  ist  der  Kapitelinhalt  abstrakt  und  fern  seines 
Beurteilungsvermögens,  daher  soll  er  dieses  Kapitel  vorerst  „ruhen“ 
lassen. Im Zusammenhang zur Thematik der Kapitel "Absolutheit" und 
"Allgemeines zur Praxis" ist dies hier eine Ergänzung zur Differenziert-
heit im Buddhismus und deren praktische Auswirkungen auf die Men-
schheit. Es schadet nichts, wenn man einen neutralen "Blick von oben" 
auf seine Dharma-Einbettung tut oder wagt, auch wenn man seine An-
sichten nicht ändert,  so gehört  dies doch zur  Vorurteilslosigkeit.  In 
jeder guten Sangha sollte gelten: Jeder darf seinen Horizont erweitern.

Was ist ein Syndrom und was eine Sekte?
Als Syndrom bezeichnet man eine bestimmte Konstellation von Symp-
tomen,  Anomalien  oder  Befunden,  welche  oft  die  gleiche  Ursache 
haben und immer oder häufig zusammen auftreten. Als Sekte wird eine 
Glaubensgemeinschaft  bezeichnet,  die  sich  von  einer  größeren  Ge-
meinschaft,  d.h. von einer  Mutter- oder Erstreligion  abgespalten hat 
und meist andere Methoden oder Ziele verfolgt. Sekten gibt es in allen 
Religionen. Ursprünglich wertneutral, ist der Begriff "Sekte" inzwischen 
hauptsächlich  negativ  besetzt.  Das deshalb,  weil  darunter  eine Ge-
meinschaft verstanden wird, die ihre Mitglieder auf verschiedenste Art 
und Weise in einer Ansichten- und Begriffswelt festhält, die weiträumige 
Objektivität und kritische Analyse verhindert. Dies kann zu sonderbaren 
oder  befremdenden  Aktivitäten  führen,  welche  die  Allgemeinheit  irri-
tieren. 

Was ist spiritueller Egoismus im Buddhismus?
Das  ist  die  bewußte  Ausgrenzung anderer,  die  Ablehnung  der 
Lehrdarlegung und Praxis anderer Schulen oder das  Verhindern von 
„neuen Wahrheiten“. Und das ist gewollte  Bewußtseinsbegrenzung, 
welche aus einem unverarbeiteten Unterbewußtsein aufsteigt und das 
ist nie gut. Es tritt dann zutage, wenn man kritische Fragen stellt und 
den  Wissenslevel  stört,  man  wird  dann  höflich  oder  sogar  robust 
abgewiesen.  Wir  reden hier  nicht  von absichtlichen Störungen.  Man 
gehört nur dann dazu, wenn man den Stallgeruch annimmt, d.h. wenn 
die Unterweisungen dieser spezifischen Schule oder Tradition in vollem 
Umfange  akzeptiert  und  praktiziert  werden,  verbunden  mit  einer 
zahlenden Mitgliedsschaft. Wer also dazugehört kann in der internen 
Hierarchie höher steigen (Lehrerlaubnis), aber steigt man dabei auch 
geistig? Damit ist die Parallellität zu wetlichen Organisationsstrukturen 
gegeben.  Spiritueller  Egoismus  und  Sektensyndrom  sind  Anzeichen 
des Kali-Yuga, siehe gleichnamiges Kapitel dazu.

43 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Sektensyndrom im Buddhismus
Im Buddhismus gibt es mehrere Lehrsysteme (siehe Kapitel "Absolut-
heit"), die sich in diversen Traditionen und Schulen widerspiegeln und 
dies führte zur "spirituellen Abstraktion" (Sekte). Diese Abstraktion wird 
primär  durch  Personen verursacht,  die  eine  eigene  Gemeinschaft 
(Sangha) mit  eigener Hierarchie an anderen Orten gegründet haben. 
Im Vordergrund steht dabei immer die Person des Gründers oder des 
Lehrers (Guru, Lama, Tulku), dem man alles glaubt. Der Glaube ohne 
eigener Empirik, und ohne eigener Bemühung dazu, ist Ursache des 
Syndroms. Schon  Buddha  hat  im  Kalama-Sutra  darauf  aufmerksam 
gemacht, daß man nicht alles oder jedem glauben soll. Ein Dharma-
lehrer ist dann als "Meister" vertrauenswürdig, wenn er wichtige Quali-
täten mitbringt. Auf jeden Fall entsteht eine psychische Verbindung, die 
ein "mindset" (Ansichtenkomplex) implantiert. Dies trifft auf die bereits 
Praktizierenden zu, die weiterhin Unlogisches und Unerklärbares ak-
zeptieren und den eigenen empirischen Beweis nicht einfordern. Die 
Wahl  eines inkompetenten Gurus (siehe Kriterien  eine Seite  vorher) 
wird bedingt durch  eigene falsche Erwartungen und Ansichten. Das 
Sich-Vorstellen der Vergänglichkeit, Substanzlosigkeit und Wertlosigkeit 
aller Daseinsvorgänge ist zu abstrakt, um eine Motivation oder Sehn-
sucht nach einer absoluten Erlösung (Nirvana) auszulösen. Auch ist der 
Bewußtseinszustand eines Buddha real unfass- und unvorstellbar, wes-
wegen man sich an einfachere Dinge wie Zeremonien und Gebete hält, 
anstatt die ursachlose Freude anzustreben, die man jederzeit "kosten" 
kann. Wer hat schon einen Lama erklären gehört, daß der Weg des 
Buddha das "Wach-Werden"  ist  und dazu erklären gehört,  wie man 
das angeht und was die ersten Stufen sind (z.B. „Genie“)?  Wer das be-
jahen  kann,  kann  sich  glücklich  schätzen.  Zweifel  sind  dann  ange-
bracht, wenn die strebende Person nach  aufrichtiger Befolgung  der 
vorgetragenen Rezepte nach ca. 6 Monaten keine innerlich spürbaren 
Beweise bei sich feststellen kann, die mehr als eine Eintagsfliege sind 
(siehe auch "Prüfkriterien Fortschritt" und 1. Jhana). Oft wird die Sang-
ha nicht gewechselt, weil man bereits an der  sozialen Einbettung an-
haftet, obwohl man weiß oder wissen sollte, daß Nicht-Haften und die 
"innere Vereinsamung" ein Anforderung auf dem Pfad darstellt. 

Welche Sektensymptome kann man beobachten?
1. Ablehnung durch Unwissenheit oder Nicht-Informiertheit.
Die  tibetischen  und  ostasiatischen  Dharmalehrer  wissen  allgemein 
nichts von der Kernlehre Buddhas durch eigene Praxis: die perman-
ente  und  sich-spiralförmig-entwickelnde  Kraft  der  Selbstbeobachtung 
(Achtsamkeit)  und  Unterscheidungskraft,  welche  im  Buddha-Zustand 

44 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

endet.  Deswegen  wissen  die  Follower  auch  nichts  davon  und  sind 
erstaunt und ungläubig zugleich, wenn man sie auf die Methodik auf-
merksam macht. Sie bleiben lieber mit dem Bisherigen zufrieden, aber 
geistig unerweckt im Hamsterrad von Lamrim und Ngöndro. Es ist das 
Tamas (Bequemlichkeit) im Bewußtsein, das ihnen die wegweisenden 
Lichtstrahlen  zum  Pfad  der  Befreiung  vorenthält.  Sie  bleiben  lieber 
"respektvoll" bei ihrem Dharmalehrer, der wenig Interesse hat, daß sie 
geistig über ihn hinaus wachsen und so weiterhin "belehrbar" bleiben.
2. Falsches Pferd
Dharmalehrer  und  Schüler  der  tibetischen  Traditionen  wollen  nicht 
wahrhaben, daß ihr Buddhismus in Wirklichkeit eine höchst effiziente 
Kombination  der Methoden aus dem  Yoga  und der Mystik  ist  und 
folglich höchst kompetente Gurus erfordert (Beispiel Tantra-Yoga und 
die 6 Yogas von Naropa). Diese Gurus sind höchst praktisch veranlagt 
und sie sorgten auch dafür, daß das Amt des Vajra-Halters (Hüter und 
Beschützer  der  Lehren,  Mahakala)  von Indien  nach Tibet  wechselte 
und dort mehrere Jahrunderte verblieb, was sich nach dem 1. Weltkrieg 
änderte. Die Dharmalehrer des Lamrim und Ngöndro betrachten ihre 
Zuhörer allgemein als gering befähigt und dementsprechend sind die 
Vortragsinhalte. Falls es sich nicht um einen echten Guru handelt, sind 
alle Segnungen, Weihungen und Ermächtigungen nur eine Show, ein 
"Hokus-Pokus".
3. Sangha-Treue
Diese besteht im inneren Anhaften an der Gemeinschaft, man will das 
soziale Bad der Gemeinsamkeiten genießen und macht alles mit, auch 
wenn es keinen Fortschritt bringt und in die Weltlichkeit abgleitet. Wer 
damit zufrieden ist, der ist  karmisch am richtigen Platz, sein Denken 
wird im "Sektenradius" bleiben und von den dortigen Impulsen geleitet. 
Ob sich dabei um Betriebsblindheit oder sozialer Gewohnheit handelt, 
mag jeder sich selbst beantworten. Wer aber in einer Sangha mit einem 
spirituellen Meister ist, soll sich glücklich schätzen und soll es nutzen.
4. Elitismus und Exklusivität
Er  äußert  sich  dadurch,  daß  die  "Mahayana"-Buddhisten  den  Hina-
yana  des  Theravada  als  minderwertig  betrachten,  den  Mahayana 
höherwertig einstufen und vom Vajrayana sprechen oder träumen, der 
nirgendwo beschrieben ist, sondern nur absolivert werden kann. Hinay-
ana führt in das 4. buddhistsche Jhana, d.h. zur Erleuchtung und Weis-
heit - ist also Voraussetzung für den Mayhana. Vajrayana ist ein be-
schleunigter Mahayana (siehe nächstes Kapitel "Was ist Vajrayana"?). 
Die Mahayanisten wollen ungern anerkennen, daß alle 3 aufeinander 
aufbauen und einander bedingen bzw. daß Eines nach dem Anderen 
kommt. Beim Bau eines Hauses wollen sie lieber vom Dachgiebel her 
beginnen. Die Exklusivität des Mahayana- und Varjayana-Buddhismus 
ist insoferne unangebracht als dasselbe mithilfe der anderen 2 geist-

45 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

igen  Entwicklungssysteme  erreicht  werden  kann  (siehe  Kapitel  "3 
Systeme 3 Wege"). Zum spirituellen Stolz gehört auch, daß ostasiat-
ische Dharmalehrer gerne der Ansicht sind, die weiße Rasse sei der 
höchsten Bewußtseinszustände nicht  fähig.  Ein  Fehler!  Dazu gehört 
auch die "geistige Faulheit", die Spache im Land, wo sie missionieren, 
zu  lernen  bzw.  zumindest  in  englischer  Sprache  zu  lehren,  was  in 
Europa zur  Allgemeinbildung gehört.  Übersetzungsfehler wären da-
durch ausgeschlossen, denn die tibetische Sprache ist oft symbolhaft 
und  in  kompliziertem Kontext  nicht  leicht  zu  übersetzen.  Außerdem 
wurden die tibetischen Fachbegriffe des Yoga und Buddhismus zuerst 
aus dem  Sanskrit übertragen (z.B. durch Vairocana oder Marpa). Es 
gibt Bodhisattvas, die mithilfe Samyama* kein Problem haben, in der 
betreffenden Landessprache zu lehren (als ein Teil der alles-liebenden 
Weisheit).

(*) Siehe "Fragezeichen-Konzentration" im Raja-Yoga 

46 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wozu Klöster oder Meditationszentren?
Sie dienen primär als Versammlungsort zur Lehrvermittlung und deren 
Praxis.  Aber  könnte  man  das  nicht  in  einer  Veranstaltungs-  oder 
Turnhalle auch durchführen? Nein, der normale Mensch ist gesteuert 
und  getrieben  von  Sinneseindrücken  (besonders  Auge)  und  braucht 
daher die optisch, religiös angepaßte Umgebung und Regelmäßigkeit, 
welche  ihn  vom „Lärm und  Chaos  der  Welt“  trennt  und  er  sich  so 
besser  durch  Ausschluß  von  Ablenkungen  besinnen  und  fokusieren 
kann. Der Effekt dieser Exklusion soll die Meditation, Konzentration, die 
Innenschau fördern,  die Sinne kontrollieren und den Geist  bzw.  das 
Denkprinzip glätten. Die Praxis der übenden Anwesenden bewirkt eine 
„über der Welt stehenden“ Qualität und diese klebt an den Wänden und 
Gegenständen, welche rekursiv eine beruhigende Wirkung ausübt. Für 
die „Lauen“ oder nur gelegentlich Übenden ist eine solche Umgebung 
unverzichtbar. Doch der Schutz wird in Zeiten der ungehinderten Ver-
fügbarkeit und des Nicht-Verzichts auf digitale Medien ad absurdum ge-
führt. Bei Retreats, besonders bei Einzelretreats, wird die Bemühung 
gesteigert. Bei letzteren ist ein spiritueller Meister erforderlich, der das 
überwacht. Wichtig ist, daß bei einem Retreat sich der Zustand festigt 
und es danach keinen Rückfall  mehr gibt. Eine Gompa ohne wahrer 
geistiger Führung ist nur ein besseres "Vereinsheim".  

Kann man darauf verzichten?
Ja, man kann. Alles, was man braucht, ist ein eigenes Zimmer und die 
unbedingte Exklusion von Lärm oder störenden Geräuschen und den 
eigenen Willen, täglich zu praktizieren und die Sinne zu beherrschen. 
Alleinstehende sind daher im Vorteil. Wer täglich hinaus in die Welt 
muß, um seine Existenz abzusichern oder freiwillig dort tätig sein will, 
muß die Eindrücke (Samskaras) durch eine geeignete Meditation oder 
Konzentration  löschen  (siehe  „extensive  oder  transformative  Kon-
zentration“).  Dies muß täglich geschehen, damit nichts sich einlagert 
und ungebeten wieder hochsteigt - man soll ja in der Gegenwart leben. 
Wer die gegenstandslose Konzentration beherrscht braucht das alles 
nicht mehr, denn er ist selbst zum „Tempel“ geworden und die Sinne 
können keine Eindrücke mehr zurücklassen, alles wird sofort gelöscht. 
Die  Tibeter  sagen „auf  jeder  Pore  und  jedem Sinnesorgan  sitzt  ein 
Yidam“. Das ist ein Teil der Vollkommenheit und Grundlage zur Weis-
heit. 

47 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Anwendungshorizont
Für jene, die eine  Abkürzung der darwinischen Entwicklung suchen 
und ihr geistiges Potential entwickeln wollen, was Buddha den Weg zur 
Beendigung des Leides nennt, sind die Anleitungen dieses Buch die 
ideale  "Gebrauchsanweisung".  Die  fünf  Padas  (Grundpfeiler)  er-
möglichen eine sichere und gut verständliche Praxis zum Einstieg in 
das 1. und 2. buddhistische Jhana. Die Vorbereitungszeit erstreckt sich 
von der ersten Entscheidung an bis hin zur dauerhaften und intensiven 
Seligkeit, wo kein Rückfall, egal durch welche Versuchung, mehr mög-
lich ist (3. Jhana, Sukhayana). Ist dies erreicht, verfeinern und komplet-
tieren sich die  edle  Versittlichung,  die  Achtsamkeit  und die  Konzen-
tration wie von selbst, da einem der "Strom des Dharma" weiterträgt. 
Die dabei erfahrene Wesensumwandlung wird zu einem unveränder-
baren Zustand und kann durch nichts mehr verschlechtert werden. 

Diese  Vorbereitungszeit  kann  sich  über  Jahre  oder  Jahrzehnte  hin-
ziehen,  ja  sogar  über  Existenzen.  Daher  macht  es  für  jeden  Sinn, 
bereits in dieser Existenz an sich zu arbeiten und die Achtsamkeit so 
weit zu bringen, daß man im Tod das Richtige denkt. Nur durch regel-
mäßige Praxis  wird verhindert,  dass das Aufgeben einer  bislang er-
reichten Stufe vermieden wird, denn das Abgleiten passiert  unmerk-
lich.

Im 4. buddhistischen Jhana sind besondere Konzentrationen und Atem-
techniken bei gleichzeitiger Begleitung* durch einen spirituellen Meister 
anzuwenden,  um  alles  zur  vollen  Blüte  zu  entwickeln.  Es  kommen 
Techniken aus dem Yoga zum Einsatz,  die auch Buddha ausgeführt 
hat.  Später erscheinen Maha-Siddhis (Unsterbliche) und geben neue 
Einweihungen. Will der Adept weiter bis zur allerletzten Wirklichkeit vor-
dringen,  so  sind  spezielle,  geheime  Konzentrationen  anzuwenden, 
deren primäre Achtsamkeitsobjekte der kosmischen Raum und die kos-
mische Energie sind.

Wer sich lieber an die Anleitungen des "Weges zur Vollkommenheit" 
hält,  unterliegt  den  gleichen  Gesetzmäßigkeiten,  gleichen  Beding-
ungen und erzielt gleiche Ergebnisse (statt Jhana heißt es dann An-
weisung Stufe 1 – 4).

* Ganz selten schafft jemand den Großen Durchbruch ohne Hilfe.

48 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Unterschiede in der Lehrvermittlung
Worin besteht der wesentliche Unterschied in der Zeitgemäßheit  der 
Darlegung  und  Erklärung  der  Lehre  Buddhas  hier  gegenüber  der 
allgemein standardisierten Lehrvermittlung bzw. -verkündigung?

Klassisch
Die Lehre Buddhas ist unter anderem in 3 Standardwerken der Welt 
verfügbar, da ist das “Vissudha-Magga”, „Vimuthi-Magga“ und das “Ju-
welen Ornament” (siehe Literaturverzeichnis) und die vielen Lehrreden. 
Alle Werke haben primär den Menschen als Beobachtungsobjekt mit 
der nüchternen Sicht seines erkennbaren Verhaltens von außen, d.h. 
innere  Prozesse  und  Zustände  bleiben  oft  eine  “black  box”.  Die 
Schriften vermitteln universelle, unwiderlegbare Wahrheiten und sagen 
dem  Menschen  auf  trockene  Weise,  was  er  beachten  soll,  was  er 
feststellen soll, was er vermeiden muß und was er fördern soll - ver-
bunden  mit  Resultaten.  Und  sie  liefern  soviel  Definitionen  (und 
detaillierte  "Achtsamkeiten"),  dass man darauf  die  rechte (Individuell 
zielgerichtete) Praxis vergißt. Mangels der eigenen bestätigenden Pra-
xis (Weisheit  aus der Leere) bleibt man strikt  bei den Schriften, das 
andere  aufgezeichnet  haben.  Das ergibt  eine  gewisse Starrheit  und 
Trockenheit in der Darlegung, was durch eine zeremonienhafte Praxis 
aufgelockert  wird.  Das Anwachsen der Follower begünstigte die Eta-
blierung des Neo-Buddhismus als Standard, der das Resultat (Bodhi) 
bisher schuldig bleibt.

Heutzutage
Die  andere  Art  der  Lehrvermittlung  ist  die  zeitgemäße  Herange-
hensweise wie hier dargelegt. Diese orientiert sich am Menschen im 
Westen im 21.  Jahrhundert,  an  seinen Bedürfnissen,  seiner  Bildung 
und  den  vielen  Ablenkungen  des  Materialimus.  Eine  Zeitgemäßheit 
muß dies alles berücksichtigen und den "Komplex Mensch" auf  ver-
ständliche Weise mehr  von innen heraus  erklären können,  ebenso 
warum es ein Universum und den Bautyp Mensch gibt. Dies beginnt 
damit,  daß  man  eine  bislang  weniger  beachtete  Realität  in  den 
Mittelpunkt stellt, nämlich daß   

die Primärursache allen Leidens die Persönlichkeit ist

und  erst  daraufhin  die  „4  Ursachen  des  Leidens“  als  sekundäre 
Wirkungs- oder Folgeursachen entstehen. Und wenn man noch tiefer 
eindringt, was Buddha und anderen spirituellen Meistern gelungen ist, 
wird man in sich eine kompromißlose Kraft als Trieb und Sexualität fin-

49 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

den, die sich in sehr vielen Varianten und Ventilen manifestiert und die 
erst kurz vor dem Nirvana ganz entwurzelt sein wird. Doch man muß 
dort  beginnen,  wo  Dinge  beobacht-  und  "fassbar"  sind.  Und  die  5 
Grundpfeiler fassen die Persönlichkeit, die keiner antasten will, auf eine 
effektive,  aber  doch  angenehme  Weise  am  Kragen.  So  wird 
verdeutlicht  und  erklärt,  welche  Bemühungen  und  meditativen 
Beobachtungen  (Versenkungen)  der  inneren  Strukturen  die  nötige 
Umwandlung bewirken, welche psychischer Natur sind. Also das  Wie 
Was Wann Wozu. Damit ist der Grundstein zum besseren Verständnis 
und  Vollziehbarkeit der  Anwendungspraxis  der  Methoden  Buddhas 
gelegt.  Die zeitgemäße Praxis braucht keine Zeremonien und Devo-
tionalien, sie ist überall und jederzeit anwendbar. 

Die 2 zeitgemäßen Darlegungen
Dem Leser wird in diesem Buch eine Doppelspur (Autobahn) zur geist-
igen Vollkommenheit geboten, die er auch in Kombination nutzen kann. 
1. Durch den direkten Bezug zur Lehre Buddhas und seiner Lehrreden, 
die den Hauptteil dieses Werkes bilden und
2. durch die anderen Edelsteine im Kapitel „Wach-Werden“, im Kapitel 
„Weg zur Vollkommenheit“, im Kapitel „Das größte Hindernis“, im Ka-
pitel „Die Mystik und die Sexualität“ und im Kapitel „Kundalini“. Diese 
Kapitel sind tiefenpsychologisch und erklären die Hindernisse und die 
Wirkungen von konkreten Bemühungen. So erhält der Leser Einsichten 
über die standardisierten Dharmavorträge hinaus und er soll sich be-
wußt sein, daß ein „öffentlicher“ Buddha dieser Zeit anders lehren und 
andere Akzente für die Menschheit von heute setzen würde, ohne daß 
dabei eine einzige Anforderung aufgegeben wird. Auch wenn ein „au-
torisierter“ Dharmalehrer diese Edelsteine nicht als originär anerkennt, 
so  sei  ihm gesagt,  sie  wurden von einem Buddha bzw.  Mahayana-
Meister der Jetztzeit verfaßt und sind deshalb ebenso originär. Warum? 
Weil sie dem Licht des Dharmakaya, der grenzenlosen Weisheit, die 
immer gleich ist,  entströmt sind. Nur weil  die Darlegung und Heran-
gehensweise „neu“ ist, muß sie nicht falsch sein. Es ist allgemein so, 
daß das Neue zuerst einmal abgelehtnt wird.

50 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Einen wahren Meister finden
Für den Einsteiger, der sich für die Lehre Buddhas interessiert, ist es 
ein reiner Glücksfall, wenn er auf einen echten spirituellen Meister trifft. 
Gleichweises gilt auch für Praktizierende. Normale Dharmalehrer gibt 
es viele, doch spirituelle Meister sind rar und auch nicht in jeder Welt-
region. Hinsichtlich der Unterschiede siehe dazu Kapitel „Was ist ein 
Schulgelehrter?“. Am Ende dieses Kapitels findet der Leser die Sicht- 
und Handlungsweise eines echten spirituellen Meisters.
 
Wenn also jemand auf einen spirituellen Meister trifft, ist es dann ein 
Zufall,  ein  Glück?  Nein,  so  ein  Treffen oder  Finden  eines  wahren 
Einweihungsgebers,  eines  spirituellen Meisters  oder  Bodhisattvas ist 
karmisch bedingt. Dies bedeutet, daß bereits nicht nur ein entsprech-
endes karmisches Guthaben vorhanden ist, sondern auch eine Erfahr-
ungssättigung, die zu einer inneren Sehnsucht nach einem Ausweg 
tendiert und mehr als nur eine kurzfristigen Behebung von persönlichen 
Drucksituationen wegen irgendeines Mangels sucht. Und wer Medita-
tion, Lamrims und soziale Einbettung in einer Sangha bevorzugt und 
sich  dort wohlfühlt ist dort  karmisch richtig plaziert  und darin ist 
nichts Falsches – auch dort kann man karmisch reifen und wachsen.

Ein echter spiritueller Meister (Bodhisattva, Guru) hat die geistige Voll-
kommenheit erlangt und die Initiation als Einweihungsgeber erhalten, 
seine Aufgabe ist es, Berufene zur Realisation führen und einen Nach-
folger einzuweihen. Ein solcher spiritueller Meister findet dich und nicht 
umgekehrt. Auch hat man einen gefunden hat, so ist nicht sicher, ob 
man auch angenommen wird. Er macht keine Reklame, kein Marketing, 
er  hat  keinen Missionsdrang,  ist  nicht  „organisiert“,  ist  äußerlich un-
scheinbar und setzt sich nicht höher wie Könige oder Hierarchen es 
tun. Der ganze Pomp von Kleidung, Insignien, Devotionalien, Bildern, 
Statuen etc. sagt nichts aus über die geistigen Qualitäten einer Person, 
diese täuschen die Sinne der karmisch Unreifen, denn zur geistigen 
Vollkommenheit  gehört  auch  die  Nicht-Endeckbarkeit  (Tarnkappe) 
durch  böse  oder  eingefleischte  Materialisten  (siehe  Kapitel  „Was  ist 
Maro?“). Ein solcher Meister läuft nicht dem Sticker „Guru“ oder einem 
„Diplom“ herum. Nein, er paßt sich der Umgebung der weltlichen, nicht-
suchenden Mensch an: „unter Gaunern redet er wie ein Gauner“ und 
deutet  in keinster Weise an,  wer er  wirklich ist.  Es gilt  nämlich:  Die 
Wissenden reden nicht und die Redenden wissen nicht.  Es wird 
viel  damit  gepriesen,  man habe Buddhismus viele  Jahre „studiert“. 
Aber  was  wurde  studiert?  Zeremonien  und  Wissensanhäufung  aus 
Schriften, die  andere verfaßt haben oder das eigene Wesen mithilfe 

51 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

der eigenen Praxis ergründet, damit sich Wissensklarheit, Durchblick 
und  er-leuchtende  Erkenntnis  über  sich  selbst  und  die  anderen 
ergeben? Was hat man also nun studiert? Unter den Mystikern gilt: Wer 
viel Wissen in sich hineingestopft hat, kann nichts verwirklichen, 
denn  er  weiß  schon  alles  theoretisch  und  dieses  Wissen  sorgt  für 
innere  Hem-mungen,  wodurch  er  zurückweicht  und  im  Fortschritt 
stehen  bleibt,  siehe  dazu  auch  Kapitel  „Die  Fallen“.  Solche  Lehrer 
(Lamas)  versagen  immer  bei  tiefgründigeren  Fragen  und  können 
niemals  Schüler  über-wachen  und  zur  geistigen  Vollkommenheit 
(bodhi) heranführen, denn es fehlt ihnen die spiegelgleiche Weisheit. 
Zurück zur Unsichtbarkeit. Die Welt in ihrer inneren Finsternis reagiert 
und will den „Leuchttum“ loswerden und genau das wurde Jesus und 
den  Heiligen  zum  Verhängnis.  Buddha  war  „karmisch  alt“,  Jesus 
dagegen karmisch jung.  Die Tibeter und andere wußten, daß man sein 
Wissen verstecken muß und wie das geht.
 
Übrigens der Test, ob ein spiritueller Meister dich annimmt oder nicht, 
besteht in der Prüfung, ob ein Atavismus beherrschbar ist und ob man 
bereit ist, seine Persönlichkeit zu beherrschen und zu überwinden. Hat 
er dich angenommen, so wird er wie jeder echte Guru darauf bestehen, 
daß man zuerst die körperliche Selbstbeobachtung detailliert entwickelt 
und beherrscht, bevor man sich mit der Meditation oder Konzentration 
beschäftigt, denn nur mit dieser neuen Ausstattung der Unterscheidung 
und  Beobachtung  kann  man  innere  Zustände,  innere  Impulse  und 
Vorgänge erkennen, analysieren und Schlüsse daraus ziehen, d.h. sich 
korrigieren und neue innere Widerstände angehen. Aber genau diese 
Form der anhaltenden körperlichen Beobachtung finden viel widerlich 
und meditieren lieber viel. Meist ändert sich so wenig, außer daß die 
Lebenszeit sich redu-ziert. 
Die Menschen können sich schwer vorstellen, daß die Qualität eines 
Buddha auch aktiv heutzutage gelebt wird. Wenn also jemand behaup-
tet,  er  kenne einen solchen außerhalb ihrer  eigenen Tradition,  dann 
glauben sie ihm nicht (siehe „Sektensyndrom“).
Und  wie  baut  man  karmisches  Guthaben  auf? Es  wird  hier 
nachfolgend und  im Buch  an  mehreren  Stellen  darauf  hingewiesen. 
Wenn man sich aufrichtig an diese Rezepte hält, dann berührt man die 
Sphären  des  Lichts  und  man  begegnet  Menschen  oder  stößt  auf 
Literatur, die „unbewußt“ weiter-helfen. Nicht durch viel Meditieren oder 
Zeremonien sondern durch „rechtes Verhalten“ im Alltag,  durch Nur-
Denken-im-Guten und Metta wird gutes Karma erzeugt. Läge es an den 
Zeremonien,  dann  gäbe  es  viele,  viele  Buddhas.  Wer  in  seiner 
Entwicklung an der „Mitte“ (siehe Kapitel „Sukhayana“) angekommen 
ist, wird auf einen echten Guru oder Lama für die Vollendungsphase 
treffen, das ist geistiges Gesetz.

52 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wahrer Meister und guter Schüler 
Entnommen  aus  dem  Vorwort  von  K.  Minarik  (aka  Gampopa)  zur 
Biographie Milarepas, der Marpa als Guru hatte.

Marpa war ein guter Guru, der alle Fragen der spirituellen Entwicklung 
kannte und daher seine Schüler bis zum Zustand eines Buddha führen 
konnte. Viele unserer Mystiker werden dies aus dieser Erzählung nicht 
verstehen können, weil sie sich vorstellen, daß hoch entwickelte Yogis 
Menschen ohne alle üblichen Merkmale des Menschseins seien. Marpa 
jedoch führte ein Familienleben, war sogar reich, wurde wütend, trank 
Alkohol und verlangte Gebühren für Einweihungen. Das ist  für Men-
schen,  die  an  die  Lebensweisen  christlicher  Heiliger  gewöhnt  sind, 
völlig ungewöhnlich, auch wenn in ihren Vorstellungen von Heiligen und 
Weisen  bereits  störende  Ansichten  eingedrungen  sind,  die  durch 
hiesige  Laienmystik  popularisiert  wurden  und  nicht  korrekt  sind.  Sie 
werden also nicht verstehen, daß Marpa als hoch eingeweihter Meister 
so  grob  handeln  konnte,  wie  er  handelte.  Ich  kenne  nämlich  ihre 
Vorstellungen  von  solchen  Meistern.  Sie  sollen  Menschen  sein, die 
völlig über der Welt stehen, geheimnisvolle Macht besitzen und völlig 
immun gegenüber allem sind, was sie zwingen könnte, ihre Umgebung 
wahrzunehmen.  Und sie erwarten, daß ein solcher Meister seinen 
Schülern Hindernisse aus dem Weg ihrer Entwicklung räumt – mal 
mit freundlichen, mal mit magischen Worten, die nicht wehtun und 
unerträglich erschüttern...  

Daher  muß erklärt  werden,  daß es  verschiedene Meister  mit  unter-
schiedlicher Einweihungsfähigkeit und Kraft gibt.  Als die besten sind 
jene zu betrachten, die äußere Situationen in spirituelles Wachs-
tum verwandeln können. In einem solchen Fall wird das Leben für 
den suchenden Menschen zu einer einzigen großen Prüfung, aber 
es garantiert  ihm dauerhaft  und unter  allen Umständen,  daß er 
nicht irrt oder fällt. Hat jedoch ein suchender Mensch einen „Meister“, 
der überhaupt nicht in sein bürgerliches Leben eingreift, sondern seine 
Visionen  und  Gefühle  so  entfacht,  daß  sie  sich  in  vermeintliche 
überweltliche Erfahrungen verwandeln,  dann ist  er  einer  unvorstell-
baren Gefahr des Irrwegs und spirituellen Falls ausgesetzt. Solche 
Erfahrungen  können  nämlich  zu  inneren  Widersprüchen  führen,  die 
leicht  in  einer  völlig  falschen  Orientierung  gipfeln,  sobald  sich  dem 
Suchenden die mystischen Erfahrungen als reine Abstraktion gegen-
über der konkreten Rebellion seines Tierischen und keineswegs ge-
zügelten Animalischen zeigen. Jeder suchende Mensch sollte daher 
wissen, daß Mystik in erster Linie die richtige Lebensführung ist 
und daß er nur von ihr eine Erweiterung der Basis des natürlichen 

53 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Bewußtseins,  Fühlens  und  subjektiven  Erlebens  erwarten  darf. 
Mystische  Erfahrungen,  die  aus  zeitweiligen  inneren  Anstrengungen 
auf der Grundlage irgendwelcher mystischer Übungen stammen, sind 
eigentlich ein Narkotikum, dessen Wirkung oft eindringlicher ist als die 
Wirkung vieler Drogen.

Durch dieses Merkmal mystischer Erlebnisse und Zustände sind wir zu 
den  unbegreiflichen  Dingen des  Mantrayana  und  Mahayana  ge-
langt. Sie streben nach der Verschmelzung des menschlichen mit dem 
göttlichen  Zustand  in  solchem  Maße,  daß  sie  sogar  gebieten,  das 
Erstaunen darüber auszuschließen, wie sich raue Männlichkeit mit der 
zarten  Heiligkeit  wahrer  Bhaktas  vereinen  konnte.  Dazu  lässt  sich 
jedoch anführen: Wenn wir  zuverlässige Meister der Mystik finden 
wollen,  dann suchen wir  sie  gerade unter  diesen Extremisten,  aber 
hüten wir uns! Erwarten wir nicht, bei ihnen auf Liebenswürdigkeit und 
offene Arme zu stoßen! Schwere Prüfungen beginnen oft schon bei 
der ersten Begegnung.

Wenn  ich  jedoch  meinen  Standpunkt  bezüglich  der  mystischen 
Entwicklung weiter ausführen soll, muß ich sagen, daß für uns Euro-
päer das Analogon der mystischen Entwicklung Milarepas geeigneter 
ist. Das europäische Leben legt uns Prüfungen auf, deren Sinn es ist, 
daß wir Rationalisten werden. Und diesem Rationalismus vermag die 
christliche Bhakti, die auf die Notwendigkeit guten Handelns verweist, 
kaum etwas entgegenzusetzen. Die christliche Bhakti spricht daher in 
Worten,  die  für  unseren Verstand unbegreiflich  sind.  Die tibetische 
Mystik hingegen ist ebenso wie das europäische Leben selbst auf 
Rationalismus gegründet. Ihr Rationalismus stützt sich jedoch nicht 
auf  Hochöfen,  Fabriken,  Bombenflugzeuge,  schnell  fahrende  Autos, 
das Herumtollen mit Mädchen und schließlich vielleicht auch auf einen 
Liter starkes Bier oder mehr, sondern auf die Erkenntnis des Karmas 
und der wahren Ursachen des Übels,  das sich nun so mächtig in 
unserem gesamten gesellschaftlichen Leben auswirkt. Aus dieser Sicht 
ist  der  Rationalismus  der  tibetischen  Mystik  vielleicht  nur  geistiger 
Natur, dennoch gibt er dem Menschen Schlüssel zur Erkenntnis und 
zur Beseitigung des Übels durch das Erkennen seiner Entstehung.

Wir sind noch nicht so weit, diese Mystik als für die Gesellschaft in ihrer 
Gesamtheit  erlösend  erklären  zu  können.  Wir  können  sie  jedoch 
entschieden als solche für jene Einzelnen erklären, die eine Beziehung 
zu geistigen Lehren haben und dabei kein Interesse an der Lösung 
abstrakter Probleme und Gedanken haben, sondern nur an wirklichen 
sozialen und gesellschaftlichen Krisen, die sie  unmittelbar  betreffen. 
Da ich ferner annehme, daß es sehr viele solcher fühlenden und leiden-

54 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

den Menschen gibt, gibt es dementsprechend auch sehr viele Berufene 
(im  biblischen  Sinne).  Gerade  diese  Menschen  könnten  dann  zu 
Vertretern des wahren Wertes echter Mystik und damit zu den ersten 
Blüten eines neuen, besseren Frühlings des Lebens auf der ganzen 
Erde werden.

Der  Mahayana-Buddhismus,  der  dem  Leser  in  der  Biographie 
Milarepas vorgelegt wird, spricht ebenso wie das Christentum von Er-
lösern.  Das  bedeutet,  daß  seine  Einweihung,  deren  vollständiges 
Abbild diese Biographie ist, in den Nerven und Adern der zu Weihen-
den geschieht. Sie bleibt schließlich in ihnen als eine große moralische 
Kraft,  die  sie  zwingt,  innerhalb  der  Grenzen  erlösender  Moral zu 
handeln und die sie zur Erkenntnis führt, daß die materialistische Psy-
chologie am Ende ist, wenn sie nach zuverlässigen Wegen sucht, um 
Harmonie im gesellschaftlichen Leben zu schaffen.  Und gerade weil 
diese  Einweihung in  den Nerven  und  Adern  der  zu  Weihenden ge-
schieht, lässt sie jene Bodhisattvas entstehen, die das Leben auf der 
Erde durch ihre  große Selbstlosigkeit beeinflussen und die weitere 
Anhänger  des  Mahayana-Buddhismus  zu  den  gleichen  Ergebnissen 
führen können. Zu Ergebnissen und Idealen, die uns die europäische 
Mystik und die christlichen Kirchen für das künftige Leben, manchmal 
für das jenseitige Los der Heiligen, versprechen.

So verwickelt ist also die Frage der mystischen Einweihung und 
Weihe. Obwohl  es  auf  der  einen  Seite  ihr  Ziel  ist,  das  gesamte 
individuelle Leben so sehr zu vergeistigen, daß die Körper der mystisch 
Eingeweihten zu engelhaften, durchdrungenen und so reinen werden, 
daß sie durch unsere bisherigen Wahrnehmungsfähigkeiten nicht mehr 
erfaßt werden können, darf sie auf der anderen Seite dem Körper und 
dem Leben doch keinen Hauch der realen Qualitäten nehmen, die sich 
im Empfinden widerspiegeln. Denn nur auf diese Weise beginnt das 
Wesen geistig zu wachsen und sich in seiner Gesamtheit zu ver-
wandeln, wobei es zum Prototyp des idealen, von der Herrlichkeit 
der Geistigkeit durchdrungenen Menschentums wird.

Wenn ich jedoch über dieses Problem spreche,  bin ich mir  bewußt, 
welches  Dilemma im Geist  eines  weltlichen  Lesers  entstehen kann, 
wenn er im Text auf die Armut und Not Milarepas stößt, der in Abge-
schiedenheit lebte. Dazu möchte ich ergänzen, daß äußere Elendigkeit 
nicht dieselbe Wirkung auf jemanden haben muß, der nur die äußere 
Welt  erlebt,  wie auf  jemanden, der  höchste spirituelle Zustände und 
Schau erleben kann. 

55 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Dem hoch entwickelten spirituellen Menschen mag das Bemühen des 
weltlichen  Menschen1,  dem  äußeren  Elend  zu  entkommen,  als  ein 
Versuch erscheinen, den Folgen des eigenen schlechten Karmas zu 
entgehen, das er eigentlich selbst  ist.  Daher wird er ihm auch nicht 
entkommen, weder indem er geistige Klarheit für Brot verkauft – also 
durch  etwas,  das  für  uns  einem  Seelenverkauf  an  den Teufel  für 
Gold gleichkommt – noch indem er die Abfälle soge-nannter weltlicher 
Güter sammelt, wie etwa die  seelische Bequemlichkeit des Faulen, 
verschiedenste Befriedigungen und das Familienleben.

Schlechtes Karma wird durch schlechte Taten hervorgerufen und muß 
daher durch schicksalhafte Beschwernisse abgerechnet werden. Mit 
diesen muß letztlich jeder Mensch anders fertig werden und nicht durch 
den  Verkauf  geistiger  Klarheit  für  Brot,  etwa  durch  Kriecherei  und 
Schmeichelei gegenüber den Mächtigen dieser Welt oder sogar durch 
die Bereitschaft zu Taten, die diese Menschen von ihm verlangen und 
die seiner moralischen Überzeugung zuwiderlaufen. Solches Handeln 
bedeutet nämlich einen weiteren Rückzug in moralischer Hinsicht und 
zugleich  den  Beginn  eines  Abstiegs des  natürlichen  Bewußtseins 
unter das Niveau der Menschlichkeit. Dies wird in der weiteren Folge 
durch Inkarnation in elenden untermenschlichen Sphären oder Welt-
en bestraft.

Wenn jemand an diese Grenze gerät und aus irgendeinem Grund den 
befreienden Einblick geistig vollkommener Wesen erlangt, dann ist die 
äußere Armseligkeit, mit der er schwere karmische Verpflichtungen ab-
zahlt,  für ihn eine so freudige, leicht erträgliche Last, daß er zustim-
mend mit Milarepa sagt: ‚Wie es scheint, haltet ihr mich alle für sehr 
armselig;  doch niemand auf Erden ist  so fröhlich wie ich. Auch 
kann sich niemand ein erhabeneres und mit größerem Erfolg gekröntes 
Leben  wünschen...‘  Alles  hängt  also  vom  Standpunkt  und  der 
Erkenntnis ab.

Erleuchtete Menschen haben zu dieser Sache eine ziemlich eindeutige 
Meinung.  Die  Betroffenen  wollen  um  jeden  Preis  karmische  Rech-
nungen ausgleichen, indem sie diejenigen, die uns Bürden auferlegen, 
unter  vielfältigem  Druck  mäßigen  werden.  Daher  wurden  Gesetz-
gebung und verschiedene Maßnahmen geschaffen – doch all das hatte 
keinen Erfolg.  Verletztes Karma bewirkt,  daß vom Schicksal  ver-
folgte Menschen nicht mit Unterscheidungsvermögen ausgestattet 
sind und deshalb zu ihrem Haupt böse Menschen wählen, die in 
ihnen  mit  süßen  Worten  den  gewünschten  Glauben  erweckt 

1 Siehe G. Meyrink "... die Emsigen und Fleißigen, die ein Rohr emporkrabbeln, um 
von oben wieder hineinzufallen".

56 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

haben. Dann werden sie jedoch zu ihrer noch größeren Geißel, als es 
jene ausgewählte Gesellschaft  war,  die sich bereits auch im Aufruhr 
des bösen Karmas zeigte. Dann gewinnt allmählich das mächtigere 
und größere Böse die Oberhand, sowie die Verletzung der Gesetze 
von Ordnung und Moral, die kein anderes Gesetz ausrotten kann als 
das Gesetz des Karma, in das die menschliche Gesellschaft das Gute 
einpflanzt. Nur das Gesetz des Karma, das als Vergeltung das Gute 
trägt, wird den Menschen zuerst die Erkenntnis der Wesensart anderer 
Menschen zurückgeben und danach auch die Voraussetzung für  die 
Wahl guter Wächter des Gesetzes und der Ordnung.

Der  Mahayana jedoch  stützt  sich  nicht  in  erster  Linie  auf  ethische 
Erwägungen, die darauf abzielen, daß sich der Mensch gegenüber dem 
Ganzen  gut  verhält;  er  berücksichtigt  die  wechselseitige  Beziehung 
zwischen dem Individuum und dem Ganzen, ihre bedingte Einheit. Dies 
entspricht der Tatsache, daß die Lösung persönlicher Probleme auch 
diese Beziehungen betrifft. Dabei bleibt die Grunddevise die Hilfe für 
den Einzelnen. Ihm wird vor allem dadurch geholfen, daß er dazu 
geführt wird, sich ganz mit dem Guten zu erfüllen und dieses Gute 
dann aus sich selbst heraus in die Umgebung auszustrahlen,  in 
der er sein Leben führen muß, und zwar auf der natürlichen Grundlage 
des  eigenen  Bewußtseins.  Erst  dadurch  begleicht  er  seine  Schuld 
gegenüber den Menschen und der Menschheit; nach deren Begleich-
ung wird er aus der Menschheit erlöst sein, und zwar vor allem aus 
jener Menschheit, die mit Leiden belastet ist.

57 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Bedeutung der Achtsamkeit 

Wiedergabe eines Kommentars zur Achtsamkeit durch einen 
sprituellen Meister der Gegenwart

"Der Einsatz-, Angel- und Endpunkt der Heilsbotschaft des Buddha und 
das Kernstück seiner Geistlehre liegt in jenem einfachen Mahnwort:

SEI WACH BEI ALLEM WAS DU TUST
(Glaub' ja nicht, daß du es schon bist)

Die Achtsamkeit erfüllt somit die gleichen Funktionen, die wir der Geist-
lehre des Buddha im allgemeinen zuschreiben. Denn die Achtsamkeit 
ist

1. der von selbst das Verborgene öffnende Schlüssel zur Erkennt-
nis des Geistes und damit der Anfangspunkt,
2.  das nie versagende Werkzeug zur Formung des Geistes und 
damit der Dreh- und Angelpunkt des geistigen Wachstums,
3. das Wahrzeichen der gewonnenen Befreiung des Geistes und 
damit der Höhe- und Endpunkt.

Die Achtsamkeit, so hoch gepriesen und so hoher Ergebnisse fähig, ist 
aber  keineswegs  ein  mystischer  Geisteszustand,  der  nur  wenigen 
Erlesenen  verständlich  und  zugänglich  ist.  Achtsamkeit  in  ihrer  ele-
mentarsten  Erscheinungsform ist  vielmehr  eine  der  Grundfunktionen 
des Bewußtseins, ohne welche es keinerlei Objektwahrnehmung gibt. 
Tritt nämlich irgendein genügend starker äußerer oder innerer Reiz auf, 
so wird Achtsamkeit geweckt, und zwar zunächst in ihrer einfachsten 
Form, als das anfängliche Erkennen, die erste Zuwendung des Geistes 
zum Objekt.  Damit  durchbricht  das Bewußtsein den trägen,  dunklen 
Strom des  Unbewußten,  ein  Vorgang,  der  sich  während des  Wach-
bewußtseins in jeder Sekunde unzählige Male vollzieht. Diese anfäng-
liche Funktion  der  Achtsamkeit  als  erste  Reiz-Reaktion  ist  noch ein 
recht primitiver Vorgang, doch er ist von entscheidender Bedeutung als 
das erste Sich-Abheben des Bewußtseins von seinem unterbewußten 
Grunde.

1. 
Dieses erste Erkennen wird lediglich ein ganz allgemeines und noch 
sehr undeutliches Bild des Objektes liefern. Wenn daraufhin weiteres 
Interesse  am  Objekt  vorhanden  oder  dessen  Einwirkung  auf  die 
Sinnesorgane genügend stark  ist,  wird  sich eine schärfere Aufmerk-

58 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

samkeit auf die Einzelheiten des Objektes richten. Sie wird sich nicht 
nur mit den verschiedenen charakteristischen Merkmalen des Objekts 
befassen, sondern auch mit seiner Beziehung zum Subjekt des Erken-
nens. Hierdurch wird eine vergleichende Einordnung der Wahrnehm-
ung  in  frühere  Erfahrungen  (Assoziation)  ermöglicht.  Dies  bedeutet 
eine wichtige Phase in der Geistesentwicklung und zeigt auch, in der 
Beziehung auf frühere Wahrnehmungen, den engen Zusammenhang 
von Achtsamkeit und Gedächtnis, die beide im Páli (der Sprache der 
buddhistischen Texte) mit dem Begriff  „sati“ bezeichnet werden. Ohne 
die Gedächtniskraft würde die Achtsamkeit nur isolierte, unzusammen-
hängende Tatsachen auffassen, wie es zum großen Teil bei den Wahr-
nehmungen der Tiere der Fall ist. Aus der auf dieser Stufe erfolgenden 
Ich-Beziehung der Wahrnehmung und aus Fehlassoziationen können 
sich aber schwerwiegende Fehlerquellen der Erkenntnis ergeben (s.a. 
Warnungen bei Konzentration). Aus dem assoziierenden Denken ergibt 
sich ein weiterer wichtiger Schritt  in der Geistesentwicklung, nämlich 
die  Zusammenfassung  von  Einzelerfahrungen  (Generalisierung),  d.i. 
die Fähigkeit des abstrakten Denkens.

2.
Für die Zwecke unserer Darlegung schließen wir diese Phase in die 
zweite  Stufe  der  durch  die  Entwicklung  der  Achtsamkeit  bewirkten 
Bewußtseinsentwicklung  ein.  Wir  haben  somit  vier  charakteristische 
Züge dieser zweiten Stufe festgestellt: 
1. genauere Objektkenntnis (zunehmende Kenntnis von Einzelheiten), 
2. engere Beziehung auf das Subjekt (Subjektivierung der Erfahrung), 
3. assoziierendes und 
4. abstraktes Denken. 
Auf dieser zweiten Ebene einer entwickelteren Achtsamkeit spielt sich 
der weitaus größte Teil des geistigen Lebens der heutigen Mensch-
heit ab; sie umfaßt ein weites Gebiet:  beginnend mit  jeder genauen 
Beobachtung, der aufmerksamen Beschäftigung mit irgend einer Arbeit, 
bis zur Verfeinerung der Achtsamkeit in den kritischen Methoden der 
wissenschaftlichen Forschung zur Untersuchung. Die Bilder der Wahr-
nehmung, die sich auf dieser Stufe bieten, sind aber meist noch eng 
verquickt mit allerlei  Vorurteilen des Gefühls und Denkens, mit  Fehl-
assoziationen,  unzugehörigen Zutaten und vor  allem mit  der  Haupt-
ursache aller Täuschung, der Annahme von etwas Substanzhaftem in 
den Dingen oder etwas Ichhaftem in den Lebewesen. Durch alle diese 
Faktoren ist die Verläßlichkeit manchmal sogar der einfachsten Wahr-
nehmungen und Urteile sehr  beeinträchtigt. Auf dieser Entwicklungs-
stufe der Achtsamkeit bleiben meisten diejenigen stehen, die ohne die 
Buddha-Belehrung  geblieben  sind  oder  sie  nicht  auf  ihr  alltägliches 
Leben und Denken anwenden.

59 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

3.
Mit der nächsten Entwicklungsstufe betreten wir das eigentliche Gebiet 
der „rechten Achtsamkeit“ im buddhistischen Sinne. Die Achtsamkeit 
wird hier als „recht“ bezeichnet, weil sie den Geist von verfälschenden 
Einflüssen  frei  hält;  weil  sie  Grundlage  und  Bestandteil  rechter 
Erkenntnis  ist;  weil  sie  den  Menschen  lehrt,  das  «rechte  Ding»  in 
rechter  Weise  zu  tun;  und  weil  sie  dem  vom  Buddha  gewiesenen 
rechten  Ziele  dient:  der  Aufhebung  des  Leidens  der  durch  rechte 
Wirklichkeitserkenntnis und der Überwindung in einem selber von allem 
Unrechten,  das  seine  Wurzel  hat  in  Gier,  Haß  und  Wahn.  Wenn 
Wahrnehmungen und Gedanken gleich bei ihrem Entstehen mit rechter 
Achtsamkeit aufgenommen und geprüft werden, so bieten sie sorgfältig 
gesichtetes  Erfahrungsmaterial  und  einen  mit  Vorurteilen  unver-
mischten  Gedankenrohstoff,  wodurch  dann  die  praktischen  und  sitt-
lichen Entscheidungen des Menschen, sowie seine Denkurteile einen 
unvergleichlich  höheren  Grad  von  Verläßlichkeit  erhalten.  Vor  allem 
aber  werden  solch  nüchtern  geprüfte  und  unverzerrte  Wirklichkeits-
bilder eine verläßlichere Grundlage bilden für die buddhistische Haupt-
Meditation:
Die Betrachtung aller Daseinsvorgänge als veränderlich, unbefrie-
digend und substanzlos.
Einem ungeschulten Geist wird freilich solch intensiver Einsatz „rechter 
Achtsamkeit“ durchaus nicht «nahe» oder nicht «vertraut» vorkommen, 
da er sie nur allzu selten geübt hat. Doch auf dem durch die Satipatt-
hána-Methode gewiesenen Wege kann sie zu etwas Nahem und Ver-
trauten werden, da sie ja, wie wir zeigten, in etwas so Nahem und Ver-
trautem wurzelt. Denn auch diese „rechte Achtsamkeit“ erfüllt im Grun-
de die gleichen Funktionen wie auf den beiden früheren Entwicklungs-
stufen, wenn auch höher.

4.
Geistigen  Fortschritt  hat  man  mit  Recht  mit  einer  spiralenartigen 
Bewegung verglichen, d.h. die Grundsituationen wiederholen sich auf 
verschiedenen Ebenen.  Die  gemeinsamen Grundfunktionen  der  ver-
schiedenen Achtsamkeitsgrade sind die Auslösung einer  zunehmend 
höheren  BewußtseinsKlarheit  und  BewußtseinsIntensität  sowie  die 
Gewinnung einer zunehmend von Fehlerquellen gereinigten Wirklich-
keitserkenntnis. Wir haben oben diese Entwicklungslinie kurz verfolgt: 
in  ihrem  Aufsteigen  vom  Unbewußten  zum  Bewußten;  vom  ersten 
flüchtigen  Bewußtseinseindruck  zu  einer  deutlicheren  Objektvor-
stellung;  von  einer  immer  noch  lückenhaften  und  durch  Wille  und 
Vorurteil getrübten Wahrnehmung zu einem klaren und unverfälschten 
Bild der Wirklichkeit. Wir haben hierbei gesehen, wie es besonders eine 
erhöhte und geschärfte Achtsamkeit ist, die, natürlich von anderen 
Faktoren unterstützt, zu der jeweils höheren Entwicklungsstufe führt: zu 

60 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

einer zunehmenden Bewußtseinserhellung und Bewußtseinserhöh-
ung.

Wenn der menschliche Geist aus seiner gegenwärtigen Krise heraus 
will und seinen weiteren Fortschritt in der Richtung der in ihm angeleg-
ten Entwicklung wünscht, so muß er diesen Weg wiederum durch das 
königliche Tor der Achtsamkeit betreten."

Ende des Kommentars.

Die Bedeutung der Achtsamkeit wird im Kapitel "Sublimation vs 
Animalität" auf eine andere Art und Sichtweise verdeutlicht.

Eine Motivation für die Praxis und zur Praxis
Sobald ein Mensch die rechte Achtsamkeit  in sein Alltagsleben inte-
griert und sich dabei schrittweise sich von den gefühlten Phänomenen 
abstrahiert und sich immer weniger mit den Objekten identifiziert, wird 
sein Leben bereichert, weil  nur so neben gefühlten und wahrgenom-
menen  Erfahrungen auch jenes Wissen in ihm aufsteigt, das ihm eine 
Entwicklung ermöglicht und das ist Erfahrungswsissen. Die vorher be-
schriebene  Bewußtseinserhellung  und  Bewußtseinserhöhung  ist  die 
Quelle dieses Wissen. Wie beschrieben beginnt durch die fortschreit-
ende Abstraktion der Mensch sich selbst als Gegenstand der Erforsch-
ung psychologischer Phänomene zu sehen. Von dort ist es nur noch 
ein kleiner Schritt zu den abgestuften Abstraktionen des Selbst gegen-
über der Welt der Phänomene, was im Zustand Bodhi endet. Es ist jene 
Welt  der Phänomene (Maya),  die ein gewöhnlicher Mensch kompro-
mißlos erfahren möchte. Auch Einstein sagte: „Alles ist nur ein Wirbeln 
von Elektronen“, trotzdem hat er geheiratet. Die Mauer der phänome-
nalen Begrenzung des Bewußtseins ist nur durch die „rechte Achtsam-
keit“ auflösbar (und nicht durch Mathematik). Das ganze Buch ist auf 
dieses Endresultat ausgerichtet.

„Wann immer möglich,  sollte  der  Bikkhu die  Achtsamkeit  kultivieren. 
Was die Weisheit der Todesstunde angeht, sollte er die Wahrnehmung 
der  Substanzlosigkeit  kultivieren,  da alle  Phänomene von Natur  aus 
rein sind. Er sollte die Wahrnehmung des großen Mitgefühls kultivieren, 
da alle Phänomene in Bodhicitta eingebettet sind. Er sollte die Wahr-
nehmung  ohne  Bezugspunkte  kultivieren,  da  alle  Phänomene  von 
Natur aus lichtvoll sind. Er sollte die Wahrnehmung völliger Abwesen-
heit von Anhaftung kultivieren, da alle Dinge vergänglich sind. Er sollte 
diese Wahrnehmung kultivieren, nirgendwo anders nach Buddhaschaft 
suchen, da der Geist Weisheit ist, wenn er erkannt wird." 

61 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Analyse der Achtsamkeit
Mit der Entdeckung der Wirksamkeit der Achtsamkeit durch den histo-
rischen Buddha wurde eine  immer funktionierende Methode formu-
liert und als ein mit nichts vergleichbares Geschenk an die Menschheit 
übergeben. Durch die analytische Konzentration (ein Resultat der fort-
geschrittenen Achtsamkeit) und die alles-durch-dringende Weisheit hat 
Buddha dies entdeckt. Die Achtsamkeitsmethode ist leicht zu versteh-
en,  immer  anwendbar  aber  schwer  unterbrechungslos  auszuführen. 
Welches innere Potential die Achtsamkeit aktiviert und nutzt, ist im Ka-
pitel „Praxis der Meditation und Konzentration“ beschrieben. Hier nun 
eine Analyse zum Wesen und zur Funktionsweise der Achtsamkeit:

1. Achtsamkeit ist eine Grundfunktion des Bewußtseins
2. Ohne Achtsamkeit keine Objektwahrnehmung
3. Sati (Begreifen) entsteht aus dem Zusammenspiel von Objektwahr-
nehmung und Gedächtnis.
4.  Frühere  Einordnungen  der  Wahrnehmungen  führen  zu  Assozia-
tionen
5. Assoziationen ermöglichen abstraktes Denken
6. Eine schärfere Aufmerksamkeit führt zu mehr Details
7. Abstraktes Denken bewirkt die Fähigkeit zur Generalisierung
8. Achtsamkeit durchbricht den dunklen Strom des Unbewußten
9. Je stärker die Ich-Beziehung desto schlimmer die Irrtümer im Be-
urteilen der Wahrnehmungen.
10. Die  spiralenartige Steigerung der Achtsamkeit  bewirkt  eine Ver-
tiefung und Verschärfung der Objekterkenntnis (Wissensklarheit) und 
damit ein Ausmerzen der Irrtümer.

Der weitaus größte Teil des geistig-mentalen Lebens in der heutigen 
Menschheit vollzieht sich als „angeborene Fähigkeit“ in diesen 4 Schrit-
ten und erweitert sich horizontal in die Breite und nicht vertikal:
1. Objektkenntnis, 
2. Subjektivierung der Erfahrung, 
3. assoziierendes Denken, 
4. abstraktes Denken
Diese derzetige Achtsamkeit umfaßt bereits ein weites Gebiet, ist aber 
noch eng verquickt  mit  Vorurteilen,  Ansichten  und Gefühlsbeeinfluß-
ungen und bewirken folglich Fehlasssoziationen, was die Intelligenz der 
Erkenntnis (Verläßlichkeit  der Schlußfolgerungen) sehr beeinträchtigt. 
Auf dieser Stufe bleiben diejenigen stehen, die keine Buddha-Belehr-
ung erfahren haben oder diese nicht im Alltag anwenden. Den Tieren 
fehlt die Gedächtniskraft und können daher nur isolierte, unzusammen-

62 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

hängende Tatsachen auffassen. 

Auf der nächsten Stufe beginnt  die  "rechte Achtsamkeit" im Sinne 
Buddhas durch Anwendung seiner Lehre auf das rechte Handeln, das 
rechte Denken, das rechte Reden und die rechte Lebensweise. Will der 
Mensch  seine  bisherigen  Begrenzungen  horizontal  wie  vertikal  auf-
heben, so muß er diese Technik anwenden, denn durch  rechte Acht-
samkeit im Denken und im Wahrnehmen wird ein vorurteilsloser Ge-
dankenrohstoff erzeugt, der einen viel größeren Grad der Verläßlichkeit 
bewirkt und daher immer weniger Fehlurteile (bis gar keine mehr) zu-
läßt. Einem ungeschulten Geist ist die "rechte Aufmerksamkeit" fremd 
und kann erst durch beharrliches Üben in das Wesensdasein integriert 
werden.  Ohne  rechter  Aufmerksamkeit  bleiben  ihm  leidvolle 
Erfahrungen nicht erspart, denn erst diese bewirken ein „Aufmerken“. 

Der geistige Fortschritt ist somit eine spiralenartige "Bewegung", denn 
die Grundsituationen wiederholen sich auf verschiedenen Ebenen der 
Wahrnehmungsschärfe, welche in Achtsamkeitsgrade unterteilt werden 
kann und sich durch Bewußtseinsklarheit,  Bewußtseinsintensität  und 
Wirklichkeitserkenntnis mit zunehmender Abnahme von Fehlerquellen 
unterscheiden. Diese verschiedenen Ebenen spiegeln sich in den De-
finitionen bzw. Beschreibungen der Jhanas wieder, siehe Kapitel „Was 
sind Jhanas?“. In diesem spiralförmigen Prozeß, der nur mehr vertikal 
ist, erfährt man viele Stufen des Erwachens, jede einzelne ist schwierig 
zu beschreiben. Ein wahrer spiritueller Meister kennt sie alle. In dieser 
Spiralbewegung steigert sich das Wachsein und es ändern sich (oder 
werden mehr) auf höheren Stufen die wahrzunehmenden Objekte, z.B. 
der  pranische  Körper,  die  kosmische  Energie  oder  der  grenzenlose 
Raum.  Mit  dieser  steigernden  Achtsamkeit  werden  die  unbewußten 
Vorgänge durch eine erhöhte und geschärfte Aufmerksamkeit in eine 
Bewußtseinserhöhung  und  Bewußtseinserhellung umgewandelt, 
was im Bodhi endet. Diese rechte Aufmerksamkeit aktiviert das Budd-
ha-Auge und erhöht den überweltlichen Intellekt. Und letztendlich tritt 
dies ein:

„Wenn  das  Licht  des  höheren  ICHs  das  niedrigere  Ich  durchdringt, 
identifizieren sich die beiden Ichs miteinander und hierdurch wird die 
Vollkommenheit erreicht“.

"Das Obere muß ins Untere".

63 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Achtsamkeit

Vorwort
Achtsamkeit ist das erste der sieben «Erleuchtungsglieder» (bojjhanga, 
siehe Kapitelende), d.h. jener Eigenschaften, die Wachstumsbedingung 
wie  auch wesentliche Bestandteile  der  Erleuchtung (bodhi)  sind.  Die 
Achtsamkeit steht an erster Stelle, nicht nur in der formalen Reihen-
folge, sondern auch weil ihre Ausbildung grundlegend ist für die volle 
Entfaltung der anderen sechs Eigenschaften, und besonders für das 
zweite Erleuchtungsglied der "Wirklichkeitsergründung".

"Besonders derjenige, dem die Lehre des Buddha ans Herz spricht und 
der in ihr eine Lösung für Lebensprobleme sieht,  die er als gut em-
pfindet, darf nicht unachtsam gegenüber den Gliedern des Pfades sein, 
sondern muß jedem einzelnen mit größter Aufmerksamkeit begegnen. 
Denn wenn er die moralischen Gebote dieser Lehre erfüllen will, muß 
er sich gut beobachten, damit nicht seine Neigungen, sondern nur die 
Vorschriften  der  Lehre  sein  Handeln  bestimmen.  Zudem  ist  diese 
Selbstbeobachtung eines der wichtigsten Glieder des Pfades. 
Sich selbst zu beobachten, ist anfangs sicher nicht einfach. Das Leben, 
das ein Mensch gewöhnlich bis zur Annahme der Lehre des Buddha 
als Lebensweg führt, wird von Trieben geleitet, über deren ethischen 
Wert meist gar nicht nachgedacht wird. Daher unterliegt er der Trägheit, 
die ihn bei mangelnder Achtsamkeit immer wieder zur Selbstunbeherr-
schung zurückführt.  
Wenn er also nicht auf Selbstbeobachtung und damit auch auf Selbst-
beherrschung achtet und diesen Trieben und Impulsen nachgibt, wird 
er  niemals  ein  wahrer  Anhänger  der  Lehre  Buddhas  sein,  die  tat-
sächlich zur Erlösung führt. Stattdessen werden in ihm schlechte Neig-
ungen erwachen, die sowohl für das äußere als auch für das geistige 
Leben schädlich sind – ein Leben, das er durch falsches Verständnis 
der buddhistischen Lehre zwar nicht angetreten hat, aber hätte antreten 
sollen."  

“Die Achtsamkeit, so hoch gepriesen und so hoher Ergebnisse fähig, ist 
aber  keineswegs  ein  mystischer  Geisteszustand,  der  nur  wenigen 
Erlesenen  verständlich  und  zugänglich  ist.  Achtsamkeit  in  ihrer  ele-
mentarsten  Erscheinungsform ist  vielmehr  eine  der  Grundfunktionen 
des Bewußtseins, ohne welche es keinerlei Objektwahrnehmung gibt. 
Tritt nämlich irgendein genügend starker äußerer oder innerer Reiz auf, 
so wird Achtsamkeit geweckt, und zwar zunächst in ihrer einfachsten 
Form,  als  das  anfängliche  Aufmerken,  die  erste  Zuwendung  des 

64 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Geistes  zum Objekt.  Damit  durchbricht  das Bewußtsein  den trägen, 
dunklen Strom des Unterbewußten, ein Vorgang, der sich während des 
Wachbewußtseins  in  jeder  Sekunde  unzählige  Male  vollzieht.  Diese 
anfängliche Funktion der Achtsamkeit als erste Reiz-Reaktion ist noch 
ein recht primitiver Vorgang, doch er ist von entscheidender Bedeutung 
als das erste Sich-Abheben des Bewußtseins von seinem unbewußten 
Grunde ....”.

Ohne einer ausgebildeten Achtsamkeit ist eine Erkenntnis der eige-
nen Wirklichkeit, d.h. der körperlichen, psychischen und geistigen Vor-
gänge, nicht möglich.

Die Wahrheit  von der  Leidensaufhebung wird hier  gleichfalls  auf  die 
Einzelerfahrung zurückgeführt. Man kann die zeitweise Aufhebung des 
Begehrens erfahren, wenn man sein Entstehen mit Achtsamkeit beob-
achtet.  Denn,  wenn  Reines  Beobachten  da  ist,  hat  das  Begehren 
keinen Raum; es kann nicht mit solcher Achtsamkeit gleichzeitig be-
stehen. 

Mindful (mindfulness) ist das englische Wort für Achtsamkeit. Wörtlich 
zerlegt steht "ful", von "full" abstammend,  für "viel denken" oder "nach-
denklich", also eine Menge an Gedanken im Denkprinzips (Denkorgan). 
Aber genau das Gegenteil  soll  erreicht werden, es soll  ja leer (glatt) 
werden, um die Wirklichkeiten verzerrungsfrei wiedergeben zu können! 
Es  soll  also  weniger  gedacht  werden,  "attentiveness,  introspection, 
selfobservation" wären klarere Begriffe im Englischen.

Die Schwierigkeit der Einfachheit
Es folgt eine komprimierte Erläuterung und Anleitung zur praktischen 
Durchführung von Satipatthana (Achtsamkeit) im Alltag. Die Schwierig-
keit des Satzes
„Ich weiß, daß ich dies oder jenes tue ...“
liegt in der praktischen Umsetzung bei Allem im täglichen Ablauf wie 
auch in der Meditation. Die Anwendung dieses einfachen Satzes, den 
man ununterbrochen anwenden soll,  ruft  einen großen Gegenspieler 
hervor. Warum? Mit  diesem einfachen  Satz  wird  die  Aufmerksamkeit 
(das Bewußt-Werden, Licht des Begreifens) in die automatisierten, an-
gelernten Handlungen und Gewohnheiten hineingezogen, welche aus 
dem Unterbewußtsein heraus den Lebenslauf und das Schicksal mit- 
bestimmen (siehe Kapitel "Aufmerken"). Aber es gibt die  Hämer und 
Sinnverdreher,  die sagen: „Wozu brauch ich das? Wozu das üben? 
Ich weiß doch, was ich tue.“ Er weiß es aber erst nachher (wenn über-
haupt) nachdem er den Impuls bereits ausgeführt hat. Und eine Dumm-
heit erkennt er erst im nachhinein. Die Achtsamkeit muß aber idealer-

65 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

weise dies  vor  Ausführung erkennen und  eingreifen können,  um 
z.B. die Vorgaben der Edlen Versittlichung einzuhalten, also zwischen 
Entstehung eines  Impulses oder  Wollens und des Tuns.  Die  unkon-
trollierte Spontaneität und Reflexivität wird kontrollierbar. Das Bewußt-
Werden in dieser „Lücke“ ist entscheidend und von der weiß der unge-
schulte Menschen nichts. Mit zunehmender Praxis wird diese „Lücke“ 
deutlicher.  Der  große Gegenspieler ist  das  "allerkostbarste  Ich",  die 
Persönlichkeit,  welche  alle  Positionen  im  Wesen  besetzt  hält.  Der 
Praktizierende muß sie als Parasit betrachten. Sie will als falsches Ich 
nicht entmachtet werden, sie will sich nicht in die Karten gucken lassen. 
Sogar  Intellektuelle,  Wissenschaftler  und  Professoren  scheitern  an 
dieser  einfachen Übung,  denn die Schwierigkeit  liegt  im geduldigen, 
dauerhaften Praktizieren. Eine alleinstehende Person hat es da bedeu-
tend einfacher. Auf diese Weise wird das mechanische, unsinnige und 
unstete  Denken  schrittweise  durch  Wissensklarheit  ersetzt  und  das 
"durchschauende Begreifen" (vipassana) wird geboren. Und das macht 
wirklich Freude.
Jenes "Ich weiß, daß ich ..." ist der erste kleine Lichtstrahl des Be-
wußtseins.
Dieser  simple  Satz  ist  der  Scheinwerfer  in  die  finsteren  Ecken  des 
eigenen Wesens und vertreibt Schlaf, Stumpfheit und Fehlurteile. Damit 
wird erkannt, warum man was tut und daraufhin kann man eingreifen 
und all die Auswüchse der Persönlichkeit, inklusive ihrer unbewußten 
eingefleischten Gewohnheiten, unterbinden und das "Rechte" tun, wo-
mit  gleichzeitig  die  Beobachtungs  und  Unterscheidungskraft  wächst. 
Gleichzeitig wird mit dieser Achtsamkeit ein  Abstand zwischen Beob-
achter und dem Beobachtetem hergestellt und das Erkennen der Sub-
stanzlosigkeit wird möglich:

DA bin ich und DORT ist das Geschehen.
DA bin ich und DORT ist das Objekt der Zu- oder Abneigung.

So wird eine Identifikation mit dem Geschehen oder dem Objekt der 
Begierde und der Genußes vermieden (Nicht-Haften). Dieser Abstand 
bewirkt ein vorsichtiges Herantasten an die Stimulationen der Welt und 
die Bereitschaft, immer zurückzutreten oder abzulehnen. Das bewahrt 
einem vor zahlreichen "Dummheiten" und reflexiven Handlungen. 

Kaum fängst du mit dieser Selbstbeobachtung an, hast du es nach ein 
paar Minuten schon wieder vergessen. Dein Ego suggeriert dir "das ist 
lästig,  das  ist  widerlich,  wozu  brauch  ich  das?".  Das  sollte  dir  zu 
denken geben. Erst beharrliches Training bringt Erfolge im Alltag und in 
der Meditation und es macht Freude feststellen zu können, daß das 
Wachsein sich steigert. Es beginnt damit, daß man nichts mehr vergißt, 

66 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

es geht dann über in die erleuchtende Umgebungsbeobachtung und im 
Feststellen  vieler  Details,  das  man  Genie  nennt.  Wer  sich  dauernd 
selbstbeobachtet ist konzentrierter als der normale Mensch und unter-
liegt nicht mehr dem Willen anderer. Wer dies beharrlich übt, der er-
wirbt bald eine heitere Gelassenheit und ein inneres Lächeln, denn das 
Chaos im Denken, das Schwanken der Stimmung wird immer weniger. 
Er beginn sein Dasein als Karmastrom zu akzeptieren. Damit hat die 
Reise in die Wissensklarheit („sati“) begonnen. Das Wachsein bestimmt 
die Einordnung in den Wesenshierarchien,

Wie beginnt man?
Man beginnt hier und jetzt, ein Ortswechsel ist unnötig. Man soll alleine 
Zuhause beharrlich bei Beginn und bei Abschluß jeder Handlung sich 
vorsagen und bewußt sein,  "daß ich dies oder jenes tue und nichts 
anderes". Bald wirst du erkennen, dass es einen „inneren Störfaktor“ 
gibt. Jede kleinste Handlung oder Bewegung soll verfolgt werden, so-
lange bis immer mehr Details erkannt werden. Das ist  anfangs zeit-
aufwendig bzw. verlangsamt den Tagesablauf, aber mit der Zeit macht 
es Spaß und es integriert sich von selbst in dein Handeln und die Vor-
teile werden rasch erkannt. Man möchte nicht glauben, welche Detail-
beobachtungen man aus alltäglichen Aktivitäten herausholen kann (z.B. 
beim  Kauen  des  Essens,  beim  Zähneputzen,  beim  Duschen,  beim 
Anziehen, beim Hinsetzen, beim  Einsteigen in ein Auto usw.). Wenn 
man dies "Ich weiß, daß .." bei einer Handlung vergißt, dann wieder-
hole sie "bewußt", falls möglich. Die Bewegungsübungen von Tai Chi 
sind ein Ableger zur Übung der der Achtsamkeit.  Mit der Zeit wird diese 
Achtsamkeit immer öfter im Tagesverlauf präsent sein und dieser bietet 
mit seinen Gewohnheiten und Spontaneitäten mehr als reichlich Ge-
legenheit. Eine Sicherheit macht sich breit, das ist die vielgepriesene 
Entschleunigung  und  wirkt  auch  in  einer  hektischen  Umgebung.  In 
Wirklichkeit ist es der (kühle) Beobachter, der hinter allem steckt. So 
tritt  man in  den Strom des Dharma ein.  Das Üben der  Achtsamkeit 
sollte  gleich von Anfang an mit  einer  guten Stimmung (ein weiteres 
Achtsamkeitsobjekt) verbunden werden.

Was wird achtsam beobachtet?
Man  beginnt  bei  den  Körperhandlungen  und  Gewohnheiten,  beim 
Reden und beim Antworten, dann beobachtet man die Stimmung und 
ihre  Schwankungen,  dann  die  Sinneswahrnehmungen  mit  ihren 
Reflexen und den "Durchgriff"  der  Persönlichkeit  auf  die Beutesche-
matas, dann der Beobachtung des Atmens, dann widmet sich die Acht-
samkeit dem mechanischen Denken und ihrer unsinnigen Inhalte. Am 
Anfang  kann  soll  man sich  nur  auf  ein  Achtsamkeitsobjekt  (Körper-
bewegungen) fokusieren, aber mit der laufende Praxis integrieren sich 

67 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

die anderen Achtsamkeitsobjekte automatisch dazu. Nur die kontinu-
ierliche Praxis führt zu Erfolgen, ansonsten beginnt man immer wieder 
von vorne, denn etwas in dir will deine Beobachtung und Erkenntnisse 
nicht, es haßt das Licht des Erkennens.

Wenn man diese Praxis hartnäckig fortsetzt, wird es nicht lange dauern 
bis man die erste Mauer der Umhüllung durchdrungen hat und man 
registriert, daß aufsteigende Impulse aus der Tiefe des Unterbewußt-
seins laufend dir  "Befehle" erteilen, dich irgendwo "hinschieben" und 
dich Dinge tun lassen, die du später bereuen oder als ungünstig beur-
teilen wirst.  Es ist  dies der  Trieb bzw. der  "innere Diktator",  der  tief 
unten in der Dunkelheit agiert und die Ursache des eigenen Samsaro 
ist. Wenn du ihn ohne Achtsamkeitstraining suchst, dann ist er schein-
bar nicht existent und erst dann erkennbar, wenn er sich geäußert hat. 
Er ist am leichtesten erkennbar im Geschlechtstrieb, am heftigen Ver-
langen  oder  brüsker  Ablehnung.  Die  Psychologen  können  ihn  nicht 
direkt sehen, sondern müssen ihn durch ausgeklügelte Analysen her-
leiten. Das Wirken des inneren Diktators muß man  selbst empirisch 
erfah-ren, erst dann "wacht" man auf. Man wird auch feststellen, daß 
man nicht wollen kann, was man will, sondern daß das, was man will 
einem aufgewungen bzw. vorgegeben wird. Die Schlafenden nennen 
das freier Wille. Ist man soweit vorgedrungen, dann kann der Kampf 
gegen  die  "Krake"  oder  "Spinne"  erfolgreich  geführt  und  gewonnen 
werden,  indem man  einfach  diesen  inneren  Befehlen,  die  auch  als 
innerer Druck empfunden werden, nicht gehorcht und willentlich sein 
Denken ändert oder sich statt dessen anderen Dingen zuwendet z.B. 
der  er-höhten ursachlosen Freude oder einer  unangenehmen Arbeit. 
Vor diesem 1. Wachseinszustand ist  man immer „versklavt“.  Dies ist 
eine sehr wichtige Phase in der geistigen Entwicklung, keiner kommt 
darum herum. Es gibt keine fixe Reihenfolge oder Bündelung in den 
Achtsamkeitsobjekten, sie ergibt sich aus der Situation und dem Grad 
der  Wachheit.  Spirituelle  Meister  sagen,  daß der  Trieb in  all  seinen 
Möglichkeiten zur Manipulation erst an der Schwelle zum Nirvana kom-
plett ausgerottet bzw. besiegt ist.

Wie schon erwähnt,  führt  die  Achtsamkeit  Lichtstrahl  zu "Lücken" in 
jene Lebensprozesse (Skandhas), wo das Ego noch nicht reagiert und 
daraufhin kann man Eingreifen. So wird man feststellen, daß nach ca. 
0,1 bis 0,4 Sekunden das Ego auf eine Sinneswahrnehmung mit einer 
Meinung reagieren wird und da kann man diesen Einfluß neutralisieren. 
Diese "Lücken" als Momente der Wissensklarheit werden immer mehr 
und sind bereits Kostproben des Dharmakaya. Dies alles führt zwangs-
läufig  zu  einer  Wesensverbesserung  und  von  einer  Versenkung zur 
nächsten  und  ein  Schlüsselergebnis  ist  die  Entdeckung  der  Impuls-

68 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

folgen des eigenen Karmas. Nebenbei wird die Nutzung des Gehirns 
von 4% auf immer mehr erweitert, der vordere Gehirnlappen und das 
Cerebellum werden gereinigt. Eigentlich darf es einem in diesem Prakti-
zieren nie langweilig werden. Ab einer gewissen Schärfe der Selbst-
beobachtung (Selbst-Durchdringung) dringt die Lebenskraft in den zen-
tralen Nerv (Sushumna) ein und bewegt sich nach oben, was jedes Mal 
das  Bewußt-Werden  um  eine  Dimension  erweitert.  Das  ist  das 
"Eintreten in den Strom"  – ein Meilenstein in der Entwicklung. Die 
komplette  Selbstbeobachtung  ergibt  auch  die  komplette  Selbstbe-
herrschung, d.h. der ganze Körper und das Wesen kann nichts mehr 
machen, ohne daß man es zuläßt. Aber die Menschen schätzen nicht, 
was kostenlos und einfach ist und die Dharmaverbreiter "übersehen" 
absichtlich das Kernstück der Lehre Buddhas. Denn hat der "Anwen-
der" die Methodik erst einmal begriffen und wendet sie an, dann ent-
steht "Unabhängigkeit", man braucht sie nicht mehr, man hat eigene 
wertvolle Erfahrungen, was wiederum die Sponsoren reduziert. Jener 
hat dann die Freude und ein höheres Wachsein durch eine Praxis ge-
funden, was exoterische und exotische Spektakel (Lamrims, Ngöndros) 
überflüssig macht.

Das konsequente Machen ist das Problem. Deswegen erlangen nur 
sehr wenige den Bodhi. Mit aller Macht will dein Ego das Eindringen 
des "bewußten Lichts" verhindern und wartet auf "schwache" Momente. 
Also  muß  etwas  dran  sein  an  der  Lehre  Buddhas.  Satipatthana 
funktioniert  auch  im  Bardo und  die  Praxis  sieht  niemand,  sie  ist 
daher immer und überall anwendbar. Der täglich Blick auf die "persön-
liche Checkliste" (siehe Inhaltsverzeichnis) kann in den ersten Phasen 
dabei hilfreich sein.
Wer noch mehr über die Praxis der Achtsamkeit erfahren und tiefer 
einsteigen  will,  dem sind  die  detaillierten  Erläuterungen von  Nyana-
ponika in "Geistestraining durch Achtsamkeit" empfohlen. Warum? Weil 
gerade er dies sein ganzes Leben lang praktiziert hat und alles durch 
eigene Erfahrungen gedeckt ist. Allerdings hat auch er sich strikt an die 
Begrifflichkeiten der Theravada gehalten, wodurch die gesamten Wirk-
ungen der Praxis auf die Komponentenstruktur des Menschen (siehe 
Kapitel  "Was  ist  der  Mensch?")  zu  kurz  kommen.  Doch  die  eigene 
Empirik überragt alle akademischen Analysen. Was unbekannt ist, ist 
die Tatsache, daß auch Buddha Gautamo Yoga praktiziert hat, denn er 
kannte  die  mit  der  pranischen  Energie  und  Kundalini  verbundenen 
Techniken durch eigene Praxis genau. Wie sonst könnte er über all die 
Fähigkeiten (Siddhis)  verfügen, die im Raja- und Jnana-Yoga aufge-
listet  sind.  Im Visuddha-Magga Kapital  12 und 13 sind sie ebenfalls 
beschrieben,  allerdings  nicht  die  genauen  Konzentrationsübungen 
dazu,  um sie  erwerben  zu  können.  Auf  jeden  Fall  ist  dazu  ein  ge-

69 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

steigertes Wachsein (Achtsamkeit) immer Voraussetzung. 

Die Achtsamkeit und die Erleuchtungsglieder
Die  7 Erleuchtungsglieder (bojjhanga sutta),  auch Erwachungsglieder 
genannt, sind:

1. Achtsamkeit (sati)
2. Wahrheitsergründung, Gesetzesergründung (des Universums)
3. Willenskraft, Beharrlichkeit 
4. Freude, Seligkeit
5. Gestilltheit, Gelassenheit 
6. Sammlung (Konzentration)
7. Gleichmut 

Erstmals  tauchen  Freude,  Seligkeit  und  Konzentration  als  Faktoren 
bzw. Erleuchtungsglieder auf. Zur Freude und Konzentation gibt es hier 
eigene Kapitel, die alles näher beleuchten. Die köngliche Achtsamkeit 
steht über allem, ohne sie sind die anderen Glieder unerreichbar. 

70 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das kurze Satipatthana Sutra

Vorwort
Der Text hier wurde  mit Absicht verkürzt auf die Essenz der Sutra 
zum besseren Einprägen. Das Original, die “Lehrrede von den Grund-
lagen der Achsamkeit” (Satipatthána-Sutta) findet sich an zwei Stellen 
des PáliKanons: a) in der Mittleren Sammlung (Majjhima-Nikáya) als 
10. Rede und b) in der Langen Sammlung (Dígha-Nikáya) als 22. Rede 
“Mahá-Satipatthána-Sutta”. Den komplette Text dieser Sutra findet der 
Leser zusammen mit der Prajna-Paramita im Mittelteil des Buches. Die 
Lehrrede über die Achtsamkeit und seiner Praxis war lange Zeit in Ver-
gessenheit  geraten  bis  dann  ein  burmesischer  Mönch,  namens  U. 
Narada,  am Anfang  des  20.  Jahrunderts  sich  die  "Eigenart"  dieses 
Übungsweges neu erarbeitete und lehrte (siehe Nyanaponika “Geistes-
training durch Achtsamkeit”).

Wer die Achtsamkeit eine Weile übt, wird feststellen, daß die Essenz 
der Achtsamkeit  "Ich weiß,  daß ich ..."  alles miteinschließt,  was im 
Sutra  detailliert  ausgeführt  ist.  Das  Anapanasati-Sutra  (Atembeob-
achtung) ist ein wichtiger Teilaspekt der gesamten Achtsamkeitslehre 
und  im  Visudda-Magga  (Seite  301-335,  siehe  Literatur)  ausführlich 
beschrieben. Eine strukturelle Analyse des Satipatthana-Sutras gibt es 
auf der Webseite des Autors als download (PDF).

Der einzige Weg ist dies, o Mönche, zur Läuterung der Wesen, zur 
Überwindung  von  Kummer  und  Klage,  zum  Schwinden  von 
Schmerz und Trübsal,  zur Gewinnung der rechten Methode, zur 
Verwirklichung des Nibbāna, sind nämlich die vier Grundlagen der 
Achtsamkeit. Welche vier?

Da weilt, o Mönche, der Mönch beim Körper in Betrachtung des 
Körpers, eifrig, wissensklar und achtsam, nach Verwindung von 
Begierde  und  Trübsal  hinsichtlich  der  Welt;  er  weilt  bei  den 
Gefühlen  in  Betrachtung  der  Gefühle,  eifrig,  wissensklar  und 
achtsam, nach Verwindung von Begierde und Trübsal hinsicht-lich 
der Welt; er weilt beim Geist in Betrachtung des Geistes, eifrig, 
wissensklar  und  achtsam,  nach  Verwindung  von  Begierde  und 
Trübsal  hinsichtlich  der  Welt;  er  weilt  bei  den Geistobjekten in 
Betrachtung der Geistobjekte, eifrig, wissensklar und achtsam, zur 
Überwindung von Begierde und Trübsal hinsichtlich der Welt.

Wahrlich, ihr Mönche, wer auch immer diese vier Grundlagen der 

71 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Achtsamkeit  derart  für sieben Jahre übt,  bei  dem ist  eines von 
zwei Ergebnissen zu erwarten: entweder die (höchste) Erkenntnis 
bei  Lebzeiten  oder,  wenn  noch  ein  Haftensrest  da  ist,  die 
Nichtwiederkehr ...

Der einzige Weg ist dies, o Mönche, zur Läuterung der Wesen, zur 
Überwindung  von  Kummer  und  Klage,  zum  Schwinden  von 
Schmerz und Trübsal,  zur Gewinnung der rechten Methode, zur 
Verwirklichung  des  Nibbāna,  nämlich  die  vier  Grundlagen  der 
Achtsamkeit.

Was derart gesagt wurde, in Bezug hierauf wurde es gesagt.”

Im originalen Sutra zum Ende hin spricht Buddha unter "Was ist nun, 
ihr  Mönche,  rechte  Sammlung?”  andeutungsweise  von  den  Ver-
senkungsstufen (Jhanas), diese sind eine gute und verständliche Ein-
ordnung der geistigen Entwicklungsstufen, siehe mehr dazu im ents-
prechende Kapitel "Jhanas".

“Wie es im großen Weltmeer, ihr Schüler, nur einen Geschmack gibt, 
nämlich den Geschmack des Salzes,  so gibt  es,  ihr  Schüler,  in  der 
Lehre, die ich euch lehre, nur einen Geschmack, den der Befreiung".

72 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Ursachlosen Freude

Was ist darunter zu verstehen? 
Sie ist  ein innerer Gefühlszustand,  der sich durch Desinteresse 
(Abwendung)  an der  Welt  bei  gleichzeitigem Bemühen um eine 
freudige Stimmung und Heiterkeit einstellt, die über dem normalen 
Stimmungspegel des Menschen liegt und keinen äußeren Anlaß 
benötigt. Die Amplitude der inneren Stimmung (Gefühlslage) wird 
dadurch gradlinig und hat steigende Tendenz. 
Die ursachlose Freude ist eine Reflektion des inneren, göttlichen Ichs 
und  ist  die  untere  Wahrnehmungsstufe  der  höheren  Seele  (Atman) 
oder die unterste Erhellung des Dharmakaya. Diese Freude geht später 
in Seligkeit über und am Ende in kühle Weisheit und Wissen. 
Dieses  Kapitel  sollte  zusammen dem Kapitel  "Was ist  Sukhayana?" 
studiert werden.

Kann man sich  denn das Voranschreiten  in  der  Bemühung zur 
Erleuchtung ohne freudige Zustände vorstellen? Nein.  Ohne sie 
würde man verdursten!
Die  ursachlose  Freude  entwickelt  Qualitäten,  die  der  Materialismus 
niemals bieten kann und der gesellschaftlichen Erziehung unbekannt 
ist. Sie erleichtert die Verwirklichung der edlen Versittlichung und einer 
guten Meditation. Ihre Bedeutung wird unterschätzt. 
Wer die ursachlose Freude in sich halten kann, bannt jede Spur 
von Leid aus seinem Bewußtsein. Das ist es, was die Menschen in 
Wirklichkeit  suchen  (oder  brauchen).  Es  ist  die  Umkehr  des 
"Sündenfalls".

Der  historische  Buddha  hat  nicht  explizit  über  die  Freude  referiert, 
sondern  als  ein  Ergebnis  für  Mönche  in  der  Praxis  gepriesen.  Ein 
gegenwärtiger  Buddha  erkannte,  daß  mit  "Freude  zuerst" die 
Menschen dieser Epoche sich vor den vielfältigen und aufdringlichen 
Stimulationen (Sirenengesang) der Welt besser schützen können und 
dies so zu einer verläßlichen Basis in der Praxis werden kann. Er hat 
die  Gleichung  einfach  umgedreht,  Ergebnisse  in  eine  Methode  ge-
wandelt und mit tiefer Einsicht die ursachlose Freude an die erste Stelle 
der Vorbereitungen gestellt und dargelegt,  basierend auf der Erkennt-
nis, daß der Mensch primär durch das Gefühl lebt und damit umgebaut 
werden kann. 

Gleichzeitig umarmt (integriert)  diese Praxis die anderen Säulen der 
Lehre Buddhas. Wäre Buddha Gautama heute in der Welt erschienen, 

73 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

er hätte es nicht anders gemacht. Mit der ursachlosen Freude wird das 
Innenleben des Menschen zu einem primären und leicht feststellbarem 
Achtsamkeitsfaktor. Was also ist die ursachlose Freude?

Die  konstante  ursachlose  Freude  ist  eine  wichtige  mystische 
Fähigkeit  und  ein  unabdingbarer  Meilenstein  und  Beweis  des 
Fortschreitens. Die höhere Seelee ruft im Menschen ohne Unterlaß, 
aber im Lärm der Welt hört er sie nicht, siehe 2 Seiten weiter.  Maro, 
der  König  des  Materialis-mus,  ist  ihr  Gegner,  denn  er  verliert  eine 
wichtige Waffe: Das Drängen nach Sinneserlebnissen. Im Kampf um 
die ursachlose Freude lernt  der  Adept  viel  von sich selbst  (siehe 1. 
Jhana). Und wenn diese als Selig-keit gefestigt ist, daß sie nie mehr 
verschwindet und sich im Falle eines Abflachens (Störung) unmittelbar 
selbst repariert, dann sind Voraus-setzungen für den Vollendungspfad 
gegeben. Die Welt hat dann ihren Einfluß für immer verloren, denn der 
Adept begreift  und sieht das dämonische Wesen hinter den Verlock-
ungen, besonders dann wenn die "Augen" geöffnet sind (3. buddhist. 
Jhana). Als kürzerfrequente innere Vibration ordnet sie den Menschen 
in der kosmischen Wesenshierarchie höher ein,  denn mit  dieser Be-
mühung beginnt sich die innere Struktur umzuformen. Die ursachlose 
Freude  und  Metta  sind  die  2  Seiten  einer  goldenen  Medaille.  Die 
ursachlose Freude ist nicht zu verwechslen mit der wertschätzenden 
Freude (Mudita).

Die ursachlose Freude ist allerdings nicht leicht zu erringen, denn der 
normale Mensch kann sich ohne Anlaß nicht freuen. Jede Schwankung 
ist  sofort  auszugleichen.  Das  Aufrecht-Halten  dieser  Freude bedingt 
automatisch die edle Versittlichung, eine Nicht-Teilnahme an weltlichen 
Vergnügungen und eine Anpassung des Handelns und Denkens. Es 
gibt für ihn dann keine Überraschungen mehr, die ihn der seelischen 
Stabilität  berauben,  es  gibt  für  ihn  nur  Geschehen  bzw.  Ereignisse 
außen herum und die Objektivität (Durchblick) expandiert. So wird der 
wichtige  Gleichmut und die  Unbegehrlichkeit gefestigt; und sie wird 
zu einem wertvollen Helfer im Samsaro. Und im freudigen Zustand läßt 
es sich gut üben. Wer einmal diese Art der Freude gekostet hat, weiß 
um die Vorteile und um deren Dauerhaftigkeit. Er weiß, daß Sinnesbe-
friedigungen diese (beruhigende) Qualität und Kontinuität niemals er-
reichen, während die Sinnesbefriedigungen, je nach Intensität, eine Un-
ruhe,  innere Vibrationen hinterlassen und als  innere  Dunkelheit  (Ta-
mas) enden. Wer die Freude halten kann, kann ungünstigem Schicksal 
(Karma) ausweichen. Die Bandbreite der inneren Freude reicht von ein-
facher, sanfter Glücksempfindung bis hin zur Ekstase (siehe 3. Jhana). 
Sie  steigt  anfangs  temporär  auf  und  dieser  Zustand  verlängert  sich 
schrittweise und bleibt dann konstant. Das Wachsen dieser Freude wird 

74 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

als  Wachsen  des  inneren  (göttlichen)  Kindes  bezeichnet.  Erst  nach 
ausreichender  Sättigung beginnt sich dieses innere Potential in eine 
tiefe, kühle Ruhe zu verwandeln, was man Wissensklarheit und Weis-
heit nennt. 

Die  ursachlose  Freude  bewirkt  eine  Umkehr  der  Orientierung  der 
seelischen Kräfte weg vom Materialismus, denn sie bewirkt nicht nur 
eine Verbesserung der äußeren Bedingungen, damit  man gut prakti-
zieren kann, sondern wirkt  auch auf den Körper positiv,  heilend und 
reinigt (wäscht) langsam das Unterbewußtsein aus und bewirkt so eine 
Umformung hin zu lichten Qualitäten. Die Magie der ursachlosen Freu-
de wird im nächsten Kapitel "Das Rufen der Höheren Seele" verdeut-
licht und sollte das Herz eines jeden Menschen berühren. Die ursach-
lose  Freude,  die  Versittlichung,  die  Achtsamkeit,  die  Meditation  und 
Metta  bewirken  dasselbe  wie  Lamrim oder  Ngöndro.  Man  kann  sie 
jederzeit praktizieren, ohne von etwas abhängig zu sein.

Zusammenfassung: Stufen der Freude
Stufe 1: Lachen, wann immer möglich. Anfangs auch mit  schlechten 
Witzen,  die  schrittweise  geistreicher  werden  sollen  bis  eine  innere 
Heiterkeit erreicht wird.
Stufe  2:  Verstehen  der  Bedingungen  zur  ursachlosen  Freude  und 
Entwickeln dieser inneren Freude durch schrittweise Minimierung der 
Unterbrechungen  unter  Vermeidung  von  „unrechtem  Handeln  und 
Denken“ oder der Abgabe (Verlust) dieser neuen Qualität (Energie) an 
die Umwelt.
Stufe 3: Halten einer dauerhaften ursachlosen Freude, die bereits eine 
Seligkeit ist und sich durch Askese (Sinnesbeherrschung) steigern läßt.
Stufe 4: Durch diese ursachlose Freude besiegt man das immer noch 
schwelende Verlangen zur groben Sexualität,  was Voraussetzung für 
die nächste Stufe ist.
Stufe 5: Erreichen einer dauerhaften "höchsten", ekstatischen  Selig-
keit, welche den Menschen in die Hierarchie der Götter einreiht (siehe 
3. buddh. Jhana).
Stufe 6: Erreichen der "kühlen" Seligkeit, bekannt als "jenseitige Selig-
keit", in der sich diese Seligkeit in Wissen und Weisheit umwandelt und 
sich dann endgültig voll entfaltet.
Stufe 7: Entwicklung der "gleichzeitigen Seligkeit", d.h. der Adept kann 
ad hoc jede beliebige Seligkeiten oder  Zustand erzeugen,  was eine 
wichtige Fähigkeit eines Bodhisattva auf dem Mahayana ist.
Stufe  8:  Die  „Höheren  Freuden“  entstehen,  wenn  der  Adept  den 
Mahayana-Pfad wandelt, siehe nächste Seite.

75 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Großen Freuden
Die Höheren oder Großen Freuden sind jene, die sich erst aber der 4. 
Jhana-Stufe einstellen und dann wenn der Adept den Mahyana-Pfad 
betreten hat. Sie entstehen parallell  zur Weisheit  aus der Leere und 
sind eine andere Art der Freude, welch der Schüler in den Jhanas 1 bis 
3 erlebt. Trotz alldem werden sie hier erwähnt, damit der Praktizierende 
nicht meint, auf den höheren Stufen gibt es nur mehr die „Indifferenz 
und Kälte des durchdringenden Wissens aus der Leere“ und damit er 
eine Perspektive hat. Diese Freuden werden evident in allen 3 Körpern 
eines Bodhisattva. Wer vielleicht tiefer in die Praxis eingedrungen ist, 
wird erkennen, daß sie parallell beim Entfalten der 5 Weisheiten ent-
stehen. Die Großen Freuden sind:

1.  Die  große  Freude  aus  dem  Fühlen,  daß  alle  fühlenden  Wesen 
untrennbar mit dem „Geist des Ganzen“ verbunden sind.

2. Die große Freude aus dem Wissen und Fühlen, daß das wahre Sein 
selbst ohne Eigentschaften ist.

3. Die große Freude im Erkennen, dass alle  Verschiedenheiten der 
samsarischen  Welt  im  Unendlichen  gegenstandslos sind  und  über 
dem erhabenen Wissen der Wirklichkeit im Denken sind.

4. Die große Freude, daß im Zustand des unerschaffenen Ur-Geistes 
(Ur-Bewußtsein, das Absolute) es keine störenden Vorgänge im Denk-
prinzip gibt.

5. Die große Freude, daß es im Licht des Dharmakaya es weder einen 
Haltepunkt noch eine Theorie gibt.

6. Die große Freude zu wissen, daß der aus sich selbst sprudelnde 
bzw. entspringende mitleidvolle Samboghakaya  weder Geburt  noch 
Tod kennt, noch einen Übergang im Bardo oder irgendwelche andere 
Änderung  erfäht,  was  einen  Zustand  der  geistigen  Vereinigung  der 
Bodhisattvas darstellt (siehe tantrische Abbildungen).

7. Es ist große Freude zu erfahren, daß der aus sich selbst entspring-
ende  gefühlsvolle  Nirmanakaya  weder  die  Empfindung  für  sich 
selbst noch die aus selbständig widersprechenden Gegensatzpaaren 
kennt.

76 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

8. Es ist eine große Freude, daß es im  Dharmachakra keine Seele 
gibt.
Dharmachakra ist das 8-speichiges Rad des Gesetzes bzw. der Lehre 
Buddhas, auch als  „Lotus Dharma“ bekannt. Aber hier ist der Dharma-
kaya gemeint,  der sich im Sahasrara-Chakra entfaltet.  Dieses Nicht-
Vorhanden-Sein  einer  „Seele“  bedarf  kurzer  Erklärung,  da  es  im 
krassen  Widerspruch  zur  christlichen  Lehre  ist.  Wir  wissen:  Im  Tod 
wandert die Seele als eine „Einheit aller psychischen Komponenten“ im 
Bardo,  sonst  gäbe  es  keine  Inkarnation  oder  neue  Erfahrungen. 
Allgemein  wird  unter  „Seele“  etwas  Festes,  Gleichbleibendes  ver-
standen, das aber mit dem alles-enthüllenden Blick eines Buddha sich 
nur als kontinuierlicher Prozess von subtilen psychologischen Kräfte-
faktoren darstellt und ständig Änderungen unterliegt. In der Praxis ist 
die „wahre Seele“ ein Zufluchtsort im Herzenslotus (Anahata Chakra) 
als  ein noch im embrionalen Zustand sich befindlicher  Dharmakaya. 
Dorthin  sollte  der  sich  bemühende  Mensch  wenden  und  Zuflucht 
suchen solange sein Bewußtsein nicht in die Leere eintauchen kann, 
wo  es  keine  Phänomena  mehr  gibt,  und  eine  Wiederkehr  ausge-
schlossen ist. 

9. Es ist ein große Freude, daß es im göttlichen, grenzenlosen Mit-
leid es weder Unvollkommenheit noch eine Parteiname gibt.

10.  Es  ist  eine  große Freude,  daß der  Pfad der  Freiheit,  den alle 
Buddhas gegangen sind und noch gehen werden,  ewig unverändert 
bleibt und immer denen offen steht, die ihn gehen wollen.

Dies ist ein Auszug aus dem 28-teiligen „Rosenkranz der Strahlenden 
Edelsteine“, den der Guru Gampopa als 5. Linienerbe und Träger des 
allumfassenden Wissens erstellt hat. Das Ende des Werkes hat er mit 
diesen Worten versehen: 
„Alle, die an mich glauben, mein Andeken ehren und bereuen, dass sie 
mich  nicht  zu  meinen  Lebzeiten  gekannt  haben,  mögen  diesen 
„Rosenkranz“  als  Höchsten  Pfad  gemeinsam  mit  anderen  geistigen 
Texten lesen (siehe 7 tibetische Texte).  Das Ergebnis wird dasselbe 
sein, als wären sie mir in persona begegnet“.

77 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Rufen der Höheren Seele
                Über die Freude und das Rufen der Höheren Seele*

Wer bin ich ?
Hat es je, seit die Erde steht, einen Menschen gegeben, der auf diese 
Frage die richtige Antwort wüßte? Ich bin die unsichtbare Nachtigall, die 
in dem Käfig sitzt und singt. Aber nicht jedes Käfigs Stäbe schwingen 
mit, wenn sie singt. Wie oft habe ich dir ein Lied angestimmt, daß du 
mich hören möchtest, aber du warst taub dein Leben lang. Nichts im 
ganzen Weltenraum war dir stets so nah und eigen wie ich, und jetzt 
frägst du mich wer ich bin!
Manchem Menschen ist die eigene Seele so fremd geworden, daß er 
tot  zusammenbricht,  wenn  der  Zeitpunkt  gekommen  ist,  daß  er  sie 
erblickt.  Er erkennt sie dann nicht  mehr,  und sie erscheint  ihm zum 
Medusenhaupt verzerrt; sie trägt das Antlitz der üblen Taten, die er voll-
bracht hat und vor denen er sich heimlich fürchtet, sie könnten seine 
Seele befleckt haben.

Mein Lied kannst du nur hören, wenn du es mitsingst.
Ein Missetäter ist der, der das Lied seiner Seele nicht hört, ein Misse-
täter am Leben, an anderen und an sicht selbst. Wer taub ist, der ist 
auch stumm. Schuldlos ist, wer immerwährend das Lied der Nachtigall 
hört, und ob er gleich Vater und Mutter erschlüge (Metapher). Wie soll 
ich hören ? Wie soll ich es hören ?

Mein Lied ist eine ewige Melodie der Freude.
Wer die Freunde nicht kennt  die reine, grundlose freudige Gewißheit, 
die ursachlose: Ich bin, der ich bin, der ich war und der ich immer sein 
werde, der ist ein Sünder am heiligen Geist. Vor dem Glanz der Freude, 
die in der Brust strahlt wie eine Sonne am inneren Himmel, weichen die 
Gespenster der Dunkelheit,  die den Menschen als die Schemen be-
gangener und vergessener Verbrechen früherer Leben begleiten und 
die Fäden seines Schicksals verstricken.
Wer dies Lied der Freude hört und singt, der vernichtet die Folgen 
jeglicher Schuld und häuft nie mehr Schuld auf neue Schuld. Wer 
sich nicht freuen kann, in dem ist die Sonne gestorben, wie könnte ein 
solcher  Licht  verbreiten.  Sogar  die unreine Freude steht  näher  dem 
Licht als der finstere, trübselige Ernst.

Du fragst, wer ich bin ? 
Die Freude und das Ich sind dasselbe. Wer die Freude nicht kennt, der 
kennt auch sein (wahres) Ich nicht.

78 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das innerste Ich ist der Urquell der Freude, wer es nicht anbetet, der 
dient der Hölle. Steht denn nicht geschrieben: Ich bin der Herr, dein 
Gott, du sollst nicht andere Götter haben neben mir ? 
Wer das Lied der Nachtigall nicht hört und singt, der hat kein Ich; er ist 
ein  toter  Spiegel  geworden,  in  dem fremde Dämonen kommen und 
gehen**,  ein  wandelnder  Leichnam  wie  der  Mond  am  Himmel  mit 
seinem erloschenen Feuer. Versuch's nur und freue dich! So mancher, 
der es versucht, frägt: Worüber soll ich mich denn freuen? Die Freude 
braucht keinen Grund, sie wächst aus sich selbst wie Gott; 

Freude,  die  einen Anlaß braucht,  ist  nicht  Freude sondern Ver-
gnügen. So mancher will Freude empfinden und kann nicht, dann gibt 
er  der  Welt  und  dem Schicksal  die  Schuld.  Er  bedenkt  nicht:  eine 
Sonne, die das Leuchten fast vergessen hat, wie könnte die mit ihrem 
schwachen Dämmerschein schon die Gespensterschar einer tausend-
jährigen Nacht verjagen? 

Was einer sein ganzes Leben hindurch an sich selbst verbrochen hat, 
läßt sich nicht gutmachen in einem einzigen kurzen Augenblick !

Doch in wen einmal die ursachlose Freude eingezogen ist, der hat hin-
fort das ewige Leben, denn er ist vereint mit dem Ich, das den Tod nicht 
kennt  der ist immerdar Freude und wäre er auch blind und als Krüppel 
geboren.

Aber die Freude will gelernt sein, sie will ersehnt sein, denn was 
die Menschen ersehnen, ist nicht die Freude, sondern der Anlaß 
zur Freude. Nach ihm gieren sie und nicht nach der Freude.

Anmerkung:  Das  Lied  der  Höheren  Seele  ist  eine  höchst  feine  Vi-
bration im Oberkörper des Menschen und kann je nach Intensität bis in 
die Füße strahlen (allgemein als Seligkeit bekannt).

* Aus dem Buch "Walpurgisnacht" von Gustav Meyrink 1917
**  damit  gemeint  ist  das  mechanische  Denken,  die  plötzlichen  unsinnigen 
Einfälle und die falschen Wirklichkeiten der Persönlichkeit

79 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der liebevollen Güte (Bodhicitta)
                Vom Egoismus zum Altruismus mit dem Metta Sutra

«Voll Güte zu der ganzen Welt
Entfalte ohne Schranken man den Geist:
Nach oben hin, nach unten, quer inmitten,

Von Herzens-Enge, Haß und Feindschaft frei!
Ob stehend, gehend, sitzend oder liegend,

Wie immer man von Schlaffheit frei,
Auf diese Achtsamkeit soll man sich gründen.
Als göttlich Weilen gilt dies schon hienieden.»

“Wenn, oh Schüler, die Befreiung des Geistes durch liebevolle Güte 
praktiziert, entwickelt, groß gemacht, zum Vehikel und zur Grundlage 

gemacht, fest etabliert, gefestigt und gründlich und laufend 
unternommen wird, sind 11 Vorteile zu erwarten. Welche 11?” 

Siehe dazu Text am Ende.

Die Praxis von Metta kulminiert im Aussenden des Wunsches: 
Es mögen alle Lebewesen glücklich sein! 

Dieser einfache Satz (als Mantra) genügt.

Zur  Durchführung  ist  eine  normale,  leise  oder  unhörbare  Lauter-
zeugung mit  minimaler Zungenbewegung erforderlich,  verbunden mit 
dem bewußten Gedanken dazu.  Der Wunsch wird,  begleitend durch 
eine Hand oder Fingerbewegung, in den Raum hinaus geschickt. Die-
ser  Wunsch  soll  oder  kann  wie  ein  Mantra  immer  dann  wiederholt 
werden,  wenn man gerade untätig  und vorzugsweise alleine ist,  vor 
oder nach einer Meditations- bzw. Konzentrationsübung oder wenn ne-
gative Gedanken entflohen sind. Man kann das Aussenden des Wun-
sches mit der Vorstellung begleiten, daß ein Lichtstrahl vom Inneren 
der  Brust  hinausgeht.  Beim Üben  von  Metta  wird  auch  jener  "Stör-
faktor" erkannt, der als Niedere Natur bekannt ist, denn das Ego mag 
das  nicht  und  will  intervenieren.  Weiters  wird  mit  dieser  Übung der 
notwendige  Karmaschutz hergestellt,  denn  gute  Meditations-  oder 
Konzentrationsübungen erzeugen karmische Wirbel und aktivieren ne-
gative Kräfte (eigene und fremde), die sogar existenzgefährdend sein 
können!

Anfangs ist einige Beharrlichkeit nötig bis eine angenehme Reaktion im 
geistigen Herzen (Anahata-Lotus)  spürbar  wird.  Im Yoga nennt  man 
das Bhakti, eine süße Belohnung für diese Bemühung. Wenn man die 

80 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

edle Versittlichung nicht beachtet, wird das Bhakti sich nicht entwickeln 
oder es verschwindet. Im Metta schwingt bereits der kosmische Geist 
des Mahayana. Metta ist  in der Vorbereitungsphase bis zum Beginn 
des "steilen Pfades" ein sehr wirkungsvolles Mantra oder Gebet. Ideal 
ist es, wenn Metta mit einem Spüren der Füße verbunden wird (siehe 
extensive  Konzentration).  Mit  Metta  können  psychisch-geistige  Hin-
dernisse beseitigt werden und Metta bestärkt das Nicht-Zweifeln. Mit 
Metta wird der "persönliche Gott" oder die "höhere Seele" in einem er-
kannt. Wer eifrig und aufrichtig Metta übt, entwickelt gleichzeitig Karuna 
und Mudita.

Mit Metta wird der Geist des Bodhicitta entfaltet.
Metta ist ein einfaches und effektives Mittel für gutes Karma.
Mit Metta erfüllt man die Ziele des Mahayana.

Warum Metta nicht zusätzlich oder anstatt all der langwierigen Lamrims 
oder Ngöndros mit ihren Anbetungen und Anrufungen der tantrischen 
Figuren im tibetischen Buddhismus praktiziert wird, bleibt ein Rätsel, ist 
diese Einstellung doch ein Kernanliegen des Mahayana.

Das MettaSutra (siehe auch Nipata Sutta)
Was soll  geschehen das Gute zu erreichen, den Herzensfrieden als 
einziges  Ziel?  Wir  sollen  sein  stark,  aufrecht  und  gewissenhaft, 
freundlich, sanft und ohne Stolz.
Genügsam seien wir, leicht befriedigt, nicht viel geschäftig und bedürf-
nislos. Die Sinne still,  klar der Verstand, nicht dreist,  nicht gierig sei 
unser Verhalten.
Auch nicht im Kleinsten sollen wir uns vergehen, wofür uns Verständige 
tadeln könnten.  Mögen alle Wesen glücklich sein und Frieden fin-
den.
Was es an lebenden Wesen gibt: Ob stark oder schwach, ob groß oder 
klein, sichtbar oder unsichtbar, fern oder nah, einer Geburt zustrebend 
mögen sie alle glücklich sein.
Niemand  betrüge  oder  verachte  einen  anderen.  Aus  Ärger  oder 
Übelwollen wünsche man keinem irgendwelches Unglück.
Wie  eine  Mutter  mit  ihrem  Leben,  ihr  einzig  Kind,  beschützt  und 
behütet,  so  möge man  für  alle  Wesen und  die  ganze  Welt  ein  un-
begrenzt gütiges Gemüt erwecken: ohne Hass, ohne Feindschaft, ohne 
Beschränkung nach oben, nach unten und nach allen Seiten.
Im Gehen, Stehen, Sitzen, Liegen, entfalte man eifrig diese Gesinnung:
Dies nennt man Weilen im Heiligen. Wer sich nicht an Ansichten ver-
liert,  Tugend und Einsicht gewinnt, den Sinnengenuß nicht sucht, für 
den gibt es nie mehr Geburt.

81 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Weitere Wirkung von Metta
"Wenn, oh Schüler,  die Befreiung des Geistes durch liebevolle Güte 
praktiziert, entwickelt, groß gemacht, zum Vehikel und zur Grundlage 
gemacht,  fest  etabliert,  gefestigt  und  gründlich  und  laufend  unter-
nommen wird, sind 11 Vorteile zu erwarten. Welche 11?
1. Man schläft bequem;
2. Man wacht erfrischt auf;
3. Man hat keine schlechten Träume;
4. Man ist den Menschen angenehm;
5. Man ist nichtmenschlichen Wesen und Tieren lieb;
6. Man wird von den Göttern beschützt;
7. Man wird durch Feuer, Gift und Waffen nicht geschädigt;
8. Man kann sich gut konzentrieren;
9. Der Gesichtsausdruck und die Sprache sind ruhig und gelassen;
10. Man stirbt unverwirrt (bewußt);
11. Wenn man nichts Höheres erreicht, wird man in einer Götterwelt 
wiedergeboren.“

82 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Moral
Die edle Versittlichung

Worte eines Meisters
"Jeder  normale Mensch leidet  unter  einer  natürlichen Verdorbenheit. 
Will  er Fortschritte in der geistigen Entwicklung erzielen, muß er be-
greifen, daß er mit der  formellen Sittlichkeit (als gesetzestreuer Bür-
ger)  die Wirklichkeit  der  natürlich gelebten Animalität  nicht  ausrotten 
kann.  Trotz  Meditierens,  oder  gerade deswegen,  kann die  Pulsation 
des Trieblebens in voller Stärke weiter existieren oder auf einen günst-
igen Augenblick warten, um die Herrschaft neu zu übernehmen. Daher 
muß jeder sich darum kümmern, mit der Edle Versittlichung bis in die 
Wurzeln seines Lebens vorzudringen." 

Das mystische Ziel der Moral
Ziel ist es, den Menschen unerregbar durch die Dinge und Ereignisse 
unserer  (sinnlichen)  Welt  zu machen.  Diese  Unerregbarkeit ist  not-
wendig, da sie die Voraussetzung für Erfolge in den weiteren Formen 
des geistigen Bemühens ist.  Als  unmoralisch gilt  das Beachten ge-
wöhnlicher  Empfänglichkeit  und  Sensibilität,  die  Ursache  seelischer 
Erschütterungen ist, wenn die Welt und ihre Ereignisse auf den Men-
schen  einwirken.  Es  ist  unerlässlich,  gegenüber  den  Einflüssen  der 
Welt  völlig  immun  zu  sein,  obwohl  der  Mensch  verpflichtet  ist,  nur 
Gutes zu tun, d.h. anderen nicht durch Taten, Gedanken oder unfreund-
liche Gefühlsreaktionen zu schaden. Er soll kein Bedürfnis verspüren, 
sich  sinnlich  durch  das  Erleben  dessen zu  erregen,  was Menschen 
gewöhnlich als sinnliche Freuden lockt. Schließlich soll er das Interesse 
an der Welt als Schauplatz von Aktionen und Reaktionen verlieren, die 
den Eindruck von Lebensfülle erwecken. Das bedeutet, die Aufmerk-
samkeit auf sich selbst zu richten, zunächst als Beobachter und später 
als  Lenker  der  inneren  Zustände und Prozesse  hin  zu  Frieden  und 
Güte. Gleichzeitig darf er kein Interesse (im Sinne von Haben und Sein) 
an der  Außenwelt  haben,  muss aber  wachsam, lebendig und auf-
merksam bleiben, wie früher durch weltliche Begierden angeregt.

Die Bemühung zur Edlen Versittlichung
Den Einfluß der  Persönlichkeit  muß der  Mensch  soviel  wie  möglich 
schwächen bevor  er  den  technischen Entwicklungsweg antritt,  denn 
Meditation verstärkt auch negative Eigenschaften. Und dazu dient die 
Bemühung zur Versittlichung wie in den moralischen Vorschriften dar-
gelegt. Ihr Zweck ist es, die seelische Energie so in eine Richtung zu 

83 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

bringen,  daß der  Mensch auf  Wegen schreite,  die  dem Buddha-Zu-
stand zusteuern. Die Persönlichkeit mit ihren Kräften und Einfluß be-
stimmt nicht nur das niedrige Handeln, sondern bildet auch durch Aus-
strahlung andere Wirklichkeiten (Phantasmorgien, falsche Annahmen), 
die der feinen (astralen) Welt angehören und zum Sturz, Abdriften oder 
Stopp führen. Was selbstverständlich ist, ist der völlige Verzicht auf die 
Einnahme,  Zufuhr  und  Genuß  toxischer  und  berauschender  Mittel. 
Hinsichtlich der Überwindung der Sexualität siehe nächstes Kapitel.

Übersehen oder Abschwächen der moralischen Anforderungen
Der Autor hat bei zahlreichen Besuchen von Vorträgen in unterschied-
lichen Schulen oder Tradtionen vermittelt bekommen, daß Moral oder 
Ethik für Laien unwichtig sei, nur für Ordinierte gelte und Fehlverhalten 
sich automatisch durch Meditation erledige. Wer solches kommuniziert 
ist mehr als ein Scharlatan, meide ihn/sie fortan oder ändere die Sang-
ha,  denn dort  nistet  Maro (siehe Kapitel  „Was ist  Maro?“).  Das Ver-
drehen des Dharma und das Irreführen hat karmische Folgen. Das un-
bestechliche Licht des Dharmakaya in jedem von uns bewertet nicht 
nach gut oder schlecht sondern nach falsch und richtig, d.h. was ist 
egobezogen, was altruistisch und was ist neutral. 

Wirkung der Bemühung
Die ständige Kontrolle und Fesselung der negativen (schwarzen) Ten-
denzen führen zu einer Wesensveränderung, d.h. niedere psychische 
Komponenten (siehe Unterbewußtsein) verwandeln sich langsam zum 
Besseren  und  am Ende der  Entwicklung  transformieren  sie  sich  zu 
magisch-mystischen Fähigkeiten. Eine erfolgreich gelebte Moral wirkt 
direkt auf die Niedere Natur ein, bändigt deren Impulse und reduziert 
die Kraft der Atavismen. Solche Veränderungen sind normalerweise ein 
Langzeitprozeß  in  der  geistigen  Evolution,  denn  die  niedere  Natur 
leistet erheblichen Widerstand und Rückfälle sind keine Seltenheit. Man 
kann sich den Fortschritt im Verhalten (Moral) weder kaufen noch gibt 
es eine Pille dafür, einzig die Eigenleistung wirkt. Man denke an die 
Aussage Jesu: „Eher geht ein Kamel durch ein Nadelöhr als daß ein 
Reicher in den Himmel kommt“. Das Befolgen von Moralvorstellungen 
darf  weder  Selbstzweck noch zum Duckmäusertum noch zur  Wehr-
losigkeit führen oder zur Verurteilung anderer, die moralisch labiler sind. 
Inkorporierte  Wesensverbesserungen  werden  im  Tod  in  die  nächste 
Existenz mitgenommen. 

Auf der nächsten Seite ist eine Liste der moralischen Vorschriften, die 
mehr oder weniger in allen geistigen Entwicklungssystemen zu finden 
sind. Die emotionalen Gifte wie Wut, Haß, Zorn, Ignoranz sind nicht ex-
plizit aufgelistet, denn sie werden durch Beachten der gegenwirkenden 

84 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Yamas neutralisiert und ausgerottet.

Tabelle der Zu-Beachtenden (Zu-Fördernden) und der Zu-Vermeid-
enden Verhaltensweisen (körperlich und mental)

Was  man  tun  oder 
beachten soll

Was  man  unterlassen 
oder vermeiden soll 

YAMAS NIYAMAS

Nicht-Zuleide-Tun und
Nicht-Töten

Sinnesgenüsse

Wahrhaftigkeit Kummer

Nicht-Stehlen und Nicht-
Annehmen (Geschenke)

Faulheit (Passivität,  
Gleichgültigkeit)

Geduld Krankheit

Keuschheit Zweifel

Nicht-Urteilen Haften an irdischen Dingen

Schweigsamkeit Selbstverlogenheit

Askese (Unbeeinfluß-
barkeit)

Aufgeben einer bereits 
erreichten Stufe

Charakterfestigkeit falsches Wissen

Schlichtheit Scheuklappen (Sektensyndrom)

Demut

Gutmütigkeit (Vergebung)

Wohltätigkeit

Armut (Unbegehrlichkeit)

Studium (geistige Literatur)

Güte (Wohlwollen)

Kritikfähigkeit (Hausverstand)

85 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die "undzureichenden" 5 Silas
Diese grundlegenden Vorschriften sollte jeder minimal befolgen:
1. Ich verpflichte mich, das Gebot zu befolgen, mich des Tötens von 
Lebewesen zu enthalten. 
2. Ich verpflichte mich, das Gebot zu befolgen, mich des Nehmens von 
Dingen zu enthalten, die mir nicht gegeben wurden.
3.  Ich  verpflichte  mich,  das  Gebot  zu  befolgen,  mich  des  sexuellen 
Fehlverhaltens zu enthalten.
4.  Ich  verpflichte  mich,  das  Gebot  zu  befolgen,  mich  der  unwahren 
Rede zu enthalten.
5. Ich verpflichte mich, die Vorschrift  zu befolgen, auf berauschende 
Getränke und Drogen zu verzichten, die zu Unachtsamkeit führen.
Doch diese Liste ist  lückenhaft  und läßt viel Spielraum für „Schlupf-
löcher“ durch schlaue Interpretationen. Wenn man schon eine Liste  er-
stellt,  dann sollte sie allumfassend sein.  Ausführlicher sind die Adhi-
Silas und die vorherige Tabelle präzisiert besser. Desweiteren gibt es 
eine detaillierte Liste von 28 Vorschriften im Werk "Der Höchste Pfad 
der Schülerschaft" (Gampopa), die jeweils in sich noch weiter detailliert 
sind. 

Das Problem der eigenen Verlogenheit
Die eigene Verlogenheit ist eine inhärente Tendenz der Persönlichkeit 
(lower self) und stört erheblich das Bild über sich selbst und verhindert 
so notwendige Korrekturen.  Sie  führt  zur  Wahl  eines inkompetenten 
Gurus oder Vortragenden, einer heuchlerischen Tradition, einer Falsch-
Auslegung der Schriften und Zurechtbiegen ihrer Anforderungen und 
zur  fehlenden  Kritikfähigkeit.  Die  Verlogenheit  hat  Folgen  im  Bardo 
durch Wahl einer ungünstigen Zuflucht bzw. zukünftiger Lebensbeding-
ungen. Tiefere Einsicht und Begründung der Bedeutung der edlen Ver-
sittlichung bringt das Kapitel "Das größte Hindernis". Mit der Verlogen-
heit geht einher, daß andere "Sünder"  sind, nur er nicht.

Womit verplempert der Mensch die meiste psychische Energie? 
Mit  der  Suche  nach  Sinnesgenüssen  und  Sinneslust  und  deren 
Ausleben, mit dem Denken, mit unnützem Reden (über andere, über 
den unbeeinflußbaren Gang der Welt etc.), mit Emotionen und mit Bes-
serwisserei  aus  den  Schriften.  Sie  alle  produzieren  laufend  Karma. 
siehe dazu Kapitel "Karma und Wirkungen von Taten". Der Mensch soll 
sich bewußt sein, daß das Denken (Motivation) karmaintensiv ist und 
weniger die Handlung selbst.

86 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Allgemeines zur Edlen Versittlichung
* Das Denken im Guten ist der Anfang aller Tugenden.
* Keiner muß sich an moralischen Vorschriften halten, jeder darf seines 
"eigenen Glückes Schmied" sein.
*  Das  Leben  nach  tugendhaften,  ethischen  Prinzipien  ist  an  keine 
Religion oder Glaubensrichtung gebunden.
* Auch ein überzeugter Atheist kann tugendhaft leben.
* Alle Probleme der Menschen von früher oder heute sind durch das 
Fehlen und Mißachten der Tugenden entstanden (Naturereignisse aus-
genommen).
* Das Nicht-Haften und das Sich-Beschränken auf das, was das Leben 
gibt, sind eine effektive Waffe gegen den Materialismus und sind Basis 
geistigen Wachstums.
* Es gibt einen direkten Zusammenhang zwischen Moral und Schick-
sal.
*  Depressionen,  Melancholie  sind verboten,  ganz zu schweigen von 
Wut, Zorn oder Haß. Wer die feinstofflichen Augen offen hat, kann die 
Teufel und Dämonen sehen, die auf den Schultern dieser Menschen 
sitzen.
* Die Einhaltung der Yamas und Niyamas muß zur Ausmerzung von 
schlechten und zur Bildung von neuen guten Gewohnheiten führen.
* Niemals wirft ein Schüler der geistigen Lehren anderen ihre Verfehl-
ungen oder "Sünden" vor. Er geht entweder davon oder macht ihn leise 
darauf aufmerksam, was besser wäre

Hier eine Liste von weiteren Untugenden, denn viele davon führen nach 
dem Tod in die Welt der Pretas, der Tiere oder in die Höllen, falls nicht 
ausreichend gute Taten dies ausgleichen:

Christentum (Garanten der inneren Finsternis):
Hochmut  (Arroganz),  Eitelkeit,  Stolz,  Gier,  Habgier,  Geiz,  Wollust, 
Genußsucht,  Zorn,  Wut,  Rachesucht,  Völlerei,  Maßlosigkeit  (Prunk-
Protz-Prasserei),  Neid,  Eifersucht,  Mißgunst,  Faulheit  (körperlich und 
geistig), Müßiggang, überflüssiger Besitz, Feigheit und Ignoranz.

Ghandi (gesellschaftliche Perversionen):
Reichtum ohne Arbeit, Genuss ohne Hemmung, Geschäft ohne Moral, 
Wissenschaft ohne Gewissen, Verstand ohne Güte, Politik ohne Em-
pathie, Gewalt und Töten zum Machterhalt, Gefühlslosigkeit, Mißbrauch 
der Gesetzgebung, Justiz als Handlanger, Ausbeutung und Täuschung 
als Erfolgsmodell.

87 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Problem der Sexualität
In der geistigen Bemühung ist die sexuelle Enthaltsamkeit ein zentrales 
Anliegen in der Edlen Versittlichung. Trotzdem weicht man diesem The-
ma aus und es wird darüber wenig oder gar nicht referiert. Wohl weil 
die Sexualität als absolutes und indiskutables Grundrecht der Lebens-
äußerung  angesehen  wird  und  vielleicht  auch,  weil  man  Sangha-
Mitglieder nicht verschrecken will. Sie soll ja nicht "verboten" sondern 
so transformiert werden, daß sie der Entwicklung nutzt.

Was ist Sexualität?
Im weiteren Sinn bezeichnet  Sexualität  die  Gesamtheit  der  Lebens-
äußerungen,  Verhaltensweisen, Empfindungen und Interaktionen von 
Lebewesen in Bezug auf das Geschlecht. Hinter der Sexualität steht 
eine Kraft und ein Faktor, der diese Kraft zur Befriedigung bzw. zum 
Ausleben nutzt und sich damit ernährt.  Dieser Kraft kann kein nor-
maler  Mensch widerstehen. Das deutsche Wort  Leidenschaft,  also 
das  was  Leid  erschafft,  sagt  alles.  Die  Mystiker  bezeichnen  den 
Orgasmus als  den  "kleinen Tod".  Die  Befriedigung des  Geschlechts 
hinterläßt einen tiefen Eindruck im Wesen des Menschen, der einmal 
installiert,  ihn  zur  Wiederholung zwingt.  Durch  Unterdrückung  wird 
diese  Kraft  nur  in  andere  Bahnen bzw,  Ausdrucksmöglichkeiten  ge-
zwungen.  Die  grobe  Sexualität  setzt  sich  aber  verfeinert  bis  an  die 
Grenze zu Nirvana fort. Deshalb ist es wichtig, sich damit auseinander-
zusetzen,  siehe  dazu  die  Kapitel  "Was  ist  der  Trieb?"  und  im  „Die 
Mystik und die Sexualität“ wird alles tiefen-psychologisch erklärt. 

Warum Enthaltsamkeit?
In  der  geistigen  Praxis  hat  sich  diese  Erkenntnis  als  Grundsatz 
etabliert:  Nur durch Transformation der Geschlechtskraft bildet eine 
Person Ojas. Ojas ist ein „sublimer „Stoff“, ein Destillat, der das Gehirn 
reinigt und das Buddha-Auge öffnet. Erst mit Ojas wird die Konzen-
tration punktgerichtet, durchdringend und alles-erkennend. 

Wie geht man mit der Sexualität um?
Doch wie macht man das? Wie beherrscht man den Druck zur sexuel-
len Befriedigung? Was passiert  danach? In den Lehrreden Buddhas 
gibt es dazu die „Betrachtung der Widerlichkeit des Körpers“ und die 
„Betrachtung des Sinnenverlangens und deren Bedingheit“, doch hilft 
das wirklich? Der Autor greift daher auf eine kurze Abhandlung eines 
Mahayana-Meisters unserer Zeit zurück. 

„Jeder der den Gipfel der geistigen Vollkommenheit erreichen will, muß 

88 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

die  Sexualität  meistern  bis  in  die  feinsten  Manifestationen.  Das  be-
inhaltet  nicht  nur  die  Enthaltung  von  Sex  und  dem  Interesse  am 
anderen  Geschlecht  und  ihrer  Eigenschaften,  sondern  auch  das 
Unterbinden  feinerer  Antriebe  wie  Idealismus,  das  Tagträumen,  ja 
sogar die Ästhetik. Die Betonung liegt auf Bemeisterung und nicht auf 
Entwurzeln, denn dies würde schlechte Potentiale im Charakter setzen. 
Die beste Art der Bemeisterung besteht im (strikten) Sich-Abwen-
den von allem, was ein sexuelles Interesse,  ein Verlangen oder 
Lust danach erwecken könnte. Das stärkste Einfallstor ist dabei der 
Sehsinn.  Wenn man diese Selbstkontrolle ausübt,  darf  die gute und 
freudige Stimmung nicht  beinflußt  werden.  Oder  einfach gesagt:  die 
sexuellen  Aufreger  der  körperlichen  gegenseitigen  Erscheinung  von 
Mann oder Frau sowie deren innere Ausstattung (Wesen) und Fähig-
keiten müssen aus der ganzen Sphäre des Interesses und der Anzieh-
ung entfernt werden.“ 

Anmerkung (nicht  im  Text):  Technisch  gesehen  darf  es  zu  keinen 
Samskaras (Ablagerung von Sinneseindrücken) kommen, denn diese 
erzeugen später Impulse und Phantasmorgien, welche der Körper vor 
dem geistigen Auge produziert. Etwaige körperliche Reaktionen auf die 
Reize können dadurch schadlos gemacht werden, indem man sie bis 
zum Abflachen (Auslaufen) beobachtet („kommt und geht“). 

„Wer dies konsequent befolgt, befindet sich auf auf dem mystischen 
Weg der Seraphim und wird die Sphäre der „wundersamen Ereignisse“ 
überqueren. Es gibt dazu eine Warnung: Der sexuelle Drang an sich - 
der physisch aggressive Drang, der den Körper befriedigt - darf nicht 
unterdrückt werden. Es ist eine Regel, dass dann eine Person auf eine 
andere robuste (brutale) Kraft zurückgreift (ausweicht), was wiederum 
andere  moralische  Defekte  verursacht,  welche  zum  spirituellen  Fall 
führen. Ich brauche diese Defekte nicht einzeln aufzählen. Diese sind 
zum Beispiel in den Charakter des Einsiedler „Scholastik“ projiziert und 
dramatisiert im „Spiel mit dem Teufel“ von Jan Drda. Auf jeden Fall wer-
den die Siegreichen, die den dort geschilderten düsteren Kampf mit der 
Sexualität gewonnen haben, dem Stolz der „Reinheit“ unterliegen und 
ihre  Ansichten deformieren sich so,  daß sie  eher  als  Warnung (Ab-
schreckung) als ein gutes Beispiel dienen, denn dieser Stolz führt in 
Richtung Hölle. 
Die Überwindung der Sexualität im  mystischen Sinne ist nicht leicht, 
wenn man sich im Zustand der Indifferenz halten soll, der auf der einen 
Seite die Welt als nobel und rein und auf der anderen Seite die falsch 
verstandene Sexualität in Form von Sinnesgenuß in allen Formen wie 
Völlerei,  Prunk,  Protz,  mentale  Stumpf-  und  Flachheit  sieht.  Das ist 
wahrlich  eine  übermenschliche  Aufgabe,  deswegen  gibt  es  einen 

89 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

anderen Weg, den „prosaischen Weg“. 

(Es folgt der Ratschlag für Verheiratete oder Partnerschaften)
"Auf diesem Weg kann ein Mann eine Frau oder eine Frau einen Mann 
für Sex haben alleine zum Zwecke, daß man damit dem aggressiven 
Verlangen,  was  ja  physischer  Natur  ist,  entkommt.  Damit  sollte  die 
Möglichkeit  zum Übergang aus der unerwünschten Sexualität  in den 
überweltlichen Pfad gegeben sein,  welche sich durch Erhebung des 
Geistes (Wünschens,  Denkens) auf  ein verbreiterten (ausgedehnten) 
Erlebnis ergibt,  der sich bereits  als Geschmack (für  Feineres) mani-
festiert.“ 

Anmerkung (nicht  im Text  enthalten):  Durch die  Selbstbeobachtung 
der Körperbewegungen und -reaktionen beim Sex und dem spürbaren 
Abfall  der  Wachheit  (innerer  Spannungsabfall)  und beim Verlust  der 
Widerstandskraft entsteht irgendwann der Wunsch nach etwas Höher-
wertigem oder einem Nicht-Weiter-So.  Das sollte bei Buddha u.a. die 
„Betrachtung  des  Widerlichkeit  des  Körpers“  auslösen.  Übrigens  die 
vielgepriesene Entspanntheit ist in Wirklichkeit ein Verlust. Für Allein-
stehende ist der prosaische Weg der falsche. 

„Lebt also, ihr Ehemänner und Ehefrauen so, daß ihr die körperliche 
Sexualität mit der Zeit umwandelt in die verschiedensten Stadien der 
weltlichen Sinnesbegierden, welche sich langsam in eine andere ek-
statische Form wandeln („sursum corda“), bis der Wunsch nach körper-
licher Befriedigung überwunden (verschwunden) ist.  Das ist der  pro-
saische Weg. 
Wir leben in einer Welt mit ihren unvorstellbar vielen Attacken auf die 
Erweckung der sexuellen Lust. Das ist buchstäblich ein Unglück, denn 
damit werden die Bedingungen für eine reine, einfache, niedrige, kind-
gleiche Seligkeit begraben. Solange dieses Unglück (als ständige Bom-
bardierung der  Sinne)  ins  Wesen gelassen wird,  wird  niemand eine 
innere, selige Freude oder Glück erfahren, auch wenn er durch sein 
Genie  finanzielle,  politische  oder  militärische  Macht  erringen  sollte. 
Daher gibt es keine andere Wahl als sich mit dem Problem der Sex-
ualität  auseinander  zu  setzen.  Und das  kann  auf  keinen  Fall  damit 
gelöst werden, daß Männer ein Vielzahl an Frauen und Frauen eine 
Vielzahl an Männern zum Ausleben der Sexualität haben. 

Der einzige Weg besteht in der Methode des Vergessens (Verban-
nens) des sexuellen Verlangens durch Nicht-Hinschauen. Und wer 
verheiratet ist, sollte seinen Partner zum Abschwächen seines Verlan-
gens nutzen und ihn als Wesen mit göttlichem Inhalt sehen, denn damit 
werden transzendente Qualitäten entwickelt und letztendlich realisiert. 

90 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Statt gewisser Körperformen und -merkmale nimmt man die höheren 
Qualitäten des anderen wahr. Das ist nicht der Weg der Serpahim und 
deswegen werden auch keine magichen Lichter oder mystische Wun-
der auftauchen.  Nein,  dies ist  der  geduldige Weg zur  Umwandlung 
aller  inneren Triebkräfte.  Der  Buddhismus sagt,  wer  den  prosaische 
Weg erfolgreich geht, wird nochmals wiedergeboren und sein Weg wird 
auf keinen Fall in höllische Gefilde führen, im Gegenteil sein Weg wird 
zur Befreiung in der höchsten Form führen.“ 

Ende des Textes.
 
Hat der Partner keine geistigen Interessen?
Ja, das ist wahrlich ein unlösbares Problem. Denn durch den Sex mit 
dem anderen werden automatisch gemeinsame Qualitäten vermischt. 
Die  höherwertige  Qualität  wird  quasi  neutralisiert,  vergleichbar  mit 
einem Kübel  Schmutzwasser,  wo  sauberes  Wasser  marginal  hinzu-
gegeben wird. Würde der andere dies nicht wieder profanieren, käme 
es  wohl  ganz  langsam zu einer  qualitativen Erhebung beider.  Doch 
darauf vertrauen sollte man nicht. Eine radikale Lösung ist die Trenn-
ung. Geht das nicht, so sollte man daran arbeiten, daß sich die kar-
mischen Bedingungen ändern.

Und was soll für Alleinstehende gelten?
Für Alleinstehende gibt es nur den mystisch-geduldigen Weg. Dieser 
besteht im Alltagsleben aus der Achtsamkeit in Form von
a) dem Nicht-Hinschauen, 
b)  dem sofortigen Umlenken der  Aufmerksamkeit  auf  unbedeutende 
Objekte, 
c)  dem sofortigen  Verbannen  des  Eindrucks  aus  dem „gefährlichen 
Widerhall" im Denkprinzip, 
d) dem Halten der ursachlosen Freude, die einen Schutzwall bildet, 
e) im Betrachten der Nachteile aus einer möglichen Verbindung (Verlust 
bisheriger Entscheidungsfreiheit, Verlust der inneren Ruhe, finanzieller 
Mehraufwand,  Nörgelei  etc.),  denn der  andere bringt  ein handfestes 
Ego (siehe nächste Seite) mit ein, das sich oft erst im gemeinsamen 
Alltag offenbart.
Da aber trotz alledem noch Eindrücke zurückbleiben, sind diese durch 
eine geeignete Meditation zu löschen bzw. aufzulösen. 

Gefahr für den Alleinstehenden droht von der „Unbeschäftigtheit“ (ziel-
loses  Nichts-Tun,  Verlust  der  Selbstbeobachtung)  oder  zuviel 
Aufenthalt unter materiell orientierten Menschen, denn deren mentale 
Ausdünst-ungen sind im umgebenden Astralraum höchst präsent und 
infiltrieren  auf  der  mentalen  Ebene.  Das  setzt  ein  Minimum  an 

91 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Teilnahme, oder gar keine, am üblich weltlichen Freizeitleben voraus. 
Bei  konsequenter  Befolgung  kann  es  ca.  2  Jahre  dauern,  bis  das 
Problem sich  völlig  in  eine  dauerhafte  Seligkeit und  Unbeeinfluß-
barkeit  transformiert  hat,  Dann haben sich  im Wesen noch  weitere 
wertvolle Eigenschaften etabliert: die Nicht-Biegsamkeit und das Ojas 
zur  Konzentrationsfähig-keit.  Jetzt  ist  klar,  warum  in  allen  geistigen 
Entwicklungssystemen diese Thematik besondere Bedeutung hat. Bei 
Eheleuten werden sich die gleichen Ergebnisse einstellen.

Bei  jungen Menschen (ohne sexueller  Erfahrung)  kann es  schneller 
gehen. In dieser Zeit der sexuellen Enthaltsamkeit und Transformation 
begegnet  die  Person  zahlreichen  Versuchungen,  meist  aus  der  ei-
genen Sangha oder dem Verwandtenkreis, wo Vertrauen herrscht. Hat 
die Person den Endtest bestanden, wird der spirituelle Meister das „Du“ 
anbieten. Der Endtest erfolgt dann, wenn die Aufmerksamkeit schwach 
(abgelenkt)  und  eine  innere  Spannung  vorhanden  ist  (siehe  Kapitel 
„Fallen“). Hat die Person nicht bestanden, erfolgt eine unangenehme 
Ablehnung („Komm bitte nicht wieder!“). Hat die Person den Endtest 
bestanden und noch keinen Guru,  wird er  einem begegnen,  das ist 
geistiges Gesetz. 

Generelles Ziel  ist  es,  daß der grobe Trieb an Unternährung ein-
gehen muß. Daher ist die Unterdrückung falsch, denn es lauert die Ge-
fahr der Verschiebung (Grausamkeit,  Macht, Kontrollwahn usw.),  das 
Problem kann nur durch Transformation gelöst werden. Wie das Pro-
blem der Sexualität und des Lebenstriebes endgültig bis in die Tiefe zu 
lösen ist, ist im Kapitel "Die Mystik und die Sexualität" beschrieben.

Wer trotz allem Unsicherheiten zu diesem Thema empfindet oder Zwei-
fel  an  den obien  Ausführungen hat,  sollte  seinen spirituellen  Lehrer 
(Guru) fragen, falls er einen hat, was in seinem individuellen Fall das 
Richtige ist.

Was passiert beim Versagen in der Vorbereitungsphase?
Falls eine sich bemühende Person schon einige Fortschritte erzielt hat 
und den Verlockungen des anderen Geschlecht nicht widerstehen kann 
und in "die Falle tappt", so muß verstanden werden, daß auch andere 
Kräfte mit im Spiel sind und damit ist der Abfall vom Geistigen verbun-
den.  Dazu  eine  Beobachtung:  "Anfangs  macht  die  Frau  aus  dem 
Jüngling einen Mann, später ruiniert sie ihn innerlich sukkzessive und 
ist er dann ein Trottel geworden, verläßt sie ihn. Ähnliches bei einer 
Frau  oder  Mädchen:  Zurück  bleibt  meist  eine  Schlampe".  Je  nach 
erreichter Stufe kann es zu Selbstmord führen. 

92 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Praxis der Meditation & Konzentration

„Käme ich nochmals auf die Welt, ich würde mich nur um die 
Konzentrationsfähigkeit bemühen, denn sie erlaubt mir, alles zu 

erkennen, zu begreifen und zu erfahren. Es gibt dann kein einziges 
Geheimnis mehr. Ich bräuchte nicht mehr mühsam mir Wissen 

anlesen und mich mit Ballast vollstopfen“(*).

Vorwort
Um Fortschritte zu erzielen, macht es Sinn, sich über die Möglichkeiten 
und Wirkungen von Meditation und Konzentration gut zu informieren 
und sich Fragen über den eigenen Fortschritt zu stellen. Es ist gut zu 
wissen, was man dabei tun und beachten soll, denn es wird oft mehr 
„verkauft“  und  nicht  umfänglich  erklärt,  siehe  dazu  "Wichtige  Warn-
ungen und Hinweise" am Schluß des Kapitels. Es besteht ein direkter 
Zusammenhang  zwischen  Selbstbeobachtung,  Selbstbeherrsch-
ung und der  Tiefe  der  Meditation  oder  Konzentration.  Selbstbe-
herrschung bedeutet kein Wesen triebhaft zu lieben oder zu hassen, 
mit Aufmerksamkeit in sich konzentriert zu bleiben, auf keine Eindrücke 
aus äußeren Faktoren zu reagieren (anti-reflexiv), die inneren Antriebe 
und Leidenschaftskundgebungen zu vernichten sowie alle Neigungen 
zu seelischen Äußerungen und Tätigkeiten, die nicht direkt nötig sind 

Die Konzentration ist das ultimative Fahrzeug bzw. technisches Mittel 
zum Erlangen des höheren Wachseins (übernatürlichen Intellekts), von 
Wissen und des Buddha-Zustandes; sie umfaßt alle psychisch-geisti-
gen Komponenten des Menschen. Die Meditation, so wie sie allgemein 
und global auf Millionen von Webseiten oder Videos angepriesen und 
auch adäquat praktiziert wird, hat keine tiefergehende Wirkung, eher 
kosmetische. Für die gleiche Wirkung muß man sie dauernd wieder-
holen. Die dort angepriesenen Wirkungen zur Meditation sind die Aus-
gangsbasis zur weiterführenden Konzentrationen in der geistigen Ent-
wicklung.  Ist  die  Konzentration zu 100% entwickelt,  ist  der  Buddha-
Zustand erreicht und auch die damit verbundenen Siddhis. Die Konzen-
tration hat  im Raja-Yoga (Patanjali)  ebenfalls  eine Schlüsselfunktion. 
Man  kann  sagen,  die  voll  entwickelte  Konzentration  ist  die  höchste 
Waffe im Universum, mit ihr kann man alles verhindern oder alles be-
werkstelligen. Zum Unterschied zwischen Meditation und Konzentration 
siehe die Vergleichstabelle ganz am Ende dieses Kapitels.

(*) Vivekananda (1863-1902) verweist hier auf Samyama, bekannt als "Frage-
zeichen-Konzentration", die alle Mystiker und Buddhas beherrschen.

93 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Samatha, Vipassana und Jhana?
Beides sind weitläufige Begriffe,  denen man oft  begegnet.  Samatha 
definiert das Ziel, einen angestrebten Bewußtseinszustand und ist das 
Erreichen  und  Aufrecht-Erhalten  der  Geistes-  und  Gemütsruhe,  hier 
definiert  als Konzentrationsfähigkeit.  Vipassana ist  die buddhistische 
stille Meditation und wird auch als der Weg zur Einsicht und Wissens-
klarheit  und  Selbstveränderung  durch  Selbsbeobachtung  definiert. 
Alles dazu wird hier ausführlich erklärt, während Jhanas abgegrenzte 
buddhistische Entwicklungsstufen sind (siehe eigenes Kapitel).

Begrifflichkeit und Herkunft
Der  Begriff  Meditation  tauchte  im  Westen  erstmals  auf  durch  den 
Mönch Guigo II im 12. Jahrhundert, abgeleitet aus dem Latein „meditari 
oder  meditatio“.  das  soviel  bedeutet  wie  "nachdenken,  nachsinnen, 
überlegen" und wortwörtlich eher der Kontemplation entspricht. Später 
wird  erklärt,  daß genau das Gegenteil  erreicht  werden soll,  nämlich 
eigenes direktes Erkennen und Begreifen von Wirklichkeiten, das von 
innen  heraus  aufsteigt  und  nur  durch  Nicht-Denken  erreicht  wird. 
Populär  wurde  die  Meditation  als  jemand  am Anfang  des  20.  Jahr-
hunderts „Vipassana“ aus der Verborgenheit in die Öffentlichkeit und in 
die Städte des Westens holte, wo sie als „Konzentration von Moment 
zu Moment“ Verbreitung fand. In Sanskrit oder Pali gibt es dieses Wort 
nicht,  wohl  aber  „bhavana“,  „jhana“,  „vipassana“  oder  „“dharana, 
dhyana und samadhi“, was Sammlung des Geistes oder Versenkung 
bedeutet.  Diese  „Innenschau“  ist  zentraler  Bestandteil  bei  jedem 
geistigen  System  zum  Erkennen  und  Selbst-Bewußt-Werden  der 
eigenen wahren Natur. In der modernen Literatur gibt es unterschied-
liche Definitionen von Meditation und Konzentration, wobei die Durch-
führung und Wirkung dieser beiden Sammlungen des Geistes einmal 
der Meditation und ein andermal der Konzentration zugeordnet werden, 
manche  reden  von  meditativer  Konzentration.  Man  muß  sich  halt 
einigen. Meist kaum erwähnt wird, ist die Achtsamkeit im Alltag als eine 
andere Form der Sammlung. Wir unterscheiden 3 Stufen der inneren 
Sammlungen hinsichtlich der Betrachtungsobjekte:

1. körperliche Beobachtung
2. psychische Beobachtung 
3. transzendente Beobachtung

Primäres Beobachtungsobjekt Körper
Die  Körperbewegungen  sind  das  erste  zu  meisternde  Betracht-
ungsobjekt, d.h. jede Bewegung muß der Beachtung unterliegen, was 
zur Kontrolle und Beherrschung führt.  Später darf der Körper nichts 
mehr ohne Bewußtheit machen, es handelt sich also um eine detail-

94 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

lierte Beobachtung im Alltag, die auch zur Entdeckung der unbewußten 
Impulse führt. Genaueres dazu ist im Kapitel „Praxis der Achtsamkeit“ 
beschrieben.  Dieser  Beobachtung  wird  allgemein  wenig  Bedeutung 
beigemessen, obwohl die wahren spirituellen Meister viel Wert darauf 
legen. Sie überprüfen den Schüler. Die Meisterung dieser Stufe ist Vor-
aussetzung für eine Beobachtung der psychischen Vorgänge in der 2. 
Gruppe, da dieses erworbene Können durch „Festhalten an der Stütze 
Körper“ den Erfolg garantiert. Ohne diesem Können wird der Schüler in 
der 2. Gruppe irgendwo "hängen bleiben", denn dort gibt es mehr Acht-
samkeitsobjekte,  welche  eine  höhere  Wachheit  erfordern,  außerdem 
gibt es dort zahlreiche Fallen. In der 3. Beobachtungsgruppe (Vollend-
ungsphase)  kommen spezielle  Konzentrationen  zur  Anwendung  und 
sind nicht Gegenstand dieses Buches.

Ein kurzer Ausflug in die Medizin
Seit  mehreren  Jahrzehnten gibt  es  die  „kontemplative  Neurowissen-
schaft“ und deren Untersuchungen hinsichtlich der Frequenzmuster im 
Gehirn  ergaben,  daß  die  Meditation/Konzentration  auf  die  Atmungs-
achtsamkeit  gewisse Gehirnpartien (Lappen und Rinde) aktiviert  und 
die graue Substanz vermehren. Es wurde eine Verdichtung und Syn-
chronizität der Alpha- und Gammawellen gemessen, die Auswirkungen 
auf die „Neuroplastizität“ und die kognitiven Fähigkeiten haben. Des-
wegen suchen die Gehirnforscher nach einem „meßbaren“ Bewußtsein, 
denn sie sind davon überzeugt, daß das Bewußtsein eine „biologisch-
energetische“ Funktion der neuronalen Zellen und Synapsen sein muß 
und Intelligenz als Resultat aus einem noch unbekannten Algorithmus 
entsteht.  Wäre  dem so,  sie  würden es  entschlüsseln  und  daraufhin 
Manipulationstechniken entwickeln und dann (an Diktatoren) verkaufen.

Allgemeine Definition
Die  Meditation  oder  Konzentration  ist  die  Umkehrung  der  Auf-
merksamkeit ins Innere, wodurch der Mensch in die psychische 
(astrale) und transzendente Welt seines Wesens eintritt, um dort 
die  bewußten  und  unbewußten  Vorgänge  zu  erkennen,  zu  be-
herrschen und um verborgene Potentiale zu heben. 

Da aber auch weniger intelligente (dumme) Menschen dies können, ist 
es wichtig zu wissen, welche Vorteile oder Nachteile daraus entstehen 
können.  Erst  nach Meisterung der  psychischen Welt,  was  der  kom-
plizierteste  Teil  der  Entwicklung  ist,  beginnt  die  Beobachtung  des 
Transzendenten. Es gilt: Wer sich gut konzentrieren kann, findet sich 
überall zurecht (auch im Sterbeprozeß).

95 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Zur Aus- und Durchführung
Das Verhindern externer Sinneswahrnehmungen in der Übung  bewirkt 
den Ausschluß der Welt und ermöglicht so bei wachem Bewußtsein die 
Beobachtung innerer Vorgänge und Zustände. Mit dem Eintritt  in die 
astrale Welt regen auch die Aasgeier dieser Welt ihre Flügel. Die Diebe 
der astralen Welt sind gefährlicher als die Diebe der Erde! Erst nach 
erfolgreichem  Widerstand  gegen  die  vielfältigen  Ablenkungen  und 
Versuchungen ist es möglich, mit dem Bewußtsein die transzendente 
Welt  zu betreten. Dazu werden für den Leser Tips, Hindernisse und 
Warnungen  beschrieben,  denn  man  kann  auch  Selbstverdummung, 
Einbetonieren des gegenwärtigen Zustandes,  Plünderung der  psych-
ischen  Kraft,  Besessenheit  oder  eine  Steigerung  des  Intellekts  und 
Bewußtseinserweiterung als Ergebnis erzielen. Der Mensch hat seine 
Aufmerksamkeit  und  Geist  durch  die  Schule,  Berufsausbildung, 
Universität etc. so geschult, daß er sich nur nach außen orientiert. Das 
bietet ihm einen Schutz gegen die astrale Welt, jedoch der Verbleib in 
der „sicheren“ materiellen Welt  ist  gar nicht  so sicher,  stillt  nicht  die 
Unzufriedenheiten,  erklärt  vieles als  „Zufall“,  macht  einen „machtlos“ 
gegen die Mächtigen und der Tod reißt einem alles aus den Händen. 
Meditation und Konzentration soll diese Extrovertiertheit umkehren und 
das Denkchaos beenden. Das Üben der inneren Sammlungen ist nichts 
für  tamasisch (stumpf,  dement)  sondern  für  rajasisch (lebhaft,  leicht 
cholerisch)  veranlagte  Menschen,  denn es braucht  etwas Unruhiges 
(Bewegtes), das bearbeitet werden soll. Der Verbleib im Materialismus 
ist nicht der innere Sinn der Schöpfung, deswegen nehmen die Diszi-
plinen Achtsamkeit,  Meditation und Konzentration eine zentrale Stell-
ung ein. Mithilfe derer soll  

1. Die innere Ruhe (Harmonie) und
2. Wissen über sich selbst erlangt werden.
3. Die Löschung von Eindrücke erreicht werden.
4, Der Irrlauf des Denkens reduziert  und später ganz unterbunden 
werden.
5,  Man  soll  sich  „bewaffnen“  gegenüber  den  Einflüssen  aus  der 
psychischen (astralen) Welt.
6.  Ansammeln  (speichern)  von  psychischer  Energie als  Voraus-
setzung für einen geistigen Aufstieg.
7. Wissen über alle anderen und über das Weltall erlangt werden.
In der Tabelle am Kapitelende sind die wichtigsten Zielsetzungen den 
beiden  Methoden  gegenübergestellt.  Daraus  folgt,  daß  die  Konzen-
tration die konsequente Weiterentwicklung der Meditation ist. 

Richtig  ausgeführt  sind  beide  Methoden  der  inneren  Sammlung  ein 
transformativer Prozeß  und  werden  karmisch  als  eine  Tat  mit  ge-

96 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wisser Quallität eingestuft.  Der kontinuierliche Fluß der Aufmerksam-
keit ist allerdings schwer zu erreichen. Das Denken zerhackt die Be-
mühung  laufend  oder  lenkt  den  Übenden  vollends  von  der  Foku-
sierung auf sich selbst ab. Daher ist ein fester Wille und viel Geduld 
erforderlich. Um dies zu erreichen, ist zuerst in der Übung das vibrier-
ende Innere zu beruhigen, was durch das unkontrollierte Eindringen der 
Welt verursacht wird. Das Üben selbst wird bestimmt von 6 Faktoren, 
diese sind: 

1.  Körperliche  Regungslosigkeit  in  einer  Sitzasana oder  auf  einem 
Stuhl (gerader Rücken).
2. Der Beobachtende, erzeugt willentlich die Sammlung der Aufmerk-
samkeit.
3. Der Fluß der Aufmerksamkeit als eine energetische, innere Strahl-
ung.
4. Das Objekt der Aufmerksamkeit (das Beobachtete, die Stütze)
5. Die Stimmung (positiv, freudig).
6. Umgebende Stille bzw. Geräuschlosigkeit.

Diese Faktoren können ohne extra  Zutun immer  hergestellt  werden. 
Doch  warum  ist  die  körperliche  Regungslosigkeit  so  wichtig?  Der 
astrale Körper bzw. die Persönlichkeit beherrscht alles und wiil den Kör-
per bewegen und seine Sinne benutzen wie es ihre gerade paßt. Durch 
die  Regungslosikgkeit  wird  sie  auf  diesem  Gebiet  entmachtet.  Nur 
durch die Regungslosigkeit als eine Form der Askese kann die innere 
Mechanik erkannt werden. Um dies zu verhindern, läßt sie den Üben-
den gerne einschlafen, dahindösen, erzeugt klebrige Gedankenketten 
oder schickt ihm Fliegenschwärme an Gedanken. So wie die Wissen-
schaften  Erkenntnisse  an  externen  Objekten  durch  geduldige  Beob-
achtung  gewinnen,  so  tut  dies  gleichweise  die  Konzentration.  Der 
Wissenserwerb („Lichtblitz“) verhält sich proportional zur Länge 
der ungestörten Beobachtung,  also zur Abwesenheit von mentalem 
Chaos. Es fehlt aber noch ein zusätzlicher Faktor und das ist Ojas, was 
der Übende braucht, will er in der Bemühung weiterkommen. Ojas ist 
eine  sublimierte,  pranische  Essenz  aus  der  Geschlechtskraft,  sie 
schärft  die  Beobachtungslraft  durch Reinigung des  Gehirns.  Weiters 
muß der Praktizierende wissen,  daß die Persönlichkeit im Schlaf in 
der  Nacht  fast  alles  zurückdreht,  daher  ist  tägliche  Praxis  (2x) 
unumgänglich.

Körperhaltung
Entweder man sitzt in einer Asana oder auf dem Stuhl (Beine fest am 
Boden).  Der  Rücken  ist  gerade,  die  Schultern  sind  locker  und  die 
Hände ruhen auf den Oberschenkeln, am Knie oder vor dem Bauch 

97 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

(Schoß) übereinander gelegt. Mudras mit den Fingern sind optional. Ein 
gekrümmter  Rücken ist  zu vermeiden.  Man kann auch ausgestreckt 
liegen (bei  Krankheit),  darf  aber  nicht  einschlafen.  Wenn die Übung 
„greift“, streckt sich das Rückgrat von selbst und der Atem wird kühl. 
Wenn der Körper oder Kopf sich selbstständig nach vorne beugt, dann 
ist man dabei einzuschlafen oder bereits eingeschlafen. 
Eine Intensivierung der Bodensitzhaltung ist die Vairocana-Asana: Der 
Adept sitzt regungslos in der Padma- oder Siddhaasana. Hände liegen 
im Schoß, Handflächen übereinander gelegt, der Rücken (Wirbelsäule) 
ist gerade aufgerichtet, Schulter leicht zurük (anstrengungslos), Mund 
geschlossen,  Nacken bzw. Kopf  leicht  nach vorne geknickt,  die  ein-
gerollte Zunge berührt den Gaumen, die Augen sind offen und blicken 
ca. 2 m nach vorne auf den Boden. Als primäre Konzentrationsstütze 
dient  immer  unten  das  Dreick  der  Beine  (nirgendwo  erwähnt).  Von 
einem  Guru  vorgegeben  kann  die  Übung  mit  Pranayama  oder  mit 
Punktkonzentrationen,  Imaginationen  oder  Intonationen  verbunden 
werden.  Bei  dieser  Übung  sind  neben  der  speziellen  Sitzhaltung 
mehrere Aspekte gleichzeitig zu halten.

Bedeutung der Asana
Hier wird der spirituelle Zweck einer Asana erklärt, der so nirgendwo zu 
finden  ist  und  nicht  gelehrt  wird.  Die  Asana  soll  zu  2  Ergebnissen 
führen,  einmal  körperlich  und  zu  anderen  psychisch-pranisch  (ener-
getisch). Wie schon anderorts erwähnt, ist  a)  der  primäre Zweck der 
Asana  die  Herstellung  der  körperlichen  Regungslosigkeit,  d.h.  mit 
willentlicher Gewalt wird der Körper zum absoluten Stillhalten gezwun-
gen. Dies bewirkt für Anfänger eine Kampf, denn der Körper will nicht 
still bleiben wie eine Statue. Man darf sich nicht kratzen, nicht zucken, 
nicht nisten oder Gliedmaßen bewegen, nur die Atmung bewegt sich. 
Die Phase „Asana“ ist eine Stufe auf der geistigen Entwicklungsleiter 
und muß erfolgreich absolivert werden und bewirkt u.a. die Beherrsch-
ung von Gegensätzen. Wie anderswo erwähnt, genügt eine Stuhlsitz-
haltung  mit  geradem  Rücken.  Neben  dem  primären  Zweck  gibt  es 
einen weiteren wichtigen  b)  sekundären Aspekt und das ist die  Frei-
setzung latenter (psychischer) Energien durch mechanischen Druck 
auf die Depots in der Muskulatur, auf Gelenke und auf Nervenzentren, 
wo sie abgespeichert sind. Dadurch strömen Inhalte aus dem  Unter-
bewußtsein in das Tagesbewußtsein, die vorher gesperrt waren. Nun 
wird der Mensch mit einem Problem konfrontiert, das er beherrschen 
muß. Bemekrt er den Zustrom neuer Essenzen (Kraft) nicht, so wird er 
sich erfrischt und neu „motiviert“ fühlen. Diese neuen Essenzen regen 
ihn zum Verbrauch an, zu erhöhter mentaler Aktivität, zu Emotionalität 
oder Triebhaftigkeit an. Er sollte sie zur Erhöhung der inneren Stimm-
ung verwenden und diese wieder zurückführen, was umformend wirkt. 

98 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Vergeudet der Mensch aber die kostbare Essenzen, so führt dies schli-
mmstenfalls dazu, daß er in der nächsten Existenz als Bettler leben 
muß.  Denn  diese  „Essenzen“  sind  jene  Inhalte,  welchen  den  Men-
schen zum Menschen gemacht haben. Eine gefühlte Erfrischung ist 
ein Alarmzeichen zur Selbstbeherrschung, aber auch ein Beweis, daß 
da „etwas“  existiert.  Dieser  Vorrat  ist  begrenzt,  er  hat  sich  diesen 
durch zahlreiche vorherige Existenzen aufgebaut. Dies wird nirgendwo 
erwähnt  -  im  Gegenteil  dieser  Zustromeffekt  wird  angepriesen  und 
„verkauft“.  Erst  durch  Selbstbeobachtung (Satipatthana)  bemerkt  der 
Mensch diese neuen „Zugewinn“, deren Entladung er verhindern muß, 
was wiederum eine innere Spannung bewirkt. Diese innere Spannung 
läßt sich steigern und hebt den Mensch in punkto psychischer Stabilität 
über die normale Menschheit hinaus. 
Warnung: Solange der Mensch diese innere Spannung nicht festellen, 
bilden und erhalten kann, soll er keine Asanas (Stuhlsitzasana ausge-
nommen) praktizieren. Siehe dazu Unterkapitel „Wichtige Warnungen 
und Hinweise“, wo die diversen Fehl-entwicklungen beschrieben sind. 
Asana  bedeutet  nicht  die  Aufforderung,  sich  zu  einem  Schlangen-
mensch oder Zirkusartisten zu entwickeln, was den meisten soundso 
nur in jungen Jahre möglich ist. Nach einer Meditation. Konzentration 
oder  Asana  ist  unbedingt  auf  die  gute  Stimmung  bzw.  deren  Auf-
rechterhaltung zu achten. Am Anfang der Entwicklung ist beim täglichen 
Üben die  Stimmung meist  das  Gegenteil  von hochwertig,  also  eher 
depressiv, und das darf nicht sein. Das Wachsein wird durch die Ver-
ankerung der Aufmerksamkeit auf die 2 Unterbeine (siehe „extensive 
Konzentration“)  oder  durch  die  stille  Meditation  mit  offenen  Augen 
erhalten und gesteigert. Man ist also dauernd beschäftigt, ein Dösen 
oder Einschlafen wird so verhindert.  Später  kommen nach Anleitung 
eines  spirituellen  Meisters  andere  Beobchtungsobjekte  (Atem,  pra-
nischer  Kreislauf,  Punkte  oder  Imaginationen)  dazu.  Wer  nach  dem 
Üben gähnt oder sich strecken muß, hat eher Stumpfheit als Wachsein 
geübt. 

Innere Mechanik und Störfaktoren
Im  Maha-Satipatthana-Sutra  ist  die  Rede  von  Geistesobjekten  und 
deren Kommen und Gehen. Doch das Wie, Wo und Warum ist nicht 
spezifisch  erklärt,  deshalb  dieses Kurzexposèe.  Die  Beschreibungen 
„Was ist das Unterbewußtsein?“, „Was ist das Denkprinzip“ und „Was 
ist die Persönlichkeit“ sind zum Verständnis wichtig.  
Wenn man sich hinsetzt, um Meditation oder Konzentration zu üben, so 
gibt es 2 innere Störfaktoren: die  innere Vibration und das  Denken. 
Die innere Vibration ist eine Disharmonie im pranischen Körper, d.h. 
psychische Energie fließt nicht flach sondern wellenartig in den Nadis 
(siehe „Was ist Kundalini?“), dadurch ist der Mensch innerlich unruhig, 

99 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

auch wenn er ruhig sitzt. Dies wird verursacht durch Fehlverhalten im 
äußeren Leben. Der andere und weitaus bedeutendere Störfaktor ist 
das  Denken.  Ein  Mensch,  der  nicht  weiß,  daß er  denkt,  hat  einen 
stumpfen Sinn und ist  völliger  Sklave seines Unterbewußtseins.  Der 
normale Mensch jedoch kann das Denken bei sich als eine Stimme, 
einen  Ton,  ein  Bild  oder  als  eine  Bildfolge  feststellen,  quasi  als 
Reproduktion seiner Sinne und seines Lebens.  Aufmerksame, wache 
Menschen nehmen Gedanken primär als eine innere Stimme, als ein 
Plappermaul, wahr. Yogis reden bildlich von einem unruhigen Affen, der 
ständig woanders hinspringt. Außerdem befindet sich der Mensch im 
astralen Raum (siehe „Struktur des Kosmos“) und so kann es sein, daß 
er  „Einfälle“  unterschiedlichen  Inhalts  hat.  Deren  Einfluß  ist  meist 
harmlos, solange der Mensch dauerhaft keine verrückten Handlungen 
macht  oder Verblendungen unterliegt  (misanthropische oder absurde 
Ansichten).  Der  Mensch  hat  als  Schutz  dagegen  die  Mauer  des 
Materialismus,  der  aber  das  Erkennen weiterer  lebensbestimmender 
Wirklichkeiten unmöglich macht. Wir gehen der Frage nach: wer oder 
was bestimmt die Inhalte unseres Denkens und wer erzeugt sie wo? 
Das  sachliche  Denken  oder  der  Wissenerwerb  ist  eine  gewollte, 
bewußte und notwendige Aktivität,  alles andere wird als mechanisch 
eingestuft,  weil  dieses Denken sich in  chaotischer  Reihenfolge „auf-
zwingt“.  Aber  auch  das  sachliche  Denken  wird  vom  mechanischen 
Denken durchsetzt.  Woher kommt dieses mechanische Denken? Du 
denkst,  das  gehört  zu  deiner  Natur,  doch  schaue genauer  hin!  Der 
Gedankenerzeuger ist die Persönlichkeit, besonders der Trieb als der 
innere Maro. Die Inhalte kommen aus dem Unterbewußtsein, aus den 
Samskaras (eingelagerte Sinneseindrücke), aus den Emotionen, durch 
die Atavismen (Verhaltensweisen) und aus dem Gedächtnis. Die Per-
sönlichkeit greift dort wahllos hinein und erzeugt auch neue  „Wirklich-
keiten“ (Phantasmorgien). Jeder kennt das „Kopfkino“, gut bei anderen 
beobachtbar,  wenn  sie  „woanders“  sind.  Erst  bei  fortschreitender, 
tieferer Beobachtung sind auch jene zwingenden Impulse erkennbar, 
die den Menschen „vorwärts treiben“.  Sie sind energetischer als die 
normal vorüberziehenden Gedanken, daraufhin „bewegt“ sich der Men-
sch körperlich und psychisch oder nur psychisch. Fast alles, was der 
Mensch tut,  wird vorher  „gedacht“.  Der Mensch hat  scheinbar einen 
„freien  Willen“,  aber  er  kann  nicht  wollen  was  er  will.  Da  kein 
Gedanke ohne Energie sein kann, stellt dich die Frage, woher kommt 
und  wohin  geht  dieser  hin?  Die  Energie  eines  Gedankens  ist  das 
Prana, jene psychische Energie, die über den Atem aufgenommen oder 
umständlich aus der Nahrung gewonnen wird. Was mit dem Gedanken 
passiert nachdem er von einem anderen abgelöst wurde, ist im Kapitel 
„Karma verstehen“ beschrieben. Wer also nicht denkt, kann viel psy-
chische Energie bei sich speichern. Jetzt ist erkennbar, welche Bedeut-

100 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ung die  „Gedankenbeherrschung“ hat und warum das Denken von 
den Mystikern als Krankheit eingestuft wird und warum sich primär alles 
darum dreht,  daß  kein  Denken  den  Fluß  der  Aufmerksamkeit  stört. 
Ohne  Eindringen  mit  der  Beobachtung  in  das  Reich  des  Unter-
bewußtseins und mit dem folglichen „Säubern“ (Augias-Stall) wird es 
keinen  geistigen  Höhenflug  geben  (siehe  Ikarus).  Wer  zur  ganzen 
„inneren Mechanik“ mehr wissen will, muß es entweder bei sich selber 
entdecken  oder  fremd  gehen  (siehe  „Raja  Yoga“  von  Vivekananda, 
Kapitel Einleitung), da es dazu keine Lehrrede Buddhas gibt.

Warum funktioniert Vipassana?
Der Fluß der Aufmerksamkeit ist eine feine Strahlung, dessen Quelle 
sich im Inneren des Menschen im Gehirn hinter dem dritten Auge über 
dem Gaumen befindet (zur Wirkungsweise der Achtsamkeit siehe Kapi-
tel „Analyse der Achtsamkeit“). Die Quelle ist materialistisch nicht fest-
stellbar und ihr Strahl ist klares Licht und kann alles durchdringen und 
alles erkennen, worauf er gerichtet ist. Er ist eine Eigenschaft des über-
natürlichen Intellekts (Ajna Chakra) und trifft dieser Strahl auf „Festes“, 
so kann er bei Wiederholung durchdringend oder auflösend wirken. 
Die  Stärke  und  Bündelung  dieser  Strahlung  ist  abhängig  vom  um-
hüllenden Ego und damit auch die Erkenntnisgewinnung.  Es ist also 
nicht egal, ob der Übende eine gleichgerichtete, diffuse, weit gestreute 
oder gar keine Bündelung erzeugen kann. Auch ist es nicht egal, ob 
dieser Fluß kontinuierlich, zerhackt oder fehlgeleitet ist, was bedeutet, 
daß die Aufmerksamkeit woanders landet und ungünstige Ergebnisse 
erzielt.  Jetzt  wissen  wir,  warum  eine  Transformation  des  eigenen 
Wesens nur von innen heraus möglich ist und warum es keine Erlösung 
von außen her geben kann.  Nur wenige wissen von diesem Poten-
tial und dieser Gesetzmäßigkeit. Es wird auch selten gelehrt. Durch 
Wissen über diese unverzichtbare innere Fähigkeit hat Buddha Gau-
tamo seine Lehre darauf aufgebaut. Wird beim Einatmen eine Kühle 
der Luft festgestellt, so zeigt das in die richtige Richtung.  Wer später 
nach der Übung keine minimale Steigerung der Wachheit feststellt, 
hat entweder wirkungslos geübt oder diese sofort vergeudet.  Es 
gibt  eine  weitere  Gesetzmäßigkeit,  welche  ungenutzt  und  von  Wis-
senschaftlern unbeachtet „herumliegt“:  Je intensiver die Selbstbeob-
achtung des Inneren, desto ergiebiger die Erkenntnisse über das 
Äußere (reziproker Effekt). Siehe dazu Eingangs-zitat.

Empfehlung zum Einstieg
Für den Anfänger ist es empfehlenswert, vor jeder Übung diesen Check 
durchzuführen: „Ich weiß, daß ich nicht üben werde, wenn ich innerlich 
aufgewühlt oder müde bin.  Ich weiß, daß ich nicht üben werde, wenn 
es umgebende Störfaktoren gibt“. 

101 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gibt es keine negativen Faktoren, dann sage man sich: 
„Ich weiß, daß ich jetzt üben werde. Ich weiß, daß ich jetzt regungslos 
und mit geradem Rücken sitze.  Ich weiß, daß ich eine gute, freudige 
Stimmung halten werde. Ich weiß, daß der Fluß der Aufmerksamkeit 
durch  den  Körper  zur  Stütze  gehen  soll.  Mein  Atem  ist  ruhig  und 
gleichmäßig – ich steige jetzt ein“. 
Ist man schon erfahren im Üben, dann ist diese Empfehlung hinfällig. 
Die  störenden  Gedanken  oder  Bilder  loszuwerden,  erfordert  Hart-
näckigkeit  in  der  Bemühung. Während des Übens sage dir  innerlich 
immer wieder „Ich bin nicht dieser Gedanke, er oder das Bild wird 
mir  aufgezwungen“. Wehre  dich  wie  ein  Pferd,  das  nicht  gesattelt 
werden will. Alternativ läßt man es laufen und bemüht sich, dieses als 
getrenntes Geschehen mit Abstand zu beobachten, was schwieriger ist 
(siehe  Unterkapitel  „Mahamudra“).  Sollten  die  Gedanken  besonders 
aufdringlich oder sich immer um das Gleiche drehen, so beende die 
Sitzung oder denke willentlich das Metta-Mantra „Alle Lebewesen mö-
gen glücklich sein“. Nach der Übung oder bald danach ist etwas Zeit für 
Metta empfehlenswert (siehe Karmaschutz).

Alles zur Meditation 

Die  Meditation ist eine Aufmerksamkeit bei wachem Bewußtsein 
auf sich selbst zur Erzielung einer inneren Ruhe und Harmonie 
durch Glättung der seelischen Wirbel, verbunden mit der Erwart-
ung, irgendwann führt ein aufsteigendes Wissen zur Erleuchtung. 

Das kann allerdings sehr lange dauern. Was die Meditation nicht tut, ist 
das Löschen der Samskaras und das Auflösen der  tief  verborgenen 
Atavismen,  deswegen  wirkt  die  Meditation  nur  vorübergehend.  Für 
dauerhafte Änderungen im Wesen ist die Konzentration zu ergreifen. 
Die Meditation ist nicht astralblendend, was die Übung u.U. erheblich 
stören kann. Eine gute Meditation sollte zum Erkennen des Fehlver-
haltens im Alltag führen, also im Handeln, im Reden, im Emotionalen 
und  im  Denken.  Wer  nichts  bemerkt,  muß sich  um mehr  Wachheit 
bemühen und wer nichts korrigiert, ist ignorant – in beiden Fällen wird 
die Meditation nur ein Zeitvertreib sein. Die Ausführung der Meditation 
geschieht durch 

a)  Üben der  kontinuierlichen Achtsamkeit auf  die  geistigen,  men-
talen,  emotionalen  (Gefühl)  und  körperlichen  Prozesse  im  gegen-
wärtigen Augenblick inklusive der Regungslosigkeit (bodyscan). 
b)  Üben  der  Geistesruhe mittels  Aufmerksamkeit  auf  ein  einziges 
Objekt  oder  Prozeß,  z.b.  Ein-  und  Ausatmen,  imaginiertes  Bild,  auf 
einen  einzigen  Gedanken  (Idee),  auf  die  gesamte  Körperoberfläche 

102 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

(bodyscan), auf ein Mantra (Koan) oder auf eine Intonation,
c)  Vorstellung  einer  Schutzgottheit: das  ist  eher  etwas  für  Fortge-
schrittene. Ein Meister sollte diese vorgeben.
d) Will man die Meditation „verschärfen“ (Zen-Modus), so soll man mit 
offenen Augen üben (siehe Vairocana-Asana). Der auftretende Kampf 
gegen Betäubungstendenzen fördert das Wachsein auch im Alltag. 
e) Achten auf eine gute, heitere Stimmung. Ist dies nicht gegeben, so 
übt man den gegenwärtigen Zustand (will man das?)

Begleitete Meditation
Meditation begleitet mit sanfter Musik oder leise gesprochenen Worten 
(Mantras, Meditationstexte, Koan) ist  eine Erfindung der Neuzeit,  wo 
man annimmt, daß der Mensch die Erklärungen dazu nicht begriffen 
hat oder ausführen kann. Wem dies gefällt  und der es nicht missen 
möchte, der soll die Meditation auf diese Weise vorbehaltlos üben und 
genießen. Dem steht nichts im Wege, doch geistigen und intellektuellen 
Fortschritt darf er sich nicht erwarten (siehe Kapitel „Prüfkriterien Fort-
schritt“). Diese Form führt zwar zur Beruhigung durch die Regungslos-
igkeit und zur Erinnerung von Empfehlungen, jedoch wird die Aufmerk-
samkeit zur inneren Sammlung durch die Beschäftigung des Hörsinns 
und der damit verbundenen Wellen im Denkprinzip abgedämpft. Eine 
gleichzeitige Beobachtung des Atmens ist  schwer möglich,  entweder 
ignoriert  man das Gehörte oder die Atembeobachtung.  Der primäre 
Zweck  einer  jeden  Meditation  ist  Selbsterkenntnis  und  die wird  so 
boykottiert, die sammelnde Wirkung wird nicht erreicht. Es besteht die 
Gefahr des Abdriftens und Eingelullt-Werdens beim Zuhören. Die Leer-
heit  bleibt  ein  Wunschtraum, der  „Ton der  Stille“  wird  nicht  erkannt. 
Falls  nicht  von  einem  Meister  individuell  vorgegeben,  sind  Vorstel-
lungen anders  als  Licht  zu  vermeiden.  Da bei  der  Meditation  meist 
keine konkrete Stütze im Körper verlangt wird, wo sich der Fluß der 
Aufmerksamkeit festsaugen kann und wodurch erst Erkenntnisse durch 
Unterscheiden möglich werden, besteht das generelle Problem darin, 
daß das  Unterbewußtsein unentdeckt und unberührt bleibt  (siehe 
dazu die Kapitel „Unterbewußtsein“ und „Trieb“). Es ist ein Rätsel wieso 
diese  Meditationsform  weltweit  gelehrt  wird  und  nicht  jene,  die  zur 
Wissensklarheit über sich selbst führen (siehe extensive Konzentration, 
Atembeobachtung,  Zen,  Kapitel  „Wach-Werden“  und  die  Vergleichs-
tabelle).

Guru-Yoga als Meditation
In verschiedenen Traditionen wird bei der begleiteten Meditation eine 
Imaginationsübung  durch  Vorstellung  der  Buddhas  oder  des  gegen-
wärtigen Traditionsoberhauptes als Buddha empfohlen, der Licht und 
Weisheit spendet, um die eigene Entwicklung zu fördern. Damit wird 

103 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ein Zugehörigkeitsgefühl  zum Dharma und zur  Sangha erzeugt,  das 
aber wiederum Abhängigkeit zu dieser Tradition  bewirkt. Eine solch er-
wartete Hilfe funktioniert nur, wenn dieser (als spiritueller Meister) dich 
angenommen hat und einen geistigen Kontakt zu dir aufrecht hält. Er ist 
quasi „schwanger“ mit dir, nur so kann er dir helfen. Ist dies nicht der 
Fall,  so  sind  deine  Vorstellungen  unpräzise  (diffus)  und  jeder,  der 
neben dir sitzt und ebenso übt, bildet eine andere Vorstellung. Doch 
kann  eine  solche  Vorstellung  als  mentales  Konstrukt  dir  Licht  und 
Weisheit geben? Wenn also ein entfernter Adressat (Patriarch der Tra-
dition)  nichts  von  dir  weiß,  verschwinden  deine  psychsichen  Kräfte 
(Vorstellungen) wirkungslos im astralen Raum. Sei dir dessen bewußt. 
Mit dieser Art des „Guru-Yoga“ wird eine Abhängigkeit (Personenkult) 
geschaffen.
„Sei dir selbst Zuflucht, Ananda!“. Das sagte Buddha, als er seinen 
Abgang ins Nirvana ankündigte.  Was bedeutet  das konkret?  Es be-
deutet, man solle durch eigene, rechte Anstrengung das Licht und die 
Weisheit  in sich selbst suchen und entwickeln. Da alle Buddhas Ema-
nationen des klaren, grenzenlosen Ur-Lichts (Dharmakaya) sind, es ist 
es  besser,  sich  an  dieses  „Unpersonifizierte“  im eigenen  Wesen zu 
richten, denn dieses Licht ist abgestuft in dir selbst und wartet seit 
Urgedenken  auf  deine  Aufmerksamkeit  (siehe  „Ruf  der  Höheren 
Seele“). Man kann es direkt ansprechen durch das Herzensgebet oder 
Metta.  Und  Metta  ist  das  „kleine  Mahayana  für  Bodhisattvas-to-be“. 
Wer trotzdem eine Vorstellung braucht, übe die Vajrasattva-Meditation 
oder lasse sich von jemand Kompetenten eine vorgeben.

Intonation
Die einfachste Intonation ist der Laut OM (AUM). Das OM braucht man 
nicht verstehen, es ist sprachneutral, ignoriert den Verstand und wirkt 
deshalb bei jedem. Dieser Laut wird im Kehlkopf nahe dem Visuddha-
Chakra (siehe Kapitel „Kundalini“) erzeugt und läßt den oberen Körper 
(Bauch  und  Brust)  und  den  Kopf  vibrieren.  Diese  Vibrationen 
reduzieren oder verhindern das Denken und bewirken temporär eine 
Gleichrichtung  des  Energieflußes  in  den  Nadis  und  verbessern  die 
Stimme, die Atmung und die Gesundheit allgemein. Man beginnt mit 
dem A, dann folgt das U und das M. In der Anwendung ändert sich die 
Frequenz des AUM, mal tiefer mal höher und es sollte langgezogen 
sein. Das tiefe OM kommt dem Laut der Schöpfung nahe (siehe CMB 
kosmische Hintergrundstrahlung), die noch im Laufen ist. In manchen 
Schulen wird es vor oder nach der Meditation 1-2 Minuten geübt. Diese 
Intonation kann jederzeit (auch leise) angewendet werden und ist dem 
Mantra-Yoga entliehen.

104 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Ein-Punktheit und Atmung
Das  Fixieren  der  Aufmerksamkeit  auf  externe  Objekte  (Figur,  Bild) 
bewirkt, daß die Energie der Aufmerksamkeit dorthin abfließt. Gleiches 
bewirkt die Fixierung auf einen externen Punkt und ohne Festhalten an 
einer internen Stütze kommt es zu einer  unerwünschten Einengung. 
Eine  Punkt-Fixierung ist auch das viel empfohlene Beobachten des 
Atems an der Nasenspitze (Nasenlöcher),  dadurch sammelt  sich die 
Aufmerksamkeit im Kopf und kann zu Spannungen führen. Der Mensch 
lebt soundso vorwiegend im Kopf und solange der Körper nicht weh tut, 
weiß er nichts von ihm und schon gar nichts von seinen Füßen, aber 
genau dort muß er mit der Aufmerksamkeit eindringen. Das Bewußt-
Werden soll von den Füßen zum Kopf wandern, was eine innere Har-
monie  erzeugt.  Das  ständige  Verweilen  im  Kopf,  bedingt  durch  die 
Sinnesaktivitäten und durch das unaufhörliche Denken, bewirkt ein Ent-
weichen von psychischer Energie und genau das muß reduziert und 
letztendlich gestoppt werden! Denken gilt im Geistigen als eine Krank-
heit.  Der  Mensch soll  ja  nicht  schwächer  sondern stärker  werden. 
Beim  Üben  von  Anapanasati  (einfache  Atembeobachtung)  soll  das 
Heben und Senken des Bauches und Brustkorbs beobachtet wer-
den und nicht die Nasenlöcher. Noch besser ist es dabei seine Füße zu 
spüren, was Buddha das „Verbinden mit dem Erdelement“ nannte. Das 
Feststellen einer „Kühle“ im Atem beweist eine gute Aufmerksamkeit, 
diese Kühle ist das „Prana“ in der Luft (siehe „Pranayama“ und Kapitel 
„Kundalini“). Oft liest man von einer Ein-Punktheit oder Punktgerichtet-
heit,  was zur irrigen Annahme führt,  man solle sich auf einen Punkt 
konzentrieren, dann sei  alles gut.  Ein-Punktheit bedeutet das Errei-
chen  einer  gebündelten  und durch-nichts-mehr-abgelenkten Auf-
merksamkeit aller seelischen Kräfte auf ein gewähltes Objekt und 
ist bekannt als Konzentrationsfähigkeit, wobei Dharana zeitlich kurz 
und Dhyana zeitlich  unbegrenzt  ist.  Samadhi ist  eine  Reaktion auf 
eine Konzentration, durch die das Empfinden eines persönlichen Ichs 
vernichtet wurde. Ein-Punktheit ist ein sehr hohes und wichtiges Ergeb-
nis,  denn das Objekt  muß sein Geheimnis preisgeben. Die Konzen-
tration auf einen oder mehrere Punkte im Körper gehört zur Vollend-
ungsphase und bedarf  unbedingt einer Anweisung und Überwachung 
eines  spirituellen  Meisters,  denn  Konzentrationen  auf  einen  Punkt 
haben die Wirkung eines Brennglases!

Pranayama
Im Visudda-Magga (Kapitel "Achtsamkeit auf Ein- und Ausatmung")  ist 
das  achtsame  Beobachten  der  Ein-  und  Ausatmung detailliert  be-
schrieben. In den Lehrreden Buddhas wird über "Prana" als kosmische 
Grundlage allen Lebens und aller Prozesse wenig oder nicht referiert, 
trotzdem ist es wichtig, mehr darüber zu wissen. 

105 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Pranayama oder die Kunst des feinen psychischen Atems zum Erken-
nen, Ergreifen und Lenken von Prana ist eine eigenständige Wissen-
schaft, damit kann der Mensch bis zur Grenze des psychischen und 
transzendentalen  Lebens gelangen und  sein  Leben verlängern.  Das 
aus der Luft entnommene Prana zerfällt nach dem Einatmen in 5 „Zu-
ständigkeiten“, welche gewisse Funktionen im Körper steuern, Da sind 
Apana, Samana, Vyana, Prana und Udana. Für den Praktizierenden 
sind Apana und Prana von Bedeutung, sie müssen durch irgendeine 
Praxis  verriegelt werden, denn das Apana reguliert Geschlecht, Aus-
scheidung und Verdauung und versklavt den Menschen buchstäblich. 
Durch die Verriegelung wird der Mensch innerlich zu einem göttlichen 
Wesen (3. Jhana), es gibt keinen Rückfall mehr ins Animalische oder 
Dämonische. Dieses Ergebnis ist  genauso bedeutsam (siehe Kapitel 
"Sukhayana")  wie  die  Erlangung des  Bodhi,  denn  ab  hier  kann der 
Vollendungspfad relativ gefahrlos beschritten werden. 
Mit einfacher Pranayama-Technik kann das Denken kurzzeitig gestoppt 
werden. Ein weiteres Ergebnis eines erfolgreichen Pranayama ist das 
Leben unabhängig vom physischen Körper. Pranayama ist mit Vorsicht 
anzuwenden, denn es ist ein  zweischneidiges Schwert. Es gibt das 
grobe und feine Pranayama. Das grobe Pranayama erhöht  die phy-
sische und seelische Energie, ändert aber nicht den Charakter, das ist 
Aufgabe  des  feinen  Pranayama,  welches  das  physisch-psychische 
System verfeinert und das Loswerden unerwünschter Charaktereigen-
schaften wird durch Austausch von Tamas gegen Sattva (Licht) ermög-
licht - bei scheinbarer Reduzierung der physischen Kraft. Die psych-
ische Energieanreichung verstärkt  noch vorhandene negative Eigen-
schaften in die Animalität und sind diese in Übermacht, so geht das gar 
nicht gut aus, außerdem wird man karmisch anders beurteilt. Deshalb 
ist für richtiges Pranayama unbedingt ein echter Guru erforderlich, der 
die richtigen Übungen vorgibt und überwachen kann. Was unbekannt 
ist: Mithilfe von Pranayama wird eine  innere Spannung erzeugt, die 
den geistigen Aufstieg beschleunigt. Diese innere Spannung kann nur 
gehalten werden, wenn das Wachsein bzw. der Intellekt ebenfalls ge-
steigert wurde, d.h. pranisches (psychisch-energetisches) und intel-
lektuelles Potential  (Wachsein) bedingen einander. Ist  der gestei-
gerte Intellekt nicht gegeben, dann verbleibt wenig oder kein Prana im 
Menschen, egal wieviel man Pranayama übt, das Prana geht einfach 
ein und aus.  Zur Wirkung von Pranayama hier ein Kommentar eines 
tibetischen Meisters: 

Mit der Atemgymnastik kann man viel erreichen. Das Problem liegt nur 
bei den Voraussetzungen. Man muß sich einer wirkungsvollen Atem-
übung  sehr  detailliert  widmen.  Es  ist  unverzichtbar,  daß  man  sich 
dauerhaft im Vergegenwärtigen der Atemqualitäten im Bewußtsein übt. 

106 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Mit  Willenskraft  müssen wir  sie  annehmen,  damit  sie  in  Form eines 
Windes den Körper  durchwehen und auf  diese Weise alle  tödlichen 
Früchte  beseitigen.  Deshalb  sollte  man  immer  auf  das  Wehen  des 
Atems  achten,  der  viel  mehr  eine  psychische  als  physische  Ange-
legenheit ist und der gegen die tödlichen Früchte stärker wirkt, als ein 
unerfahrener Mensch meinen könnte. Diese Früchte stehen nämlich in 
direktem Zusammenhang mit seinem Bewußtseinszustand. Wenn also 
jemand  in  der  Lage  ist,  die  „Qualität  der  Luft“  in  sein  Bewußtsein 
aufzunehmen  und  diese  durch  seinen  Körper  fließen  läßt,  so  hält 
derjenige sich an einem Träger fest, mit dessen Hilfe er die schädlichen 
Früchte ausscheidet.

Der Weisheitswind als Beschleuniger
Was wenig bekannt ist, dass das Üben der Konzentration zu Zeiten des 
Weisheitswindes besonders günstig ist. Der Weisheitswind weht dann, 
wenn der Atem durch beide Nasenlöcher gleich strömt und nicht nur 
abwechselnd. Das gibt es ca. 12 x am Tag und wenn man zu dieser 
Zeit  Meditation oder Konzentration übt,  stellt  sich schnell  Ruhe oder 
tiefe Ruhe ein.  Wer also immer die Zeit  des Weisheitswindes nutzt, 
erreicht nach 3 Jahren die volle Erleuchtung, so sagen es die Mystiker. 
Das erfordert  beim Einzelnen Wissen durch Beobachtung, wann der 
Weisheitswind weht und die konsequente Nutzung dieses Effektes. Wer 
nicht mehr berufstätig sein muß, könnte diesen Beschleuniger optimal 
nutzen.

Mahamudra Meditation
Sie wird gleich ausgeführt wie die Meditation, jedoch mit offenen Augen 
und vorzugsweise in der Vairocana-Asana. Kernstück dieser Meditation 
ist die Bemühung, einen klaren Abstand und Trennung zwischen Beob-
achter und dem Beobachtetem (innere Vorgänge) herzustellen. Auch 
bekannt als die Bemühung um das „Höhere Wachsein“ oder die „Me-
ditation des Abstands“. Dies ist nicht leicht, denn die Persönlichkeit 
als  mächtiger  Faktor  will  sich  nicht  in  die  Karten  schauen  lassen. 
Gelingt dieses Abstand-Halten, dann laufen mit der Zeit die Gedanken 
aus wie Wellen im See. Mahamudra wird auch das „Große Loslassen“ 
bezeichnet, was ein erfolgreiches Nicht-Haften voraussetzt.  In dieser 
Bemühung wird das Weisheitsauge gereinigt und die Wissensklarheit 
steigt an und endet in der „Entfaltung der Essenz des Bewußtseins“. 
Das Weisheitsauge sollte von einem Guru geöffnet worden sein oder 
zumindest  1% aktiv  sein (siehe „Wichtiges Requisit“).  Ein spiritueller 
Meister kann dir sagen, ob die Bändigung des Denkens über den Atem, 
über  die  reine  Beobachtung  oder  mit  einer  Stütze  für  dich  gerade 
besser ist. Was nirgendwo erwähnt wird, daß zum Herstellen des „Ab-
standes“ ein Anker für den Fluß der Aufmerksamkeit benötigt wird, am 

107 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

besten  sind  das  die  Füße.  Zwischen  Mahamudra  und  Zen  (Bodhi-
dharma) ist fast kein Unterschied und es bedarf des Metta als Karma-
schutz. Mehr dazu im Kapitel „Mahamudra und Zen“.

Warum wenig Fortschritt?
Der Hauptgrund, warum durch die Meditation wenig oder keine Erfolge 
erzielt werden, liegt in der „unsachgemäßen“ Ausführung: 
a) man achtet nicht auf eine Stimmung, die muß besser sein als sonst, 
b) man schläft (döst) in der Übung ein, 
c) man wird von den Gedanken überwältigt oder „fortgeschleppt“,
d) man kann die Regungslosigkeit nicht halten, 
e) das in der Meditation Erreichte (Energie) wird später verschleudert 
und 
f)  es fehlt  überhaupt  an einer  gewissen Wachheit.  Achtet  man nicht 
darauf, so kommt man gleich oder schlechter aus der Übung heraus als 
man begonnen hat. 
g) Das Spielen mit auftauchenden magischen Fähigkeiten lenkt ab und 
beendet den Fortschritt oder bringt den Menschen auf einen Irrweg. 

Alles zur Konzentration

Allgemeine Definition siehe eingangs. Die Konzentration als ge-
bündelte Aufmerksamkeit  ohne Ablenkung bei  wachem Bewußt-
sein verfolgt mehrere Ziele: die Umformung des eigenen Wesens 
mithilfe  der  inneren  Kräfte  und  der  Erwerb  von  befreiendem 
Wissen. 

Bei der Konzentration ist unbedingt eine Stütze als Achtsamkeitsanker 
erforderlich. Diese soll breitflächig sein, konkret die Beine, weil unge-
fährlich.  Diese “extensive Basis”  muß in der Vorbereitungsphase im-
mer beibehalten werden.  Jeder wahre spirituelle Meister lehrt Kon-
zentration in Kombination mit einem inneren (unbeweglichen)  An-
ker (Stütze). Mehr dazu gleich unter Konzentrationsarten. Es gibt viele 
geistig-mystische  Fähigkeiten,  aber  die  Konzentrationsfähigkeit  ist 
das wertvollste, alle anderen sind dagegen wertlos.  

Die psychische (pranische) Kraft folgt der Aufmerksamkeit,  dies 
ist eine Gesetzmäßigkeit. Je konzentrierter die Aufmerksamkeit, desto 
wirkungsvoller und erkenntnisreicher die Konzentration. Wer also seine 
Aufmerksamkeit  ungehindert  nach  außen  wirft,  unterwirft  sich  den 
Rückwirkungen. 

Andere Stützen alleine wie ein oder mehrere Punkte im Körper (Rumpf 
und Kopf)  können mentale oder gesundheitliche Folgen hervorrufen, 

108 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wenn sie nicht von einem spirituellen Meister vorgegeben wurden. Die 
Konzentrationsfähigkeit  ist  eine  mystische  Fähigkeit  (Dharana),  sie 
funktioniert in jeder Lebenslage und auch im Tod. 

Mit der Konzentration sollen empirische Ergebnisse entwickelt werden:
(1) Zurückhalten (Speichern) der psychischen Energie und durch
(2)  innere  Spannung  die  Beobachtungs-  und  Unterscheidungskraft 
steigern.
(3)  Erlangen befreiendes  Wissen über  sich  selbst  damit  auch  die 
Kontrolle und Herrschaft über die inneren Prozesse. Über was Wissen 
erworben werden kann, ist im Unterkapitel "Über Wissenserwerb durch 
Konzentrationen" im Kapitel "Weg zur Vollkommenheit" angellistet.
(4)  Mit  der  Konzentration  bewirkt  man  das Sprengen der  unsicht-
baren Mauer im Bewußtsein. Konzentration ist das Nicht-Zulassen von 
jedweder  Ablenkung  durch  Gedanken.  Der  Übende  muß  lernen, 
zwischen sich als Beobachter und den Gedanken zu unterscheiden. Er 
muß erkennen, daß die Gedanken nicht sein wahres Ich sind, sondern 
Ausgeburten seiner Persönlichkeit.  Nur durch diese konstante Unter-
scheidung werden die Gedanken wirkunglos und die reine Objektivität 
gewinnt die Oberhand. Konzentrationen bewirken Veränderungen zum 
Besseren  oder  Schlechteren,  daher  Vorsicht.  Richtig  angewandt  auf 
gewisse Körperteile führt die Konzentration zur
(5)  Transformation des Wesens. Vorbedingung zum Erfolg  ist,  wie 
schon erwähnt, die Selbstbeoachtung im Alltag und das Eliminieren von 
Störfaktoren, verursacht durch Vergessen der Moral. Aber wer einmal 
jene tiefe  Ruhe erfahren hat,  die  durch das Berühren der  Leere im 
Bewußtsein hervorgerufen wurde, wird dies sein ganzes Leben nicht 
mehr  vergessen.  Einen Urlaub zum Erholen braucht  der  Yogi  nicht. 
Konzentrationsübungen  können  ungünstige  karmische  Eruptionen 
(plötzliche Schwierigkeiten im Alltag, Abfall der Stimmung) hervorrufen, 
deshalb ist parallell dazu für geistigen Schutz zu sorgen (siehe dazu 
Kapitel „Metta: liebevolle Güte“). Die Fähigkeit sich zu konzentrieren ist 
das  mächtige  und  inhärent  schlummernde  Potential  in  jedem  Men-
schen. Sie drückt sich aus durch die Unterscheidungs- und Beobacht-
ungskraft, psychische Festigkeit und mit ihr entwickelt  sich der über-
natürliche Intellekt.  Die Konzentration verbessert  und verschärft  sich 
bei erfolgreicher Bemühung. So auch die
(6)  feinstofflichen  und  intellektuellen  Sinnesfähigkeiten (Hell-
sehen, Helltastsinn, Hellriechen, Hellhören etc.), welche sich bei Ver-
schärfung der  Konzentration (3.  Jhana) entwickeln.  Auch erfährt  der 
Intellekt  ca.  200 Steigerungsstufen bis  hin zum Endzustand Buddho 
(Bodhi) und beginnt mit der Stufe "erleuchtende Umgebungsbeobacht-
ung". Die nächste Stufe "Genie" oder "entblockiertes Gedächtnis" kann 
sich der Mensch schon schwerer vorstellen. Die Basisessenz der Kon-

109 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

zentrationsfähigkeit ist Ojas (sublimierte Geschlechtskraft). Ohne Ojas 
gibt es keine gute Konzentration, welche hinter die Kulissen der materi-
ellen Welt in die feinstoffliche und in die transzendente Welt schauen 
kann. Mithilfe der Konzentration erlangt man auch Kenntnis über das 
Funktionieren des Samsaro und damit die Möglichkeit, aus dem 
(7) Universum auszusteigen, was das Ende aller Probleme ist.
(8) Der Rotor-Effekt ist Bestandteil einer guten Konzentration, d.h. auf 
der feinstofflichen Ebene werden Eindringlinge abgewehrt oder zerfetzt, 
wodurch der Übende jegliches Chaos fernhalten kann.
(9)  Die  Spiegelglattheit  des  Denkprinzips  legt  alle  Geheimnisse 
offen: die eigenen, die der anderen und die des Kosmos.
Welche Fähigkeiten und welches Wissen sonst noch mit welcher Kon-
zentration erreicht  werden kann,  ist  ausführlich  im Kapitel  „Weg zur 
Vollkommenheit“ beschrieben.
(10) Das Auflösen der Atavismen bewirkt ein Ausmisten der "Spreng-
fallen" im Unterbewußtsein, was zu völlig neuen und günstigeren Ver-
haltensweisen führt.
(11) Das Zerreißen der Fäden der Anhaftungen führt zu einer Befrei-
ung des Geistes (Bewußtseins) und korreliert mit Punkt (4)
(12) Löschen  der  Samskaras (Sinneseindrücke),  damit  keine 
Atavismen entstehen.

Konzentrationsarten
Man kann unterscheiden nach "mit"  Objekt"  oder "ohne" Objekt,  auf 
"internes Objekt" oder "externes Objekt" oder auf eine Kombination von 
allem. Unter Objekt wird die Bindung der Aufmerksamkeit verstanden, 
wobei dies ein Punkt, eine Fläche, eine Imagination oder eine Objekt-
menge sein kann. Als Sonderform gilt die Invokation, also Hervorrufen 
einer  Vorstellung von etwas,  was vorher  nicht  da war.  Bei  der  Ima-
gination sind die Objekte figürlich oder energetisch (z.B. Licht, Feuer) 
oder  beides.  Auch  kann man  unterscheiden  nach  Dauer:  kurzzeitig, 
lang anhaltend oder ununterbrochen. Die Konzentration auf die Leere 
bedingt als Einstieg ein Objekt (z.B. den Atem). Jeder spirituelle Meister 
lehrt  Konzentration als  Kombination  mit  einem inneren (unbeweg-
lichen)  Anker, der ein Punkt oder eine Fläche sein kann, das verhin-
dert  das  Verschwinden  in  die  Abstrakta  und  fördert  gleichzeitig  die 
Wahrnehmungsschärfe. wobei dieser innere Anker auch das alleinige 
Objekt sein kann, Spezialübungen setzen sich meist  zusammen aus 
mehreren Techniken, z.B. die 6 Yogas vo Naropa. Wie man sieht, kann 
man eine Vielzahl an Konzentrationsformen generieren oder benennen 
und so viele "Produkte" anbieten. Generell unterscheiden die Mystiker 
wie folgt:
Extensive Konzentration, Meditative Konzentration, Intensive Konzen-
tration* (Punktkonzentration), Gegenstandslose Konzentration*, Analy-

110 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

tische Konzentration (Leerheit) und Pranayama als spezielle Disziplin*. 
(* Hier nicht beschrieben).

Anfangsphase der Konzentration
Die Bemühung um die Konzentrationsfähigkeit ist anfänglich eine müh-
same Aufgabe und erfordert Ausdauer durch regelmäßiges Üben. Es ist 
nicht egal, in welchem Alter man anfängt. Wer das Glück hat, kurz nach 
der  Pubertät  damit  zu  beginnen,  bei  dem wird  alles  schnell  gehen, 
wenn er keine Fehler macht. Mit fortschreitender Lebensdauer beginnt 
sich das Element Tamas aufgrund der sich intensivierenden Ausricht-
ung auf materielle Werte und Sinneserlebnisse dieser Welt immer mehr 
einzunisten  und  dieses  Element  stemmt  sich  gegen  sattvische  Ein-
flüsse. Tamas lagert sich in den atomaren Zwischenräumen der Zellen 
ein. Generell kann man sagen, je älter man wird, desto schwieriger wird 
es, Erfolge in der Konzentrationsbemühung zu erreichen, da das An-
haften an dieser Welt und die Macht der Gewohnheiten dagegen wir-
ken. Dieses Tamas ist auch die Ursache von geistiger Passivität und 
später von Demenz, Alzheimer oder körperlichem Verfall  und Organ-
versagen.
Betrachten wir also einen Durschnittsmenschen im Durchschnittsalter. 
Anfänglich fühlt man sich beim Üben (mit geschlossenen Augen) wie in 
einem Zimmer ohne Licht, nichts ist erkennbar und scheinbar tut sich 
nichts. Aber unter Einhaltung der Bedingungen entdeckt man Stimm-
ungswechsel  und das  Denken als  einen unaufhörlichen,  übergangs-
losen  Strom von  innerlich  sichtbaren  oder  sogar  "mental  fühlbaren" 
Inhalten, die manchmal nur "vorbeihuschen" oder unangenehm kleben 
bleiben und stören. Die Entwicklung des "Abstand-Haltens", daß man 
als Übender nicht diese Denkinhalte ist, sondern daß sie im eigenen 
Wesen  "fremdproduziert"  werden,  ist  bereits  ein  bedeutender  Fort-
schritt. Hier beginnt der Kampf um die Vorherrschaft im eigenen We-
sen. Doch hier lauert schon der erste Feind. Gedanken können auf-
grund der verbesserten Bemühung als Gestalten im inneren Sinn er-
scheinen. Auch wenn dir Jesus oder Buddha erscheinen sollte, es ist 
ein Phantom. Sie sind nicht wirklich und lügen, um dich abzulenken und 
um deine Kraft zu stehlen. Oder sie bieten dir an, gewisse Wunder zu 
tun. Traue ihnen nicht und traue keinem "Einfall" –  sei auf der Hut. 
Vergiß nicht,  die Sprache der Astralformen ist  anders als die deines 
Gehirns. Die extensive Konzentration ist "astralblendend" und schützt 
davor,  doch  die  damit  verbundenen  Vibrationen  müssen  durch  eine 
Steigerung der Konzentration "ausgebügelt" werden. Aber die Ablenk-
ungen oder Versuchungen lauern nicht nur im subtilen Bereich, son-
dern können im Äußeren sehr konkret und direkt sein (z.b. das andere 
Geschlecht,  beruflicher Erfolg,  Wunderheilung, Rede oder Überzeug-
ungskraft etc.). Mit der Zeit wird die Heftigkeit der Gedanken, die sich 

111 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

aufzwingen wollen, immer weniger und eine wohltuende Ruhe beginnt 
sich einzustellen (Stimme der Stille) und man tritt in eine andere Zeit-
dimension ein. Erst beim Erscheinen von Licht bzw. Lichtblitzen weiß 
man genau, man ist  auf den richtigen Weg. Das ist  der Beginn des 
„Erleuchtens“. Doch dies ist noch lange nicht das Ende, immer weiter 
bzw. tiefer stellt man noch Spannungen (Unruhen) im eigenen Wesen 
fest, die nach wie vor den "klaren Blick" trüben. Das Bedürfnis zu üben 
steigt, ebenso die Schärfe der Unterscheidungskraft, welche sich auch 
im äußeren Leben wohltuend bemerkbar macht. Wird das Denkprinzip 
in die Leere übergeführt, dann ensteht Weisheit. Ein echter Guru wird 
dir den richtig Weg weisen und die Konzentrationen bei Bedarf anpas-
sen. Eine gute Konzentration muß sich als gesteigertes Wachsein im 
Alltag bewähren. Zu den Hindernissen siehe auch Unterkapitel "Warn-
ungen  und  Hinweise"  hier.  Will  man Fortschritte  erzielen,  so  ist  die 
Konzentration in  Form der  Selbstbeobachtung im Alltag fortzusetzen 
("sei wach bei allem, was du tust").

Konzentration in einer Nußschale
Ein spiritueller Meister hat die Praxis so zusammengefaßt: 

1.  Du mußt Dich selbst  über den Zustand der  Passivität  gegenüber 
dem Reflexiven erheben, d.h. durch ein andauerndes Produzieren einer 
allesüberragenden (ursachlosen) Freudigkeit in Dir gegenüber den 
automatischen, unbewußten Reaktionen auf die externe Welt.
2. Du mußt die  Selbstkontrolle (Selbstbeobachtung) entwickeln und 
intensivieren. Du mußt eine hartnäckige (anhaltende) Achtsamkeit auf 
alles entwickeln, was Du tust, d.h. auf das Gehen, Stehen, Essen, Han-
deln, Denken, Reden, Fühlen und Stimmungen usw.
3. Du mußt Dich um die Konzentration bemühen auf eine Art, daß Du 
an ein gewähltes Objekt denkst bzw. Dich darauf konzentrierst, also auf 
Deine Füße und Beine, aber insoweit  als daß Du dabei nicht Deine 
Aufmerksamkeit in die Dämmrigkeit oder Trübheit absinken läßt – also 
nur soweit, als Du immer und immer wieder zum normalen Registrieren 
der Dinge der umgebenden Welt zurückkommen kannst. Denn nur so 
stellst Du die Kontrolle über die Achtsamkeit (Wachheit) sicher. Diese 
Art der Konzentration wird von den Buddhisten die „Schwelle zur Kon-
zentration“ genannt.
4.  Wenn  Du,  infolge  der  Reihenfolge  dieser  Schritte,  einen  solchen 
Grad der Achtsamkeit (Wachheit) erlangst, daß das Absinken (Eindäm-
mern) nicht mehr auftritt – auch dann nicht, wenn Du Deine Aufmerk-
samkeit  auf  ein  einziges,  speziell  imaginäres,  d.h.  ein  unwirkliches 
Objekt  der  Konzentration,  lenkst  –  so  kannst  Du die  Schwellenkon-
zentration in eine totale Konzentration wandeln. Diese Konzentration 
hilft  Dir,  das  Tagesbewußtsein,  d.h.  das  Bewußtsein  basierend  auf 

112 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Erfahrungen, in die Sphäre der inneren Phänomena zu verlegen, ohne 
die  Achtsamkeit  (Wachheit)  zu  verlieren,  egal  ob  Du  träumst  oder 
korrekt alles unterscheiden kannst, was in dieser Sphäre geschieht. Auf 
diese Weise hast Du in Dir selbst den Zustand der Weisheit realisiert.

Extensive (transformative) Konzentration

Es ist eine uralte Schlüsselübung, sie ist älter als alt (10.000 )BC. Auch 
die die alten Ägypter kannten sie und haben und so der Natur alle Ge-
heimnisse entrissen.  Die Dharmalehrer  kennen sie nicht.  Es gibt  im 
Hauptkapitel „Begleitendes Wissen“ eine eigene Kommentierung dazu. 
Die  Übung wurde früher  nur  mündlich weitergegeben,  konkrete  Auf-
zeichnungen existieren nicht. Diese Übung zusammen mit Beachtung 
der  edlen Versittlichung ist  mindestens so  gleichwertig  wie Lamrim 
oder Ngöndro, ja geht sogar  darüber hinaus, man kann den Zustand 
Buddho damit  realisieren.  Diese Übung kann eine Person bis ins 4. 
Jhana,  bis  zur  gegenstandlosen Konzentration begleiten.  Der  Vorteil 
liegt daran, daß sich bald die ersten Ergebnisse einstellen. Wer diese 
Form von Konzentration wählt, muß sich auch um die Selbstbeobacht-
ung und den Karmaschutz bemühen. Geübt werden darf nur in  guter 
Stimmung. Ist diese nicht vorhanden, übt man später oder übt etwas 
anderes, z.B. das Metta oder OM.
Die extensive  Konzentration ist eine Aufmerksamkeit auf einen  groß-
flächigen Körperteil, der als Stütze (Anker) dient. Man richtet den Fluß 
der Aufmerksamkeit auf den neutralen Körperteil der 2 Füße, d.h. auf 
die  Hautoberfläche  vom Knie  abwärts.  Dies  wiederum erzeugt  eine 
Wärme oder ein Kribbeln. Bei dieser Fußübung genügt das Sitzen auf 
einem Stuhl, notfalls im Liegen mit angezogenen Knien bei Krankheit. 
In  einer  Sitzasana  umfaßt  die  Aufmerksamkeit  das  ganze  untere 
Dreieck. Die Übung selbst ist harmlos, weil keine Organe betroffen sind 
und sie kann tagsüber überall unbemerkt geübt werden (siehe Bild am 
Kapitelende). In der Mystik heißt es: „Sind die Füße rein, dann ist auch 
das ganze Wesen rein“, wobei das Reinigende nicht H2O sondern die 
Aufmerksamkeit mit Freude ist. Sind die Füße warm, so fühlt sich der 
Mensch wohl.  Später bei  sich steigernder Intensität  melden sich ge-
wisse Punkte, die man dann miteinbezieht. Die wichtigsten Wirkungen 
dieser Konzentration bestehen a) in der Astralblendung, b) im Lösch-
en der täglichen Sinneseindrücke (Samskaras), c) im Reduzieren des 
sinnlosen  Denkens  und  des  Grübelns,  d)  im  Aufheben der  Anhaft-
ungen (subtile Verbindungen zur Welt), e) im Auflösen von Atavismen, 
f) in der Erhöhung des Wachseins im Alltag und der inneren Spann-
ung, g) im Rotor-Effekt, h), im Erzeugen einer psychischen Stabilität 
verbunden mit dem Bannen der Gedanken.- dies wird bewirkt durch 
das das mystische Element „Erde“ in den Füßen. Der Rotor-Effekt hält 
Wesen aus der Astralwelt fern, die auf der Suche nach „Futter“ sind und 

113 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

eindringen  wollen  und  vertreibt  normal-chaotische  Menschen,  daher 
Vorsicht am Arbeitsplatz. Bei Einhaltung der Bedingungen steigert sich 
die Wachheit, die innere Freude und die Kraft des Ojas. Eventuell auf-
tretende Schwächeanfälle danach beweisen die Wirkung der Transfor-
mation. Mit dieser Übung ändert sich auch die Qualität des Atems und 
kann  gezielt  mit  lautlosem Anapanasati  oder  Pranayama kombiniert 
werden. Sie kann als die allesumfassende Übung bezeichnet werden, 
denn mit ihr wird der "geistige Körper" vom Kopf abwärts bis zu den 
Sohlen gewoben. Als Endprodukt entsteht der "diamantene"  Körper. 
Es ist die einzige komplett durchgehende Konzentrationsübung und die 
Buddhas  der  Vergangenheit,  Gegenwart  und  Zukunft  werden  nichts 
besseres finden. Zu dieser Übung siehe 2 Abbildungen als „Weltkultur-
erbe des Geistigen“ am Ende des Kapitels. Übrigens diese Übung führt 
zu Erkenntnissen und Offenlegung aller Geheimnisse der materiellen 
und feinstofflichen Natur. Eine praktische Zusatzübung ist „Chen Mel“ 
(Panzerhemd) zum Schutz unter den Menschen. 

Allgemeine Hindernisse
Die  primären  Hindernisse  entstehen  durch  Anhaftungen,  durch 
Verlangen (Sinnesgenuß), unnötige Ablenkungen in die Welt  und 
durch Fehlen von Ojas, also der Durchdringungs- oder Unterscheid-
ungskraft als Mittel gegen den Nebelstrom des Unterbewußtseins. Wo-
ran man haftet und wo die Begehrlichkeiten hinlaufen, erkennt man in 
jeder guten Übung. 

Gefahren allgemeiner Art
1.  Fehlender  Karma-Schutz  (kann  schlimmstenfalls  existenzvernicht-
end sein)
2.  Verschleudern  der  gerade  angesammelten  Energie:  man  fängt 
dauert wieder von vorne an (Sisyphos).
3. Übertragung von Energie durch Beten für konkrete Personen  oder 
durch Quatschen mit  Lebenspartner,  Familienmitgliedern etc.,  die für 
Geistiges nicht übrig haben.
4. Durch falsches Üben kann das Bewußtsein eingeengt oder die Acht-
samkeit abgebaut werden.

Wichtige Warnungen und Hinweise
Der Leser sollte diese ernst nehmen und genau studieren. Ein spiri-
tueller Meister schrieb zum Thema Meditation und  Konzentration fol-
gendes: 

Jeder, der die Konzentration übt, sich muß sich ständig dessen bewußt 
werden,  was er  tut,  wenn er  sich konzentriert,  ohne daß ihm dabei 
seine Wesenheit aus dem Bewußtsein und der Gegenstand, die Stütze 

114 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

oder  das  Objekt,  für  die  Konzentration entkommen darf.  Durch  das 
Erfassen des Gegenstands oder der Stütze in der  Konzentration, zu-
sammen mit dem lebhaften und wachen Bewußtwerden dieser Arbeit, 
gelangt  er  eigentlich  zu  einer  kontrollierenden  Tätigkeit.  Und  damit 
kann die Konzentration qualitativ gefärbt werden, so ist diese bewußte 
Tätigkeit  auf  der  mentalen  Ebene  die  Voraussetzung  des  weiteren 
möglichen Fortschreitens. In der Regel wird auf ein solches Vorgehen 
nicht geachtet. Je nach den wesensmäßigen Tendenzen strengt sich 
ein auf solche Art Übender an, die Ruhe und Stille hinter den wesens-
mäßigen Äußerungen zu erfassen, aber wegen ungenügender Schutz-
macht durch die moralischen Bemühungen trägt der 

a) Erste  in das so tätige Denkprinzip und Bewußtsein die Vibrationen 
der Animalität hinein, verbunden mit aller Dunkelheit und Gefahr der 
Wirkungen  der  spontanten  animalischen  Vitalität. Dann  ist  ihm 
allerdings die Ruhe und Stille hinter den Wesensäußerungen nur eine 
dunkle  Unbeweglichkeit,  trotzdem  aber  schwanger  mit  der  latenten 
Animalität,  die  aus  dem  ausgerichteten  Denken  durch  die  Konzen-
tration noch mehr gestärkt herauskommt, und gerade deshalb, weil er 
auf die Moral nicht geachtet hat, hat er die Bedingungen für das weitere 
Bestehen und die Entfaltung der Animalität nicht beseitigt. Aus diesem 
Grund  wird  allerdings  die  seelische  Wiedergeburt,  die  aus  seiner 
Konzentration stammt, zu einem bedeutungslosen Ereignis, denn aus 
ihr kommt zum abermaligen Leben beinahe derselbe Mensch heraus, 
welcher  eigentlich  durch  die  intensive  Wirkung  der  Konzen-tration 
vernichtet werden sollte.

b)  Der Zweite  wieder  denkt  nicht  über  das  Problem der  guten  und 
wertvollen  Konzentration nach, und daher ist  sein Versuch eigentlich 
nur  eine  Bemühung  zur  Schmälerung  des  Bewußtseins und  eine 
Bemühung zum  bloßen Verhüllen der Stumpfheit (nicht mehr fest-
stellbares Tamas).

c) Der Dritte, voll von wilder Animalität, findet in der Konzentration die 
Stärkung seines Temperaments und unter seinen Drücken führt er oft 
eine  Konzentration durch,  welche  ein  bloßes  Schauen  auf  einen 
imaginär guten seelischen Zustand ist, wobei seine ganze Wesenheit 
weiter in der Animalität ohne Hindernis pulsieren kann - und zwar so 
frei und undiszipliniert, als ob es kein geistiges Bestreben gäbe.

d) Der Vierte wiederum ist gefangen in einer fixen Idee mit der er sich 
identifiziert, infolgedessen ist er sich ihrer nicht mehr bewußt und wird 
durch sie als eine wesenmäßige Kraft mitgerissen (Anmerkung: über-
flutetes  Bewußtsein),  und  so  bemüht  er  sich  in  dieser  mystischen 

115 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Übung nur darum, daß er durch sie noch vollkommener hingerissen 
wird als wenn er sich nicht konzentrieren würde.

e) Der Fünfte findet in der Konzentration eine Hilfe bei seinem Flüch-
ten vor dem Selbstbewußtwerden im Ich, das ja nicht verlassen werden 
sondern verwandelt oder erhöht werden soll. 

f)  Der  Sechste  findet  in  der  Konzentration einen  Helfer  in  der  Voll-
endung des  Zergehens im Abstrakten auf der Ebene des Bewußt-
seins,  eines  Zergehens  im  Nichts,  wo  die  Animalität  nicht  zerstört, 
sondern  nur  in  (vorübergehende)  Ruhe  gebracht  werden  kann.  Ein 
solcher Zustand kann schon aus logischen Erwägungen nicht dauer-
haft  sein,  gerade  wegen  der  karmischen  Dispositionen  der  verkör-
perten Wesen, sodaß man erwarten kann, daß der sich bemühende 
Mensch nach einer Zeit aus seiner scheinbaren Beruhigung zu einer 
noch größeren Begierde und Gefräßigkeit erwacht. 

g) Beim Siebten aber kommt es manchmal bei einer solchen Abtötung 
zur  Erschöpfung der Lebenspotenz durch geisterhafte Personifika-
tion menschlicher Leidenschaften, die im (unsichtbaren) Raum wohnen 
und  durch  ihn  hindurchwandern  auf  der  Suche  nach  möglichen  Er-
nährern. 

Ein  verantwortungsvoller  Dharmalehrer  oder  -lehrerin  wird  seine 
Gemeinde darüber aufklären, den auch bei der „harmlosen“ geführten 
Meditation kann es negative Effekte geben.  Es ist seine Pflicht! Ein 
wahrer  spiritueller  Lehrer  überwachtseine  Schüler  und  weist  auf 
Fehlentwicklungen hin oder ihn/sie bei anhaltender Nicht-Befolgung ab-
lehnen.  Sollte  ein  solcher  Lehrer  nicht  über  das notwendige Erfahr-
ungswissen verfügen oder sich nicht darüber informiert haben, so kann 
man davon ausgehen, daß dieser für eine weiterführende Entwicklung 
unbrauchbar ist. Hier trennt sich die Spreu vom Weizen. 

Vergleich Meditation und Konzentration
Auf nächster Seite gibt  es eine Vergleichstabelle zwischen geführter 
und  stiller  Meditation  und  Konzentration.  Die  Tabelle  soll  aufzeigen, 
was generell  erreicht  werden kann oder  nicht.  In  der  Liste  sind  die 
wichtigsten Kriterien aufgeführt. Die Zuneigung zu der einen oder an-
deren  Übungsform  läßt  erkennen,  welche  Erwartungshaltung  man 
selber hat bzw. was der Dharmalehrer weitergeben möchte. 

Meditation im Buddhismus
Allgemein wird das Ziel der Meditation im Buddhismus als die Entwick-
lung von geistiger Stille,  Freude und Klarheit  (Samatha) als Voraus-

116 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

setzungen für die Entwicklung von Einsicht und Weisheit gelehrt, die 
sich bei  entsprechender Geduld von selbst  entwickelt.  Hier im Buch 
wurde klar defniert, was ist Meditation und was ist Konzentration.  Im 
modernen Sprachgebrauch wird Meditation oft ungenau verwendet und 
beinahe  jede  Tätigkeit,  der  irgendein  positiver  Effekt  auf  den  Geist 
attestiert wird, wird Meditation genannt. Auch taucht bei den Versenk-
ungen der Begriff Kontemplation auf. Wie man sieht, werden Begrifflich-
keiten oder Definitionen je nach Belieben verwendet. Die Tabelle auf 
nächster Seite kann helfen. 

117 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Vergleichstabelle
    G = geführte Meditation, S = Stille Meditation, K = Konzentration

Zweck, Ziel oder Ergebnis G S K

Ausführbarkeit immer möglich (ohne Asana) o o JA

Mantras, OM, Rezitationen JA o o

Körperliche Regungslosigkeit MUSS MUSS   MUSS

Achtsamkeit psychisch (Denken) möglich JA JA

Unterscheidungskraft (Viveka) wenig JA JA

Festhalten an einer Stütze (Anker) möglich möglich JA

Überweltlicher Intellekt wenig JA JA

Atembeobachtung einfach JA JA JA

Psychisches Pranayama o möglich JA

Innere Ruhe und Harmonie JA JA JA

Erkennnen des Denkens möglich JA JA

Erkennen von Denkinhalten und Rückschlüsse auf 
Fehlverhalten

möglich JA JA

Erkennen/Löschen von Anhaftungen möglich JA JA

Erkennen innerer Impulse o JA JA

Reduzierung des Irrlaufs des Denkens gering JA JA

Gar kein Denken mehr o möglich JA

Eintritt in die Leere o möglich JA

Übergang ins 2.oder 3. Jhana o JA JA

Halten vorgegebener Imaginationen möglich JA JA

Löschen von Samskaras kaum teilweise JA

Astralblendung o möglich JA

Erlangen der Konzentrationsfähigkeit 
(Dharana/Dhyana)

o möglich JA

Gleichrichten des pranischen Stromes gering möglich JA

Erringen und Halten innerer Spannung o JA JA

Wesensumwandlung (Transformation) gering teilweise JA

Durchströmung des geistigen Atems o möglich JA

Rotor-Effekt (Astralmauer) o möglich JA

Ausdehnung des Bewußtseins o möglich JA

Kosmische Ausdehnung Bewußtsein o möglich JA

Wissen über alles* o teilweise JA

Erwerb mystischer Fähigkeiten (Siddhis) o möglich JA

Ausstieg aus dem Universum (Paranirvana) o o JA

    * Wissen über sich selbst, über alle anderen und über den Kosmos

118 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Geistige Zeitzeugen in Stein gehauen

Abbildung 1: Ägyptische Priester in Abu Simbel. In Stein hinterlassene 
Zeitzeugen in tiefer  Versenkung durch Konzentration auf  oder in die 
Beine (mehr dazu unter "Transformative Konzentration"). In China gibt 
es gleichweise große Statuen mit sitzenden Buddhas.

Abbildung 2: Tempelwächter vor einem Tempel in Bangkok. Die dicken, 
weißen Beine symbolisieren Kraft, Macht, Stabilität und Entschlossen-
heit erworben durch Konzentration – das Böse abwehrend. 

Das so "Offensichtliche" ist und bleibt für geistig Schlafende ein Ge-
heimnis, sie reisen lieber zum Mars als in sich selbst, erforschen weit 
entfernte Galaxien oder jagen einem Neutrino nach.

119 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

120 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Glaube, Wissen, Gebet, Nicht-Zweifeln
Als Glaube wird allgemein der Glaube an Gott oder Götter verstanden 
oder die Vorstellungswelt bzw. philosophische Grundlage einer Religion. 
Man stellt dir die Frage: Woran glaubst du? Welches ist dein Glaube? 
Da aber der Mensch an vielerlei Dinge glaubt, wollen wir uns mit dem 
Glauben näher beschäftigten.

Der Glaube ist in gewissen Religionen, u.a. im organisisierten Christen-
tum,  vor  allem  eine  Aufforderung  an  die  Menschen,  etwas  als  real 
anzunehmen, was sich der normalen Sinnes- und Gefühlswahrnehm-
ung entzieht und von dem angenommen wird, es existiere auf die eine 
oder andere Weise. Der Glaube schließt damit Lücken, die es allerdings 
irgendwann  einmal  zu  ersetzen  gilt  durch  Erkennen  der  Wirklichkeit. 
Damit  ist  der  Glaube in  einer  Religion  ein  Bindeglied  zwischen dem 
Leben der Menschen im Materialismus und Existenzkampf und auf der 
anderen Seite zwischen der Möglichkeit, in glücklicheren Bedingungen 
leben zu  können,  wenn man bestimmte Voraussetzungen erfüllt.  Die 
schriftliche Auslegung in einer Religion verlangt leider auch, Dinge zu 
glauben, die im Widerspruch zur Realität oder Naturgesetzen stehen. 
Daraus entstanden dann Dogmen als unheilvolle Indoktrinationen. Der 
Glaube generell und als Bindung zu einer Religion steht diametral zur 
Haltung der Naturwissenschaft, für die nur das Beweis- und Reprodu-
zierbare gilt  und die sich nach zähem Ringen von Dogmen und häß-
lichen Bevormundungen befreit hat. Generell bedeutet  der  Glaube ein 
Nicht-Wissen, er schließt Lücken und projiziert eine fiktive Realität.

Etwas zu glauben, ohne es selbst überprüfen zu können, ist generell mit 
Vorbehalt anzunehmen, auch wenn es sich im konkreten Fall später als 
wahr herausstellen sollte.  Aus diesem Grund ist  ein  Atheist eher für 
eine  geistige  Entwicklung  geeignet,  weil  er  durch  keinen  religiösen 
Glauben behindert wird. Wenn ich etwas höre, was ich nicht glauben 
kann, dann sollte ich um Überprüfbarkeit oder Quellen bitten, um mich 
selbst zu überzeugen. Auch wenn etwas von vielen Personen bestätigt 
wird, muß es nicht immer wahr sein. Wie lange haben sich die Men-
schen gegenseitig bestätigt, daß der Planet Erde eine flache Scheibe 
sei?  Die  geistigen  Lehren  ermöglichen  es,  die  Wahrheit  und  alle 
Realitäten bis zur letzten Konsequenz zu erfahren. Doch der  Glaube als 
psychologisches Potential  hat  auch positive  Seiten,  wie  nachstehend 
erläutert wird. 

Der Glaube hat zweierlei Aspekte oder Funktionen. Erstens soll er dem 
Menschen verdeutlichen, daß es etwas qualitativ Höherwertiges gibt, 

121 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wie z.B. die Ideale der Menschenrechte. Die Neigung der Menschen an 
etwas zu glauben, besteht in der innewohnenen Ahnung oder Suche, 
daß es etwas Besseres geben müsse als der gegenwärtige Zustand. 
Leider haben organisierte Religionen in ihrer Unwissenheit und materia-
listischen  Absicht  die  innewohnende  Tendenz  des  Menschen  miß-
braucht, nämlich zum Ursprung des Seins, zum Licht, zur wahren Frei-
heit zurückkehren zu wollen Es sind dies jene Dogmen, die den Men-
schen dazu bringen, sich von dieser Religion abzuwenden, wenn er erst 
mal begriffen hat, daß sie im realen Leben nichts taugen. 

Zweitens bedeutet Glaube eine Erwartungshaltung, ein Wünschen, ein 
Ersehnen von etwas. Ein solcher Glaube veranlaßt die Menschen zu 
beten,  also  um  etwas  von  einer  unbekannten  Macht  zu  erbitten. 
Mehrere Religionen bietet dafür das Gebet auf externen Objekte an, die 
für den Betenden abstrakt sind und wenig Wirkung zeigen. Besser darin 
sind die Materialisten, die an die Realisierbarkeit  ihrer Ideen glauben 
bzw. nicht daran zweifeln, weil diese bereits „greifbar“ sind. Damit sind 
wir bei der Bedeutung des Glaubens in der geistigen Entwicklung. Die 
Mystiker oder Yogis verstehen den 

Glauben als Nicht-Zweifeln
Sie verstehen darunter das Festhalten am Ersehnten in Gedanken über 
eine  gewisse  Zeitstrecke,  z.B.  mehrere  Tage.  Dabei  darf  es  keinen 
anderen Wunsch geben. Wird dieses Ersehnen zerhackt durch andere 
Wünsche, so sprechen die Materialisten vom „hart daran arbeiten“, denn 
so wird sich in die Länge ziehen. Es dauert immer etwas, bis das Ergeb-
nis  eintritt,  denn  man  muß  zuerst  im  Reich  der  Ursachen  eine  Art 
Vakuum erzeugen.  Je  mehr  Menschen  das  gleiche  ersehnen,  desto 
schwieriger wird es, es zu erlangen. Wem soll denn Priorität eingeräumt 
werden? Der  wird  Erfolg  haben,  dessen Sinn ununterbrochen darauf 
fokusiert ist oder etwas will, was andere nicht wollen. Also er/sie muß 
„lästig“ sein. Darin kann man auch den Erfolg der Lobbyisten erkennen. 
Ist man lau in dieser Sache, also zerstreut in den Vorhaben, dann wird 
das Gewünschte nicht eintreffen, denn man hat es laufend im Denken 
durch  etwas  Anderes  ersetzt.  Hat  man das  Nicht-Zweifeln an  einer 
Sache ausprobiert und der Erfolg hat sich eingestellt, dann erzeugt das 
Zuversicht, Vertrauen und Sicherheit.  Daraus kann wiederum eine Art 
lebendiger  Glaube  entstehen,  besser  gesagt  ein  stabiles  Nicht-
Zweifeln als magisch-mystische Fähigkeit. In diesem Falle ist das Ein-
treffen des Erwünschten der individuelle Beweis, der allerdings laborhaft 
nicht nachgewiesen werden kann und sich der Naturwissenschaft, ob-
wohl real, entzieht. Dieses  Nicht-Zweifeln ist auch wichtig, wenn man 
sich eigene Ziele steckt, denn nur so wird man nach innen und außen 
zuverlässig bzw. treu zu seinem Wort sein - man hält seine Versprechen 

122 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

oder gibt keine ab, wo man schon vorher weiß, daß man sie nicht ein-
lösen  kann  oder  will,  was  Verlogenheit  wäre.  Nicht-Zweifeln  ist  ein 
elementarer Faktor in der geistigen Entwicklung. In der geistigen Ent-
wicklung ist der lebendige Glaube erlaubt, um günstige äußere Beding-
ungen zu erzeugen und um den inneren Fortschritt  zu gewährleisten 
oder zu beschleunigen. Es gibt mehrere Arten seinen lebendigen Glau-
ben auszudrücken, einer davon ist Beten oder Mantras wiederholen. 

Wie betet man richtig?
Das Beten kann man auf mehrere Weisen ausführen, also im Denken, 
im Murmeln oder Sprechen, im Fühlen oder Handeln und dann temporär 
oder immerwährend. Weitere Details und was für dich geeignet ist, soll 
dir dein geistiger Führer erklären. Wenn keiner vorhanden, wähle etwas 
Einfaches und Erhöhendes.
Beim Beten als Anbetung soll der Betende sich bewußt sein, was er da 
tut.  Das  Werfen  der  eigenen  psychischen  Energie  auf  ein  externes 
(totes) Objekt ist nicht das Ziel. Wohl könnte man mit Ausdauer auch 
einen Hundezahn zum Leuchten bringen.  Wegen oder  mit  derselben 
psychischen  Tranferenergie  leben  die  sozialen  Medien.  Das  externe 
Objekt (Thangka, Bild, Stupa, Figur etc.) ist eine tote Materie und die 
vom Betenden freigesetzte psychische Energie schwirrt im Raum herum 
und ist Nahrung für Astralwesen, denn die sehen nur einen „Freßnapf“. 
Wesen  höherer  Kategorie  (Götter)  haben  ihren  Lebensraum in  ganz 
anderen Frequenzbereichen, sie wissen von dir nichts. Es kann auch 
dazu kommen, daß diese frei herumschwebende Energie sich zu einem 
subtilen Popanz formt, der sich dann davon ernährt. Ein europäischer 
Mystiker hat es so formuliert: „die Diebe des Unsichtbaren sind schlim-
mer als die Diebe der Erde“. Ja wie dann richtig beten? 

Richtiges Beten ist das Ansprechen eines inneren Kraftzentrums, 
so sagen die Meister, denn dieses ist mit der allmächtigen kosmischen 
Kraft verbunden. Dein Guru, Lama oder anderer Repräsentant wird dir 
das  erklären.  Beim  Beten  oder  Mantras-Murmeln  mit  einer  inneren 
Imagination ist  die induzierte Qualität  (Motivation) das Entscheidende 
und nicht die Form. Gebete oder Mantras sollen ja Kräfte und Qualitäten 
in einem selbst zur Entfaltung bringen. Das externe Objekt soll nur als 
Impulsgeber zu einer inneren Sehnsucht dienen. Wird die Anbetung zu 
einem monotonen Auf und Ab im Sing-Sang, so ist die Wirkung gering. 
Warum? Die Worte gehen zwar ins Gedächtnis, aber die nötige Samml-
ung der geistigen Kräfte ist durch die Ablenkung (Lesen, Singen, Instru-
mente bedienen) kaum möglich. Es kann wohl zu einer Erhebung des 
Gefühls kommen, die aber nur kurz anhält. Ob das Erwünschte dann 
eintritt oder nicht, kann sich jeder selbst bestätigen. 

123 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Über die Reichweite des richtigen Betens mit Nicht-Zweifeln kann man 
sich  überzeugen,  und  zwar  auch  im  äußeren  Leben.  Wer  z.B.  sein 
Inneres mithilfe eines Gebets in Stimmung bringt, damit nur ein einziger 
Wunsch seine geistigen Kräfte ausrichtet, kann auf diese Art und Weise 
etwas erreichen. Ein Gebet erzeugt eine innere Vibration, während ein 
Wunsch kurzzeitig einen Druck darstellt.  Beides richtet ein Wesen so 
aus,  daß  es  zu  einer  wirkungsvollen  magischen  Kraft  wird,  die  das 
gewünschte magische Ergebnis immer dann herbeiführt, wenn es denn 
möglich sein wird,  daß es sich erfüllen kann. Jesus hat  durch Nicht-
Zweifeln  so  einige  „Wunder“  bewirkt.  Man  kann  auch  dem  inneren 
Kraftzentrum einen Befehl zu erteilen,  was einem Vertrag gleicht.  Da 
alles karmisch gedeckt sein muß, kann dann das Schicksal temporär 
Verzicht  durch  Askese  (Entsagung)  verlangen  bzw.  auferlegen.  Das 
können äußere  Drucksituationen  oder  materieller  Verlust  sein.  Daher 
soll man vorsichtig sein, was man auf diese Weise erbittet. 

124 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

                       Lamrim und Ngöndro
Lamrim oder Ngöndro sind speziell für die Vorbereitungsphase entwick-
elte  Systeme.  Buddha  Shakyamuni  selbst  hat  diese  Vorbereitungs-
übungen nicht gelehrt. Sie wurden 1500 Jahre später von Atisa verfaßt 
("Die Lampe auf dem Pfad zur Erleuchtung“), was einer speziellen Ex-
trahierung  (Auslegung)  aus  den  Sutras  gleichkommt.  Gampopa  hat 
dies in seinem "Jewel Ornament of Liberation" ebenfalls konkretisiert. 
Tsongkapa hat später Atisas Werk noch verfeinert. Die Vorbereitungen 
bestehen aus "5 Ansammlungen" und sollen notwendige innere Um-
formungen bewirken und einen Rückfall in das Sinnesleben und Sam-
saro verhindern. Erst dann seien Voraussetzungen für den "lotrechten 
Pfad der Vollendung" gegeben. Siehe dazu auch Kapitel "Tibetischer 
Tantra". Bei den Kagyü gab es dies anfangs nicht, erst nach Gampopa. 
Dazu gibt  es  2  Fragen:  Erstens,  ob  die  Vorbereitung nur  auf  diese 
Weise möglich ist oder ob es auch anders geht? Zweitens, wie war es 
schon vor  Atisa und seinem Werk möglich,  daß Buddhas entstehen 
konnten? Es hat vor Atisa und danach Menschen gegeben, die ohne 
Lamrim den Zustand Buddho erreicht haben. Das Grundproblem von 
Lamrim und Ngöndro in der Praxis besteht darin, daß der Strebende in 
einen Modus der Unterwürfigkeit, des Wünschens und der Anbet-
ung manövriert wird und die Wichtigkeit der analytischen Selbstbeob-
achtung dabei untergeht, er soll doch zu einem "Eroberer" werden.

Klassifizierung nach Befähigung in Lamrin oder Ngöndro
Diese  Klassifizierung  ist  pauschal  und  berücksichtigt  nicht  das  Vor-
handensein des „karmischen Kapitals“ einen jeden Einzelnen. Es wird 
folgendes angenommen:
1.  Menschen mit  bescheidenen Beweggründen suchen im Samsara 
nach  Glück;  Ihr  Motiv  ist  es,  eine  hohe Wiedergeburt  zu  erreichen. 
Buddhisten  gehen  traditionell  davon  aus,  daß  dieser  Bereich  die 
meisten Menschen betrifft, die eine bessere Wiedergeburt anstreben. 
Sie sind mit Zeremonien, Gebeten oder einfacher Meditation zufrieden.
2. Menschen mit  mittlerer Motivation, die primär auf der Suche nach 
eigener Erleuchtung durch Aufgabe der Sinnesfreuden und Abkehr von 
der Welt streben. Bleibt dieser nach der Erleuchtung bei der eigenen 
Problemlosig-  und Unantastbarkeit,  dann ist  er  nutzlos  für  die  Welt. 
Diese  Einteilung  berücksichtigt  nicht,  daß  auch  das  Streben  nach 
„einfacher“  Erleuchtung  immer  einer  hohe  Motivation,  Ausdauer  und 
Askese bedarf.
3. Menschen mit hohen Motiven, die auf der Grundlage ihrer Einsicht, 
die im Laufe des geistigen Fortschritts heranreift, mit aller Motivation 
danach streben,  der  Menschheit  aus dem „grausamen Samsaro“  zu 

125 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

befreien, aber genau wissen, daß zuerst die eigene Erleuchtung erzielt 
werden muß, denn ohne Weisheit kann man nicht richtig helfen. 
Das Problem bei der Klassizierung besteht darin, daß im Lamrim oder 
Ngöndro alle Nicht-Ordinieren automatisch in die 1. Klasse eingeordnet 
werden und wichtige Anleitungen für die Hinayana-Stufen (siehe 1. bis 
4. buddhistisches Jhana) nicht gegeben werden, dafür die edlen Ziele 
beinahe  indoktrinativ  vermittelt  werden,  doch  zuerst  muß  die  Basis 
gelegt werden. Dabei hilft das „kleine Mahayana“. Die Mahayana-Moti-
vation ist solange unausgereift, solange die Persönlichkeit noch etwas 
zu sagen hat. Außerdem werden weitere Einweihungen für den Maha-
yana-Pfad erst nach Erleuchtung gegeben, denn die Verantwortung ist 
groß, sehr groß. Ob man danach in die Öffentlichkeit gehen soll oder 
nicht, wird einem gesagt (von den Mahasiddhis), ebenso wann die Auf-
gabe erfüllt ist. Manche Bodhisattvas erhalten eine „unsichtbare“ Auf-
gabe. Die  Realität  der Klassifikation ergbit  sich, wenn der Schüler 
(m/w) durch schrittweise erfolgreiche Bemühung immer näher an den 
spirituellen  Meister  „heranrückt“  und  individuelle  Instruktionen  erhält. 
Hat man keinen solchen, dann ist man wohl in der 1. Gruppe, was aber 
änderbar ist.

Kann man Lamrim oder Ngöndro übergehen? NEIN
Ohne  der  edlen  Versittlichung,  ohne  karmischem  Guthaben,  ohne 
Selbstbeobachtung und ohne Wachsein bleibt  man ein gewöhnlicher 
Mensch, der das Animalische in sich hat und "geistig schläft". 

Kann man Lamrim oder Ngöndro anders ausführen? JA.
Der gesamte zeremonielle und yoga-spezifische Komplex des Lamrim 
oder Ngöndro kann durch die tägliche Praxis der 5 Padas ersetzt wer-
den. Die wohl beste und angenehmste Alternative ist das "kleine Ma-
hayana" im Alltag und besteht aus diesen 3 Padas-Komponenten:

1. Achtsamkeit (Selbstbeobachtung, Satipatthana)
2. Ursachlose Freude (Stimmung) und Denken im Guten
3. Metta (Bodhicitta)

Es braucht keine Klostergemeinde, keine stakkatoartigen Rezitationen 
mit  Texten in  fremder  Sprache,  keine Zeremonien oder  dergleichen. 
Daß Texte nur in tibetischer Sprache, Sanskrit oder Pali eine Wirkung 
haben, wird bezweifelt.
 
Lösung von Problemen
Welche sollen oder müssen mit Lamrin, Ngöndro erreicht bzw. gelöst 
werden oder überhaupt in jeder Vorbereitungsphase? Es sind diese:

das Problem der mentalen Aktivität
das Problem des Gefühls
das Problem der Sinneswahrnehmungen

126 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

das Problem mit dem Trieb
das Problem der Atavismen
das Problem der Bewußtseinsfunktionen
das Problem des günstigen Schicksals

In  der  Bemühung,  der  Vergänglichkeit  und  dem  Samsaro  zu  ent-
kommen, gibt es 2 Grundforderungen. Welche 2?
1. Man muß Altes aufgeben und durch Neues ersetzen.
2. Das Neue muß die Qualität des Lichts (Unvergänglichkeit) haben, 
also von Tamas zu Sattva und nicht umgekehrt, was der Weg in die 
Selbstvernichtung wäre.

Die  rechte  Umformung  bewirkt  eine  gezielte  Auflösung  oder  Trans-
parenz-Machung der Umhüllungen. Eine Entfernung aller käme einer 
geistigen  Kastrierung  gleich,  was  dem  Menschen  viele  Fähigkeiten 
nehmen würde. Die Transparenz-Machung kann als totale Reinigung 
der pranischen Kreislaufs und Entfernung allen Tamas in den atomaren 
Zwischenräumen des Körpers verstanden werden. Entweder geschieht 
dies durch das "Feuer des Geistes" bei der Realisierung (schmerzhaft) 
oder es wird schon vorher durch verschiedene Konzentationstechniken 
(z.B.  mit  trantrischer  Imaginations-  und  Identifikationsübungen)  oder 
durch die transformative Konzentration erledigt.

Der  Mensch,  so wie  er  gerade ist,  ist  eigentlich  vollkommen.  Diese 
"Vollkommenheit" muß als karmische Gerechtigkeit verstanden werden, 
denn egal in welchen Umständen er sich befindet, die Potentiale sind 
immer gleich und gehen nicht verloren. Deswegen sagt auch Buddha 
als er nach der Erleuchtung sich umsah: "Wie seltsam, ich sehe, daß 
alle Menschen Buddhas sind". Diese karmische Vollkommenheit hielt 
ihn vorerst ab, den Pfad in die Befreiung zu lehren. Von dem Potential 
wissen die Menschen nichts oder wollen es nicht wahrhaben, die Macht 
der Sinne ist zu groß, daß nur das Ertastbare real ist.

Zur Praxis von Lamrim oder Ngöndro
Im Lamrim oder Ngöndro werden die Laien generell in die Gruppe der 
"Gering-Befähigten" eingeteilt und damit im Bereich der Vorbereitungs-
übungen durch vorgefertigten und angepaßten Unterricht festgehalten. 
Teile des Lamrim-Ngöndro-Konstuktes sind nicht für die Menschen im 
Westen ausgelegt bzw. ungeeignet. Wer begriffen hat, warum er dem 
Leid  und der  Vergänglichkeit  entkommen will,  also wer echte Sehn-
sucht nach dem Ausweg hat, kann nach Selbst-Aneignung der Grund-
lagen der Lehre Buddha gleich oder parallell dazu mit der Praxis der 5 
Padas beginnen, denn man erreicht damit dasselbe. Die 3 Gruppen der 
Vorbereitungen in Lamrim sind:

127 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

a) Die  äußeren Vorbereitungsübungen: über Einzigartigkeit des men-
schlichen Lebens und seiner Möglichkeiten, über Vergänglichkeit und 
Tod, über Ursachen und Wirkungen, über das Leid des Samsaro.
b)  Die  inneren Vorbereitungsübungen:  Zufluchtnahme  zu  Buddha, 
Dharma und Sangha, Erzeugen von Bodhicitta, die Varjasattva-Medi-
tation und der Guru-Yoga. 
c) die  Ansammlungen von 100k Niederwerfungen, 100k Rezitationen 
des  Zufluchtsgebetes  und  100k  Rezitationen  des  100-Silben-Vajra-
sattva-Mantras.
Die Vajrasattva-Meditation ist  komplex (Aufbau- und Endephase und 
Rezitationen)  und erfordert  zur  korrekten Visualisierung die  Konzen-
trationsfähigkeit  und ist  sicher  keine Vorbereitungsübung (Beschreib-
ung dazu am Kapitelende). Der Guru-Yoga ist nur dann sinnvoll, wenn 
man  einen  wahren  spirituellen  Meister  gefunden  hat  und  von  ihm 
akzeptiert wurde, ansonsten läuft die Zuflucht ins Leere (kein Adressat 
vorhanden).  Nur  wenige  meistern  Lamrim  oder  Ngöndro  in  einer 
Existenz so, daß sie danach den tantrischen Vollendungsweg erfolg-
reich abschließen können (siehe Kapitel  "Tibetischer Trantra").

Einen konkreten Hinweis über Zeremonien etc. hat Buddha in den "10 
Fesseln als Ursachen zur Wiedergeburt" gelehrt, der beachtet werden 
sollte: 
1. Ich-Illusion, 2. Zweifel, 
3. Festhalten an Regeln und Riten,  
4. sinnliches Begehren, 5. Hass, 6. Begierde nach der Welt der reinen 
Formen. 7. Begierde nach der formlosen Welt, 8. Dünkel, 9. Rastlosig-
keit.
Aus diesem Grund hat Buddhas niemals Zeremonien und dergleichen 
gelehrt und ausgeführt. In den Sutren ist nichts dergleichen zu finden.

Was tun, wenn kein wahrer spiritueller Meister vorhanden ist?
Man soll das grenzenlose Licht des Dharmakaya, das alles durchdringt 
und überall vorhanden ist, im eigenen Wesen ansprechen und um Hilfe 
oder  Unterstützung  bitten.  Dies  geschieht  am  besten  im  Zusam-
menhang mit Metta oder das Herzensgebet und durch Nicht-Zweifeln. 
Wenn man die  Moral  einhält,  wird  das  Licht  reagieren,  denn  es  ist 
abgestuft auch im Menschen präsent und äußert sich auch über andere 
oder in gewisse Situationen, da der Mensch seine Stimme (noch) nicht 
hören kann (siehe Kapitel "das Rufen der höheren Seele"). Das setzt 
aber voraus, man will und kann "diese Sprache" verstehen. 

Die Vajrasattva-Meditation
Diese ist als Vorbereitungsübung ausgewiesen. Deshalb wird sie hier 
näher erklärt, auch wenn ihre Ausführung schwierig ist. Der Guru gibt 

128 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

vor,  wie oft  man diese Meditation pro Tag ausführen soll,  wie lange 
einzelne Schritte gehalten werden sollen und wie genau das Mantra 
lautet. Weiters sollte er die korrekte Ausführung überwachen. Ein  Bild 
von Vajrasattva ist am Buchende, weiters gibt es dazu Animationen im 
Internet. Diese Übung besteht aus 3 Phasen.
1. Die Aufbauphase besteht aus 3 Schritten:
Der  Buddha Vajrasattva  erscheint  in  der  Vorstellung  über  den  Kopf 
(über  dem  Sahasrara-Chakra).  Er  sitzt  auf  einem  Lotus  und  einer 
Mondscheibe. Er ist durchsichtig wie ein Kristall. Aus sei-nem Herzen 
strömt Licht in alle Richtungen zu allen Buddhas und Bodhisattvas im 
Raum. Wenn diese von seinem Licht berührt werden, dann fallen sie 
aus  allen  Richtungen  in  seinen  Körper  und  werden  zu  Vajrasattvas 
verwandelt. Das Licht füllt nun seinen ganzen Körper auf. Er ist jetzt die 
reinigende Essenz aller Buddhas und Bodhisattvas. 
2. Die zentrale Phase besteht aus 3 Teilen:
Als nächstes macht man starke Wunschgebete und bitten um Reini-
gung für uns und alle Lebewesen. Wenn Vajrasattva die Energie un-
seres Wunschgebetes fühlt, wird sein grenzenloses Mitgefühl aktiviert 
und ein Strom weißen Lichts übergießt sich über seinen rechten Fuß 
der  unseren Kopf  berührt.  Dieses Licht  strömt  von oben in  unseren 
Körper und füllt ihn vollkommen auf. Alle Negativität, Krankheit und alle 
unsere Verfehlungen im jetzigen und vergangenen Leben werden aus 
dem Köper gedrückt. Während man gereinigt wird, wiederholt bzw. re-
zitiert man das 100-Silben-Mantra, von dem es mehrere Versionen gibt, 
sooft wie möglich in einer Sitzung. Hier das Mantra:
"Om  Benza  Sato  Samaya  -  Manupalaya  -  Benza  Sato  Tenopa  - 
Thishtha Dro Do Me Bhawa -  Sarva Siddhi  Me Prayaccha -  Sarwa 
Karma Suca Me - Cittam Shreyang Kuru - Hum - Ha Ha Ha Ha Ho 
Bhagawan - Sarwa Thathagata - Benza Ma Me Muntsa - Benzi Bhawa - 
Maha Samaya Sato Ah".
3. Die Auflösungsphase besteht aus 2 Schritten:
Vajrasattva verwandelt sich in Licht und wir eins mit unserem Herzen 
(Anahata Chakra). Dann meditiert man über diesen Zustand während 
man das kurze Mantra von Vajrasattva wiederholt:  "Om Benza Sato 
Hung".

Seien wir ehrlich: diese Übung ist keine Vorbereitungsübung, aber wer 
diese spezielle Übung wirklich zur Vollendung bringt, wird die geistige 
Vollkommenheit erlangen. Frage: Wer hat sie gemeistert? Ist man der 
tibetischen Sprache bzw. Sankrit nicht mächtig und versteht den Sinn 
der Silben und Worte nicht, so muß der Guru dafür sorgen, daß sie 
wirken oder man bekommt den Text und Sinn in der eigenen Sprache 
vermittelt. 

129 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Alternativ kann man sich einer  Pranayama-Übung widmen.  Sie  ist 
einfacher und besteht darin, daß man beim Einatmen das Prana in der 
Luft  erkennt  und sich  als  weiß-blauen Lichtstrom vorstellt,  der  beim 
Anhalten (Kumbhaka) sich im ganzen Körper (d.h. in den Nadis) verteilt 
und dort das "schwarze Tamas" ersetzt, was beim Ausatmen als tote 
Luft  entweichen soll.  Damit  das  funktioniert,  ist  schon eine  gewisse 
"Stufe  höherer  Wachheit"  sowie  eine  strikte  moralische  Disziplin  er-
forderlich, denn das auf diese Weise eingelagerte Prana (Spannung) 
verstärkt alle Eigenschaften. Eine genaue Anweisung dazu, evtl. ver-
bunden mit  Imaginationen, gibt ein Guru (Länge des Khumbaka und 
Anzahl der Wiederholungen pro Session und proTag).

Es ist unschwer zu erkennen, daß der tibetische Buddhismus sich der 
Erkenntnisgrundlagen  der  Lehre  Buddhas  bedient,  dann  aber  mit 
Lamrim-Ngöndro einen zeremoniellen Neo-Buddhismus eingeführt hat, 
der  die  Schlüsselmethode Buddhas,  nämlich  die  sich  spiralenförmig 
entwickelnde Achtsamkeit bis  zum vollkommenen Wachsein  (Bodhi), 
"vergessen  und  ausgeklammert"  hat  und  sich  stattdessen  der  prak-
tischen  Anwendung  gewisser  Yoga-Techniken  bedient.  Durch  die 
Gründungen von Gompas (Klöster) gab es auch immer mehr Mönche 
und Nonnen, von denen die wenigsten Schüler waren, deren karmische 
und charakterliche Eignung eine geistige Entwicklung zur Vorstufe der 
Erleuchung, zu den Göttern, oder zur Erleuchtung selbst ermöglichte. 
Man mußte diese Menge beschäftigen und ihnen einen Sinn ihres Tuns 
vermitteln.  Neben  den  Vorbereitungsübungen  schufen  die  Kloster-
menschen Kunstwerke wie Bilder, Thangkas, Gebetsmühlen, Statuen, 
Fahnen und Reproduktionen der Lehrreden Buddhas und anderer gei-
stiger Schriften.  Und man entwickelte die Tsoks und Pujas und per-
formte diese regelmäßig. Für das praktische Leben widmeten sie sich 
der Medizin und Geistheilung und bildeten so einen engen Kontakt zum 
Volk,  zu  ihren  "Ernährern",  der  durch  symbolische  Tänze bereichert 
wurde.  

Doch was nützen die 100k Niederwerfungen,  100k Rezitationen,  die 
Anbetungen  oder  Gebetsmühlen,  wenn  das  Denken  und  das  Sich-
Trösten-Lassen-Wollen nach wie vor ungehindert in die Welt rennt? 

130 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Prüfkriterien Fortschritt

Das Prüfen des eigenen Fortschritts ist möglich und dies sollte öfters 
mit  Ehrlichkeit  zu  sich  selbst  durchgeführt  werden,  falls  man davon 
nicht bereits deutlich durch die eigene Praxis überzeugt wurde, denn 
nur "dabei sein" ist kein Fortschritt. Primär macht sich ein Fortschritt 
durch Steigerung des Wachseins und der inneren Freude im Alltag 
bemerkbar.  Hier eine "persönliche Checkliste" zur Überprüfung oder 
Bestätigung. 

Warum kein Fortschritt erkennbar?
Egal wie man sich in Lamrims, Ngöndros, Chöd, Retreats etc. engagiert 
oder sich Schriftenwissen aneignet, einen Fortschritt wird es nie geben, 
wenn man alte Gewohnheiten und Qualitäten nicht gegen neue aus-
tauscht,  aber  trotzdem  fleißig  meditiert  oder  Zeremonien  beiwohnt. 
Warum? Weil  die Selbstbeobachtung, das Nur-Denken-im-Guten und 
Metta im Alltag zu wenig beachtet werden oder man meditiert falsch 
und festigt seinen jetzigen Zustand. Wie man richtig meditiert,  ist  im 
Kapitel „Praxis Meditation und Konzentration“ ausführlich erklär.

Die Checkliste ("Was habe ich schon erreicht?")
Die Liste ist nicht nach Fortschritt sortiert und nicht vollständig, jedoch 
weitgehend relevant für das 1. bis 3. budhistische Jhana und für die 
erwünschten Ergebnissen in der Praxis von Lamrim-Ngöndro. 

* Heiterkeit, Sorglosigkeit, Lebendigkeit stellen sich ein
* Begeisterung und fest gegründeter Optimismus werden zu Wegge-
fährten
 *  Freudige oder  selige  Stimmung erfüllt  dich  (anfangs kurz,  später 
robust und anhaltend)
* Die Bedeutung der ursachlosen Freude wird erkannt
*  Ängste  und Depressionen verschwinden,  psychische Stabilität  und 
Sicherheit steigt
* Negatives Denken wird sofort erkannt, gestoppt und ersetzt
* Der Irrlauf des Denkens beruhigt sich immer mehr
*  Emotionale  Aufwallungen  (Zorn,  Wut,  Aversion,  Widerwille)  vers-
chwinden
*  Auch  bei  Krankheit  mit  hohem  Fieber  bleibt  die  innere  Freude 
konstant
* Heilbringende Dinge werden mehr, unheilvolle nehmen ab
*  Ausscheidungen  werden  weniger,  der  Körpergeruch  tendiert  zum 
Duften

131 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

*  Keine  Schweißausbrüche  mehr  (körperliche  Anstrengung 
ausgenommen)
*  Der  Atem  wird  ruhig  und  gleichmäßig,  Nasenlöcher  wechseln 
regelmäßig ca. 12 x am Tag.
* Beim Wechsel der Atmung wird jetzt der Weisheitswind genutzt
* Man kann die Essenz des Atems (Prana) ergreifen und speichern
* Die Willenskraft steigt, die Kraft zur Ablehnung und zum Verzicht auf 
Unnötiges nimmt zu
* Sinne werden schärfer und ihre passive Aktivität kontrollierbar
* Reflexive Reaktionen auf Sinneswahrnehmungen können verhindert 
werden
 *  Die  Selbstbeoachtung  vertieft  sich  und  erweitert  sich  auf  andere 
Betrachtungsobjekte im Wesen
* Die externe Beobachtung vertieft sich und man kann alles Gesehene 
aufzählen oder wiedergeben
* Die erleuchtende Umgebungsbeobachtung bewirkt  das Verständnis 
über Sinn und Zweck des Gesehenen
*  Der  innewohnende Materialismus  beginnt  zu  bröckeln,  das  Desin-
teresse an Verlockung der Welt stellt sich ein
* Bei Frauen wird die Periode schmerzfreier, kürzer oder hört ganz auf
* Richtiges Begreifen einer Situation entfaltet sich (KarmaYoga)
*  Die  Unterscheidung  zwischen  Körper  und  dem  Beobachtenden 
steigert sich
* Reflexive Reaktionen beginnen zu versiegen und Gleichmut entsteht
* Das innere Kraftpotential steigt (mehr Prana bleibt im Körper)
* Menschen, die Sklaven ihrer Sinne sind, beginnen dir leid zu tun
* Man fühlt sich alleine (bei sich) immer wohler
* Bei einem Paar, das gemeinsam den Weg geht, wirkt jeder auf den 
anderen als Guru
*  Schweigsamkeit  und  innere  Zurückhaltung  bewahrt  vor  negativen 
Reaktionen der Mitmenschen
* Der direkte Kontakt mit animalisch-materialistischen Menschen wird 
unangenehm
* Das Mantra "alle Lebewesen mögen glücklich sein" wird zu einem 
Bedürfnis und Lebenseinstellung
* Kritik und Mängelaufdeckung bei anderen Einzelwesen hört auf
* Man beginnt das Weltgeschehen als "karmischen Strom" zu begreifen
und versteht, daß zuerst die eigenen Entwicklung abgschlossen wer-
den muß.
*  Schnelles,  voreiliges  Urteilen  hört  auf,  Abwarten  und  objektives 
Erkennen beginnt
*  Die  Regungslosigkeit  beim  Üben  bewirkt  Unempfindlichkeit  gegen 
Extreme

132 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

* Der lebendige Glaube beginnt sich zu entwickeln
* Im Inneren wird es heller
* Die Lehrsätze und tiefgründige Schriften werden immer besser ver-
standen
* Die Fähigkeit des "Sich-Bemächtigen" des Körpers beginnt sich zu 
entfalten
* Die allesüberragende Freudigkeit überlagert die Stimuli dieser Welt
* Erfahrungen zum schnellen Einstieg in die Konzentration entstehen
* Wer sich richtig konzentrieren und die tiefe, innere Ruhe herstellen 
kann, ist "immer im Urlaub"
* Wilde Tiere verlieren ihre Scheu vor dir
* Das "innere Nicht-Haften" vertieft die Konzentration
* Das Innenleben wird zum primären Faktor. das äußere Leben wird 
sekundär.
* Das Wachsein steigert sich, immer mehr Details werden erkannt
* Die Begeisterung für das Geistige steigert  sich und wird zu einem 
konstanten Bedürfnis
* Erste mystische Fähigkeiten etablieren sich.
* Man begegnet Menschen oder stößt auf Schriften, die weiterhelfen.
* Man erkennt, daß man lieber alleine ist, als mit Menschen, die nur 
über ihre Erlebnisse und Alltagsdinge (Ego-Reflektion) reden.

133 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die großen und kleinen Fallen
In diesem Kapitel sind die wichtigsten Fallen zusammengefaßt, welche 
der  Schüler  (m/w)  auf  seinem geistigen  Entwicklungsweg begegnet, 
wenn  er  ihn  ernsthaft  verfolgt.  Zwar  sind  einige  im  Buch  auf  ver-
schiedenen Kapiteln verstreut, aber es macht doch Sinn, diese zusam-
menzufassen - genauso wie die edle Versichtlichung im Kapitel Moral 
zusammengefaßt ist.  Die meisten Fallen stammen aus dem eigenen 
Wesen, d.h. aus der  inneren feinstofflichen Welt, und sind am ge-
fährlichsten.  Bei  äußeren Beeinflußungen sind es oft  Vertrauensper-
sonenen  Jedoch  gibt  es  auch  Eindringlinge  aus  der  unsichtbaren 
umgebenden Welt (Astralraum), die eine Gesinnungsumkehr oder ein 
Stehen-Bleiben bewirken. 

Unter  „Falle“  versteht  man  hier  die  Verfügbarkeit  eines  neuen 
psychisch-energetischen  Potentials  durch  die  geistige  Be-
mühung,  welches  die  Entfaltung einer  mystischen Fähigkeit  er-
möglicht. Der innere Diktator fühlt sich bedroht, reagiert und will 
durch Versuchung den Adepten stürzen.  Widersteht der Adept, so 
geht er fühlbar gestärkt daraus hervor und macht einen Satz vorwärts. 
Andernfalls  fällt  er  in  ein  psychisch-geistiges  „Loch“.  Siehe  Kapitel 
„Was ist der Trieb?“ und „Was ist Maro?“.

Dies  betrifft  nicht  nur  Praktizierende,  auch  die  „unfertigen“  Dharma-
lehrer (Lamas etc.) sind nicht davor gefeit. Gerade nach Rückkehr aus 
Retreats ist die Gefahr hoch. Ab einer höher erreichten Stufe ist ein 
Entkommen aus der Falle im gleichen Leben kaum möglich. Manchmal 
geht  die Reparatur schnell,  manchmal dauert  es Monate,  manchmal 
kommt man erst nach Jahren (im Alter) wieder zurück, schlimmstenfalls 
verwandelt sich die Wachheit in Stumpfheit. Bei lauem Praktizieren be-
wirken Fallen nur Stillstand. Oft jedoch weist die Falle (innerer Maro) 
einem  Fortgeschrittenen  eine  „neue  Aufgabe“  zu,  wie  z.B.  Lehrver-
kündigung, hierarchischer Aufstieg in der Organisation, materieller Er-
folg, Heirat usw. Man sagt: der Wert einer Person ist erkennbar an der 
Höhe des „Bestechungsgeldes.  Generell tappt ein Adept in eine Falle 
durch  mangelnde Moral  (Selbstbeobachtung)  und fehlendem Karma-
schutz. Hier einige Beispiele:

1. Fallen, die andere beobachten können:
* Ehrgeiz (Beruf, Sport, Wissenschaft, Kunst usw.)
* Der Drang zum Erleben und Genießen der Welt (Maya) überwiegt die 
geforderten Enthaltungen (Disziplin und Moral)
* Sinneslust (Sex, Partner, Heirat, roter Tantra)

134 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

* Priorisierung von Entscheidungen immer zugunsten dessen, woran 
man am meisten haftet oder den meisten Genuß bringt
* Redekraft (Manipulations- und Überzeugungskraft)
*  Gründen  einer  neuen  Bewegung  (Tradition,  Schule)  oder  eines 
Unternehmens oder Vergrößern des „Filialnetzes“ 
* Unaufgefordertes Helfen-Wollen ohne Weisheit aus der Leere
* Mißbrauch mystischer Fähigkeiten (z.B. heilende Hände)
* Mißbrauch magischer Fähigkeiten, die weiträumig wirken
* Mißachten oder Verbiegen der edlen Versittlichung
*  Abgeben  ungefestigter  geistiger  Energie  an  Materialisten  (siehe 
Kapitel „innerer Schweinehund“)
* Erstellen oder Publizieren von angepaßten Schriften wider besseren 
Wissens zwecks materieller Vorteilsnahme

2. Fallen, die das Unterbewußtsein steuert:
* Falsche Ansichten (Verblendung, Ablehnung von Fakten, Haften an 
Unsinnigem und Widersprüchen)
* Erlahmen der geistigen Bemühung nach ersten Erfolgen
*  Rückfall  ins  materialistische  Wertesystem  (je  höher  die  erreichte 
Stufe, desto tiefer der Fall)
* Anhaften bzw. Nicht-Loslassen
*  Geistige  Einengung  (Stumpfheit)  durch  falsche  Meditation  oder 
Konzentration oder passiver Sinneswahrnehmungen
*  Aufdringliches  (rechthaberisches)  Denken  oder  mehr  Denken  als 
vorher
* Dogmatismus durch Unfähigkeit das Leben als Ganzes zu verstehen
* Versklavung durch innere Impulse (Triebe, Emotionen, Visionen von 
falschen Wirklichkeiten)
* Angelerntes, stukturiertes Wissen über geistigen Lehren als mental-
geistiger  Besitz  ohne  Untermauerung  durch  eigene  empirische 
Erfahrung („falscher Buddha“)
*  Unbewußtes  Verändern,  Weglassen,  Ergänzen  von  Texten  und 
Interpretationen  in  Schriften  mangels  fehlender  tiefer  Einsicht  und 
Weisheit
*  Blinder  Glaube  (Nicht-Erklärbares  und  Widersprüche  akzeptieren, 
„Sekten-Syndrom“, Verlust des Hausverstandes)
* Sympathieentwicklung für schwarze Magie
*  Umwandlung  in  einen  Asura  (Autokrat)  durch  unerkannte  Besitz-
nahme  durch  Dämonen  oder  Dugpas  (besonders  bei  Personen  mit 
Machtposition)
* Verbleiben in saftigen, seligen Zuständen, obwohl der Weiterweg zum 
höchsten Wachsein sich anbietet oder angeboten wird.

135 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Warum ist Lachen gut?

Als  Ergänzung  noch  eine  wertvolle  und  kostenlose  Erkenntnis  bzw. 
Empfehlung eines spirituellen Meisters für alle: 

"Würden die Menschen viel mehr lachen und mehr auf ihr Denken 
achten, dann gäbe es keine Kriege."

Gleich wird man einwenden, wie können ein paar Lacher Kriege ver-
hindern? Jaja, die Zweifler und Hämer! Es geht nicht um kurzfristige, 
billige Lacher. Was gemeint ist, daß man sich zum innerlichen, positiv 
gefärbtem Laune oder Lachen überwindet und zwar so oft wie möglich 
(auch entgegen äußerer Umstände). Schaut man auf die ganze Welt, 
so sieht man, daß sehr viele ungünstige Bedingungen erleiden müssen 
und nichts zu lachen, denn Gewohnheiten und heranrollendes Karma 
leisten Widerstand. 

Wer sich um seine Gedankenhygiene bemüht und nur im Guten 
denkt, wird das eigene Schicksal verbessern. Die Gedanken sind 
es, welche sich später zu SCHICKSALHAFTEN Riesen entwickeln 
und nicht die Taten selbst. 

Wer das ganze als Lächerlichkeit abtut, dem bleibt nur der Ausweg aus 
der Ignoranz durch Lebensohrfeigen.  Schade, daß diese subtile Ge-
setzmäßigkeit nicht als Allgmeinwissen verfügbar ist. Der Wahnsinns-
aufwand für  Waffen  und  Militär  könnte  viel  besser  zum Wohle  aller 
verwendet werden, die grausamen Resultate gäbe es nicht mehr und 
es gäbe eine gerechtere Güterverteilung. 

Wieso würde das funktionieren?
Entweder  durch  hörbares  oder  sanftes,  lautloses  Lachen,  mit  leicht 
stoßartiger  Ausatmung  wird  eine  Muskelkontraktionen  im  Unterleib 
bewirkt, die das Apana (innerer Vayu) nach oben heben, was dem Nauli 
in  Hatha  Yoga  entspricht.  Die  Grundstimmung  (Sphäre,  in  der  der 
Mensch momentan ist)  wird dadurch heller.  Wer in der Hölle lachen 
kann,  ist  sofort  draußen. Mit  dem Weisheitsauge gesehen watet  die 
ganze  Menschheit  bis  zum  Bauchnabel  in  tamasischem  Schlamm 
(Gesamtkarma) und das Lachen erzeugt bei einem darin Wellen und 
implantiert  eine  Helle.  Man  kann  das  wie  die  Atembeobachtung 
jederzeit und überall tun. Und wenn es viele oder alle so oft wie möglich 
machen,  hat  das  Auswirkung  auf  das  ganze  karmische  Gefüge  in-
dividuell, national und global. Dort wo es geübt wird, entsteht ein heller 

136 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

karmischer  "Kranz",  der  das  Eindringen  böser  und  sadistischer 
Einflüsse  fernhält.  Es  würde  Diktatoren  vom  Thron  fegen  oder 
verhindern,  dort  Platz  zu nehmen.  Unbekannt  ist,  daß Boldhisattvas 
einen ähnlichen Effekt durch  weiträumige Bemühung eine Helle in den 
dunklen Raum der Ursachen der Menschheit einzubringen versuchen, 
wobei  sie  sich  den  „Fuß  ver-stauchen“.  Die  Ausfürhung  und 
Schwierigkeit  dieser  Bemühung  zum  Wohl  der  ganzen  Menscnheit 
geschieht im Geheimen und ist nicht nur für Laien kaum begreiflich.

137 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Mahamudra

Mahamudra wird auch als das große Siegel, das große Symbol oder 
der  Nirvanische Pfad bezeichnet  und ist  in  der  Wirkung gleich dem 
Direkten Pfad aus dem Maha-Satipatthana des Buddha. Die adäquate 
deutsche Bezeichnung wäre " Zum Höheren Wachsein" oder der "Pfad 
zu Allem und dem Nichts",  das „Vollkommene Loslassen“,  das „Voll-
kommene Nicht-Haften“ oder der "Direkte Weg ins Klare Licht". Maha-
mudra  ist  das  Gegenstück  zur  "Entfaltung  über  Erscheinungen"  im 
Tantrismus. Mahamudra ist der Menschheit seit  Urgedenken bekannt 
und wurde nur mündlich übertragen. Im 1. Jahrhundert BC hat Sarasha 
erstmals  etwas schriftlich  festgehalten,  was von Nagarjuna erweitert 
und vertieft wurde. Später erhielt Tilopa auf geistigem Weg direkt vom 
Adi-Buddha diese Lehre, woraufhin die „Linie der Weißen Gurus und 
der Orden des Donnerkeils“ entstand und über Marpa nach Tibet kam. 
Man nimmt an,  Buddha Gautamo hat  reines Mahamudra unter  dem 
Bodhi-Baum praktizeirt. 

Was nun ist Mahamudra?
Mahamudra ist  eine Lehre,  die  sich  auf  das „erleuchtende Gewahr-
Werden der  reinen Natur  des Bewußtseins in  heiterer Gelassenheit“ 
konzentriert.  Im Zentrum von Mahamudra steht die Konzentration 
(Konzentrationsfähigkeit) und völlige Unterwerfung des Denkprin-
zips (siehe auch bei Raja-Yoga von Patanjali). Mahamudra ist vertikal, 
tiefgründig und „schnell“, während Lamrim und Ngöndro horizontal wir-
ken. 
Dabei  handelt  es sich um eine andere Betrachtungsweise der  Acht-
samkeitsmethode,  d.h.  die  damit  verbundene ausführende Praxis  ist 
etwas anders, doch die Ergebnisse sind gleich. Die Tibeter haben diese 
Praxis in ein System gepackt und gelehrt und dabei den Schwerpunkt 
auf die Konzentration und feine Atembeobachtung gelegt. Eine genaue 
Beschreibung findet  man in  "Tibetan Yoga and Secret  Doctrines,  2. 
Buch" von W.Y. Evans-Wentz und in der „Mahamudra-Fibel“ von Garma 
C.C. Chang. Bei anderen Texten fokusierte man sich besonders auf die 
Beschreibung  der  Endphase  und  Ergebnisse  der  lang  dauernden 
Übung. Die Tibeter haben in Mahamudra den „5-fachen tiefgründigen 
Pfad“, das ist Lamrim und Ngöndro, integriert. Damit wurde diese Pra-
xis  zur  geistigen  Vollkommenheit  gestreckt  oder  verkompliziert.  Das 
reine Mahamudra ist  nicht  der  Neo-Buddhismus mit  seinen zeremo-
nienhaften, exoterischen Vorbereitungsübungen sondern beginnt nach-
dem der Schüler eine moralische und mentale Festigkeit erlangt hat. 
Besonders bekannt sind die Texte von Tilopa an Naropa ("pith instruc-

138 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

tions") und von Milarepa. Die Praxis von Mahamudra führt zum Erken-
nen der letzten Wirklich-keiten, wie u.a. in der Prajnaparamita wieder-
gegeben.

"Wird  nicht  das  Leerwerden  des  Selbst-Geistes  das  Erreichen  der 
Buddhaheit genannt?" (Milarepa).

Doch wie übt man Mahamudra? 
«Um  die  Mahamudra-Meditation  zu  praktizieren,  sollte  man  zuerst 
durch einen qualifizierten Guru bzw. spirituellen Meister initiiert worden 
sein. Das Ziel der Mahamudra-Meditation ist, den Schüler das erleuch-
tend-leere Gewahrsein seines Selbst-Geistes erleben zu lassen. Nur 
nach  dem  Erlebnis  dieses  „Bewußtseins  ohne  Inhalt“  („nackt“  ohne 
Umhüllungen) kann der Schüler Mahamudra richtig praktizieren. Ehe er 
dieses Erlebnis gehabt hat, wird er es schwer haben, der Verstricktheit 
in das Denken in den Gegensätzen Subjekt-Objekt zu entrinnen und 
seinen  Geist  zum  Stand  der  Nicht-Gegensätzlichkeit  (des  Nicht- 
Denkens) und des Nicht-Festhaltens zu erheben. Um dieses erleuch-
tend-leere Gewahrsein zu vertiefen, sollte er immer wieder die hier ge-
gebenen wesentlichen Unterweisungen praktizieren. Wer seinen Geist 
ohne Ablenkung im reinen Selbst-Gewahrsein ruhen lassen kann, wird 
alles  können.  Um  Mahamudra  zu  praktizieren,  sollte  er  das  Unter-
scheiden in Gegensätzen beenden und danach streben, einen Zustand 
zu erreichen, in dem  Samadhi und Tun  bzw. das, was er gerade tut, 
eins werden. Bis er  soweit  ist,  sollte er  zunächst  die Meditation der 
Geistberuhigung üben ...» 
Soweit die Belehrung des ehrwürdigen Lama Kong Ka. Die Methode 
zur  Geistesberuhigung  ist  im  Hauptkapitel  Wach-Werden sowie  im 
Kapitel  „Das  mentale  Problem und  seine  Lösung“ ausführlich  be-
schrieben.  Die  radikalste  Form  von  Mahamudra  wurde  von  Bodhi-
dharma praktiziert durch ein „Solange-Gegen-Die-Wand-Schauen“ bis 
das  Denkprinzip  mangels  Objekte  aufgibt  bzw.  wellenlos  wird,  den 
Gedankenerzeuger  jeglicher  Kraft  beraubt,  daraufhin  spiegelglatt  ist 
und die wahre Natur des Bewußtseins (Dharmakaya) sich daher offen-
baren muß. Ähnliches wird im Zen praktiziert, siehe nächtes Kapitel. 

Die 3 Wesenzüge der Mahamudra-Praxis 
Die drei Wesenszüge der Mahamudra-Praxis sind: Ausgeglichenheit, 
Entspannung und Natürlichkeit. 
Ausgeglichenheit  meint einen Gleichgewichtszustand zwischen Kör-
per-Atem-Prana-Geist. Die Mahamudra-Methode hierfür ist: den Körper 
zu entspannen, das Atmen zu verlangsamen, den Geist sich an nichts 
klammern und sich auf nichts stützen zu lassen. Das ist der beste Weg, 
das komplexe Geflecht Körper-Atem-Prana-Bewußtsein (Geist) zu be-

139 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

frieden.  Entspannung heißt, den Geist lösen, alles fallen lassen, alle 
Ideen und Gedanken abstreifen. Wenn Körper und Geist gelöst sind, 
kann man ohne Anstrengung im natürlichen Zustand verweilen, der an 
sich übergegensätzlich und zugleich ohne Ablenkungen ist. Natürlich-
keit heißt,  nichts  ergreifen  oder  lassen:  mit  anderen  Worten,  der 
Übende macht auch nicht die leichteste Anstrengung irgendeiner Art 
(siehe Kapitel  „Das mentale Problem“).  Er läßt  die Gefühle und den 
Geist ganz von selbst stillstehen oder fließen, ohne ihnen nachzuhelfen 
oder sie einzuschränken. Natürlichkeit zu praktizieren, heißt: keinerlei 
Anstrengung machen und spontan zu bleiben. Das alles kann so zu-
sammengefaßt werden: Das Wesen der Ausgeglichenheit ist  sich an 
nichts zu klammern.  Das Wesen der  Entspannung ist  nichts fest-
zuhalten. Das Wesen der Natürlichkeit ist  keinerlei Anstrengung zu 
machen (siehe auch Kapitel „Nicht-Haften“).
Mahamudra  ist  das  vollkommene  Loslassen,  um dabei  den  Geist 
(wahre Natur des Bewußtseins) in heiterer Gelassenheit zu betrachten 
oder gelassenes Wiederspiegeln ist erleuchtendes Gewahrsein in der 
Ruhe  des  Nicht-Denkens.  Wenn  man  alle  in  das  Denkprinzip  ein-
strömenden Inhalte beobachtend ablehnt, umwandelt  oder verändert, 
so wirkt dies gleichzeitig auf das Prana und den Atemfluß und umge-
kehrt. Die sich selbst verstärkende Beobachtung bewirkt mit der Zeit 
eine Verlangsamung, Anhalten oder Auflösung all dieser "Störungen". 
Das Ergebnis wird am Ende folgendes sein:
Das URLICHT tritt zutage und das REINE SCHAUEN wird geboren, 
der BEOBACHTER wird entdeckt.
Der Vajra (Urlicht) ist für immer enthüllt, welch ein Sieg! 

Bei  den  Tibertern  besteht  die  zentrale  Lehre  des  Mahamudra  aus 
diesen 2 Bestrebungen: a) Entspannung und b) Anstrengungslosig-
keit. Alle Leiden und alle Begierden sind von Natur aus spannungs-
bedingt (Karma ist innere Spannung). Befreiung aber ist, im Gegensatz 
dazu,  ein  anderer  Name  für  "vollkommene  Entspannung",  Lösung, 
Entkrampfung. Beherrscht von den seit langer Zeit fest eingewurzelten 
Gewohnheiten, findet es der durchschnittliche Mensch am allerschwier-
igsten, wenn nicht ganz unmöglich, einen Zustand tiefer Entspanntheit 
(Leerheit)  zu  erreichen.  Paradoxerweise  ist  Anstrengungslosigkeit* 
noch  schwerer  zu  erreichen  als  Entspannung.  Das  erklärt  auch  die 
rätselhaften  Kommentare  japanischer  Roshis.  Um  diese  2  Bestreb-
ungen zu verwirklichen, muß der Schüler den „Punkt der Leerheit“ im 
Körper finden, ohne dem dies alles nicht möglich ist. Das wird in den 
Schriften  nicht  erwähnt,  aber  die  wahren  Meister  wissen  das.  Erst 
durch innere Spannung wird er gefunden. Ist dieser Spannungszustand 
im Wesen als „normales Potential“ integriert, dann erst beginnt die „Ent-
spannung“. Das Ergebnis ist der „unantastbare Zustand“.

140 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Selbst-Bewußtsein,  Selbst-Gewahrsein,  das  ist  die  sich  selbst 
gewahrwahrende  oder  selbstbezeugende  Fähigkeit  des  Bewußt-
seins.

Die  Funktion  des  Selbst-Bewußtseins  (Selbst-Gewahrseins)  ist,  sich 
des Bewußtseins (als Sache) selber bewußt zu werden und es als das 
gegenstandslose, unvergänglich WAHRE ICH zu erkennen und sich mit 
ihm zu verbinden. Dieses reine Bewußt-Werden bzw. Gewahrsein zu 
kultivieren,  auszubilden,  ist  die  Hauptübung  des  Mahamudra.  Die 
Mahamudra-Meditation ist anstrengungslos* und natürlich; bei ihr wird 
nur anfänglich eine Stütze im Achtsamkeitsstrom des Yogi festgehalten, 
die  dann  aufgegeben  wird,  wenn  dieser  Strom  das  ganze  Wesen 
erfaßt. Manche Schulen arbeiten ganz ohne Stütze, was die Bemühung 
jedoch erschwert. Mit Mahamudra soll zuerst das Sohn-Licht und dann 
das  eingeborene  Mutter-Licht  des  Dharmakaya erkannt  werden.  Die 
Tibeter kennen das auch als das "Reich des Dhyani-Buddha Vairo-
cana". Damit ist die Erleuchtung und die geistige Vollkommenheit ver-
bunden.

*Anstrengungslosigkeit bedeutet hier, daß der errungene Zustand des Dharma-
kaya bleibt und nie mehr wieder verschwindet, also keine Anstrengung mehr 
erfordert,  während  das  Anspannen  und  Entspannen  die  vorausgehenden 
Prozesse sind.

"Du glaubst, du bist wach. Nein, du träumst und schläfst".
Man darf sich nicht der Illusion hingeben, die Gelassenheit sei mühe-
los  zu  erlangen.  In  der  schwierigen  Anfangsphase  ist  es  ein  zäher, 
teilweise  quälender  Kampf  um  das  Wachsein  und  Durchschauen 
zwischen falsch und richtig, denn Traum, Schlaf und Betäubung sind 
wirksame Waffen der Persönlichkeit.

Was ist Gelassenheit durch Loslassen?
Das  ist  das  Resultat  der  Bemühung,  alle  entstehenden  oder  ent-
standenen feinstofflichen Verbindungen des eigenen Wesens zur Welt 
(grob und fein) unwirksam zu machen oder ihre Entstehung ganz zu 
verhindern. Durch diese "Unantastbarkeit" entsteht eben diese Gelas-
senheit. So schön einfach das Wort klingt, so schwierig ist die prakt-
ische  Umsetzung.  Der  Mensch  ist  durch  viele  kleine  oder  große 
Anhaftungen und  Gefühlsbindungen  an  die  Welt  verbunden,  welche 
alle auf  der  feinstofflichen Ebene im Unterbewußtsein als Atavismen 
siedeln und sich dem Tagesbewußtsein entziehen. Sie umhüllen jedoch 
das Bewußtsein, erzeugen Reaktionen und blockieren die Objektivität 
bis hin zur Dummheit, Man kann deren Einfluß nicht durch den Willen 

141 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

oder rationales Denken verhindern. Dazu müssen im Alltag die Sinne 
durch  konstante  Selbstbeobachtung  kontrolliert  und  die  Atavismen 
aufgelöst  werden.  Das  Loslassen  beginnt  also  mit  der  Achtsamkeit 
(Satipatthana). Dieses Loslassen als Praxis der Achtsamkeit führt zu 
freudigen Zuständen durch entstehende Wissensklarheiten und mündet 
erst dann in die Gelassenheit. Erst wenn durch die Praxis eine gewisse 
psychische Festigkeit  erlangt wurde, kann man die Gedanken in der 
Übung (durch Raum-Zeit-Verschiebung) bannen oder ihr Entstehen und 
Vergehen so auseinanderziehen, daß das Licht des Dharmakaya auf-
blitzt. Die Entspannung geht dann in Gelassenheit und Anstrengungs-
losigkeit über (keine Bemühung mehr).

Das Problem bei der Darlegung von Mahamudra ist, daß die  sittliche 
Stabilität und der Karmaschutz vorausgesetzt werden. Auf beides kann 
nicht  verzichtet  werden,  insbesondere dann nicht,  wenn feine Atem-
übungen praktiziert  werden.  Die  Tibeter  haben die  Vorbereitungsbe-
mühungen  (Lamrim)  in  Mahamudra  integriert  und  daraus  ist  eine 
scheinbar neue Lehre entstanden. 

142 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Zen
Zen ist scheinbar eine eigene Praxis der Lehre Buddhas und wurde von 
Bodhidharma gegründet.  Dieser  wanderte  über  den Himalaya nach 
China  und  gründete  dort  das  Kloster  Shaolin,  wo  er  seine  eigene 
Methode zur Umsetzung der Lehre Buddhas, wie vorher in Mahamudra 
beschrieben,  praktizierte,  indem er  mit  dem Gesicht  zu Wand medi-
tierte.  Heutzutage  wird  gerne  als  philosophische  Basis  das  Lanka-
vatara-Sutra benutzt. Dieses Sutra ist keine eigene Lehrrede, sondern 
ein  Kunstprodukt,  eine  komplexe  Zusammenstellung  von  Teilen  aus 
verschiedensten Lehrreden und spiegelt in extrem detaillierter Form die 
Essenz  der  Prajna-Paramita-Sutra  wieder  und  beschäftigt  sich  aus-
schließlich  mit  der  Leerheit  und  der  Nicht-Leerheit  der  Phänomene. 
Man kann sich in den Astrakta verlieren und als "höchst inteliigent oder 
weise" gelten, wenn man daraus zitiert und argumentiert. Einen prakt-
ischen Nutzen für den Suchenden in seiner realen Welt hat das Wissen 
aus dieser Sutra nicht! Was aber zählt, ist die aus dem Zustand Budho 
gewonnene Weisheit verbunden mit der liebevollen Güte. Damit ist man 
im realen Leben ganz normal und von Nutzen für andere,

Zwischen Mahamudra und Za-Zen, der Praxis des Zen, gibt es de facto 
keinen Unterschied. Zen versucht das Geistige über das Mentale in den 
psychischen und physischen Körper hineinzupressen oder ihm aufzu-
zwingen, deswegen wird Za-Zen als "hart" empfunden. 

Beide  benötigen  einen  guten  Karmaschutz.  Mahamudra  und  Zen 
bemühen sich,  auf  diese  spezielle  Art  das  Weisheitsauge zu  öffnen 
bzw. den übernatürlichen Intellekt zu aktivieren (siehe das "wichtigste 
Requisit").  Zen  lehrt  auch  die  Achtsamkeitsmethode  (Satipatthana), 
jedoch auf eine andere Art als Buddha. Viele scheitern an Za-Zen. Die 
Bodhisattvas  der  heutigen  Zeit  betrachten  diese  Methode  für  den 
"verweichlichten" Menschen im Westen als ungeeignet und haben die 
Gleichung  zwischen  Bemühung  und  Ergbnis  umgedreht.  Wie  schon 
früher hier dargelegt, beginnt man mit der ursachlosen Freude, damit 
man "gut sitzen" (meditieren), entspannt und achtsam den Alltag be-
wältigen kann. Dieser Weg ist "weich und angenehm" am Anfang und 
am Ende.

143 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Fazit zur Praxis
Der aufmerksame Leser wird bemerkt haben, daß die Praxis der Lehre 
Buddhas ein völlig neuer Lebensstil  ist  und in den gesamten Tages-
ablauf eingreift, wenn man es ernst nimmt. Man braucht in kein Kloster 
gehen,  keine Fernreisen machen oder  unaufgefordert  in  ein  Retreat 
eintreten. Man braucht nur sich selbst, den Willen und die Sehnsucht 
nach  dem  Ausweg  und  zur  Beendigung  aller  Begrenzungen  (siehe 
"Motivation" am Anfang des Buches). Einfacher gesagt als getan, denn 
die Welt ist ein großer Verführer und Ablenker. Hindernisse und Block-
aden werden auftreten, die aber mit  dem Metta-Gebet und freudiger 
Stimmung beseitigt werden können.

Wenn man nicht gerade mit einer konkreten Tätigkeit  beschäftigt ist, 
welche  die  volle  Aufmerksamkeit  erfordert,  dann  ist  man  eigentlich 
dauernd mit den 5 Padas bis ins 3. Jhana beschäftigt. Ist man schon im 
3. Jhana, dann beginnen sie anstrengungslos integraler Bestandteil des 
Wesens  zu  werden,  sie  werden  "automatisch",  man muß sich  nicht 
mehr extra bemühen. Der "Strom des Dharma" schiebt einen weiter. 
Man kann sich dann neuen Konzentrationen widmen. Wer also nicht 
locker läßt, wird immer besser in der Selbstbeobachtung und im Sich-
Bewußt-Werden und nähert sich so schrittweise dem Ziel, was große 
Zufriedenheit  und  Eigenständigkeit  mit  sich  bringt,  verbunden  mit 
mystischen Fähigkeiten als weitere Bestätigungen.

Was nie verloren gehen sollte:
Achtsamkeit (Selbstbeobachtung, Satipatthana)
Freudige (ursachlose) Stimmung
Metta (Bodhicitta)

144 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

 Persönliche Checkliste

145 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

                         Bemühung im Alter
Dieses Kapitel  widmet sich Menschenn, die vom Berufsleben in den 
Ruhestand übertreten und somit in das letzte Drittel oder Viertel ihres 
Lebenslaufes eintreten, also zwischen dem Jetzt und dem Tod und dem 
Übergang in eine neue Existenz. Es gibt eine wichtige Erkenntnis aus 
dem Bardo Thödol (siehe Kapitel "Samsaro") und die lautet: 

Für den Charakter der nächsten Inkarnation gilt  das Denken im 
letzten Augenblick des Lebens.

Der Mensch soll sich vergegenwärtigen, wenn er geistig unvorbereitet 
stirbt  und  dabei  bewußtlos  ist,  was  bei  fast  allen  zutrifft,  wird  der 
karmische Wind seine Seele (Komplex seiner subtilen und transzen-
denten Komponenten, siehe Kapitel "Was ist der Mensch") ohne jeg-
licher Kontrollmöglichkeit in eine nächste Inkarnation zwingen. Dieser 
Vorgang wird von den Mystiker verglichen als eine wilde Reise in einer 
Kutsche mit bewußtlosem Passagier, bei der die Pferde erst am kar-
misch vorbestimmten Punkt anhalten. Ob er dann als Mensch oder Tier 
wiedergeboren wird, weiß er erst nach dem Aufwachen. Daher macht 
es großen Sinn, sein Karma und sich selbt durch Bemühung zu ver-
bessern. Falls ein Mensch den Sipa-Bardo (siehe Bardo Thödol) erlebt, 
wird ihn sein bislang unbeherrschter Geschmacksinn täuschen. Sollte 
er bereits innerlich in der Sphäre der Engel oder Götter leben, so wird 
er im Tod "abgeholt und in der neuen Welt begrüßt". Menschen, die 
bereits  über  längere  Zeit  die  Anweisungen  Buddhas  oder  eines 
anderen geistigen Systems befolgt haben und es noch weiterhin tun, 
braucht man nicht viel zu sagen, außer sie sollen die verbleibende Zeit 
für  eine Intensivierung ihrer Bemühungen nutzen und keine "Dumm-
heiten" machen. Das betrifft  auch jene,  die entweder Neu-Einsteiger 
sind oder längere Unterbrechungen zugelassen haben und nun wieder 
neu  aufsetzen.  Was  ist  mit  der  Intensivierung  gemeint?  Das  ist  die 
permanent geübte Achtsamkeit (Satipatthana) und eine weiterführende 
Meditation  oder  Konzentration.  Primär  sollen  folgende Faktoren auf-
gelöst und mit der Achtsamkeit durchdrungen werden: 

a) festgefahrene Verhaltensweisen, 
b) die Versklavung durch die Sinne und
c) das Nicht-Haften

Das Haften (Anhangen) am materialistischen Objekten und Werten und 
an Lebewesen (Verwandte, Haustiere etc.) ist der Hauptgrund, warum 
man sofort  wieder  in  eine neue Existenz hineingezogen wird  (siehe 

146 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Kapitel "Nicht-Haften" und "Gefühle und Tastsinn"). Das reflexive Ver-
halten  aufgrund  der  Sinneswahrnehmungen  bewirkt,  daß  die  Ruhe-
ständler ohne geistigem Training ihre verbleibende Lebenszeit für die 
Befriedigung langgehegter Wünsche nutzen und oder ihre innere Leere 
(Langeweile) mit Rauschmitteln übertünchen, ohne nach einer Lösung 
zu suchen. Sie füllen ihre Restzeit mit Reisen, Hobbies oder Anschaf-
fungen, die keineswegs lebensnotwendig sind. Auf diese Weise "ver-
brauchen" sie ihr bisheriges gutes Karma und so müssen sie im neuen 
Leben wieder von vorne anfangen, um den Verlust durch neue Ver-
dienste auszugleichen.

Im  Ruhestand  hat  man  eigentlich  viel  Zeit,  sich  einer  Neuaus-
richtung zu widmen. Es dürfte da keine Ausreden geben.

Die  größten Gefahren für  das Alter  sind der  köperliche und mental-
geistige  Verfall  wie  steifer  Rücken,  steife  Beine,  schlurfender  Gang, 
ständig offener Mund, Atemnot bei Anstrengung oder schnellem Gehen, 
Kugelbauch,  Organversagen,  Demenz,  Gelenk-  und/oder  Kreislauf-
probleme,  Vergeßlichkeit,  Pessimismus,  Alzheimer,  Muskelschwund, 
Faltenbildung  der  Haut,  Nachlassen  der  Ausdauerbelastung.  körper-
liche  Steifheit,  Kreislaufprobleme,  Abbau  der  Libido,  Altersstarrsinn, 
Verschwinden der Frische aus den Zellen usw. Kurzum alles wird lang-
sam. Es ist keineswegs egal, wie man stirbt, wie so manche Hämer 
behaupten. Daher ist es erstrebenswert, den verbleibenden Rest des 
eigenen Daseins so zu gestalten, daß man den körperlichen Abbau 
verlangsamt  und  den  mental-geistigen  Verfall  nicht  nur  stoppt 
sondern das körperunab-ängige Wachsein steigert. Und dies ist 
möglich. Dies bringt nicht nur Daseinsfreude und Lebenssinn zurück, 
sondern ist hilfreich für eine günstige neue Existenz in Wohlstand mit 
der dazu passenden Intelligenz. Das Altern wird verursacht durch die 
lebenslange Idenfikation mit Werten, Ansichten und Objekten der ma-
teriellen Welt, denn bei diesen ist der Verfall und die Unbe-ständigkeit 
Naturgesetz.  Meist  einher  geht  ein  Absinken  der  Wachheit  und  der 
mentalen Lebhaftigkeit und Einengung. Das Ausscheiden aus dem Ar-
beitsleben führt meist zu einer Interessensverlagerung in Richtung Be-
quemlichkeit. Die Nahrungsaufnahme wird zentaler Lebensinhalt (Libi-
doersatz),  man  schläft  tagsüber,  zementiert  Gewohnheiten  und  die 
Gleichförmigkeit von Denkmustern - früher oder später. Die Einschrän-
kung körperlicher Agilität tendiert zur mentalen Langeweile und sozialer 
Reduktion.  Die Monotonie im Tagesablauf  baut  den kritischen Haus-
verstand  ab  und  verstärkt  Empfindlichkeiten,  man  wird  buchstäblich 
dumm, ohne es zu merken. Das unkritisch Konsumieren von Sinnes-
wahrnehmungen durch Auge und Ohr kann zu Adipositas und unbe-
wußter Freßgier führen. Ein Wiederkauen von Erlebtem führt zu einer 

147 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

regressiven Evolution: die Gegenwart wird nicht bewußt erlebt, man 
ist  ein  Wiederkäuer  -  die  Gestaltung  der  Zukunft  wird  verpaßt. 
Unkritisches  Dauer-Fernsehen  oder  Handy-Wischen  müllt  den  Men-
schen zu und kann zu irreparabler Demenz führen, gleichweise beim 
Dauersitzen auf einer Bank, am Tisch im Café oder Wirtshaus, Tratsch 
und Klatsch über andere, am Fenster oder Balkon etc., wo man den 
Sinnen und stumpfen Reflexen die Kontrolle  überläßt  und zu einem 
willfährigen Opfer externer Manipulation wird. Die Bereitschaft Neues 
zu lernen (z.B. Sprache, Computerwissen, Fakten-Check, Lesen des 
Kleingedruckten usw.) erlahmt. So arbeitet man an der eigenen Selbst-
vernichtung (man nähert sich dem Wachseinszustand einesTieres). 

Im  Alterungsprozess  findet  eine  Abnahme  des  inneren  Zellstubtrats 
statt, d.h.  man kann den Körper nicht mehr auffrischen oder ver-
geistigen. Denn damit die Kräfte der Konzentration zur Transformation 
des  Körpers  wirken  können,  ist  ein  gewisses  Mindest-Potential  an 
frischem Zellsubtrat Voraussetzung. Dazu wäre eine Wiederbelebung 
der  Thymus-Funktion  notwendig,  welche  nur  ein  spiritueller  Meister 
initiieren kann und dazu braucht  er  gute  Gründe.  Was aber  bewirkt 
werden kann, ist  eine Verlangsamung des Alterungsprozesses durch 
Steigerung des Wachseins und Änderung der Gefühlswelt hin zu einer 
ursachlosen Freude, welche die materialistische Vergänglichkeit exklu-
diert. Durch Selbstbeobachtung kann man ein Absinken oder Umkippen 
der  Freude  feststellen,  die  sofort  repariert  werden  soll.  Die  Asana 
Kopfstand  (Sirsasana)  würde  die  Umkehrung  des  wichtigen  Vayus 
Apana  in  Richtung  Verjüngung  bewirken,  aber  das  bedingt  Regel-
mässigkeit und die meisten bringen keinen Kopfstand zustande oder 
ertragen ihn nicht mehr. Alternativ mit reduzierter Wirkung gibt es die 
Hatha-Übung Delfin und Uttanasana. Hinsichtlich der körperlichen Be-
wegungsherapien bietet die Welt genug, Hauptsache man tut etwas – 
alleine oder in einer Gruppe. Eine weitere Gefahr im Alter ist der sich 
schleichend entwickelnde Pessimismus, der ja um die Bemühung zur 
ursachlosen Freude eliminiert wird. Der offene Mund bei vielen alten 
Menschen  deutet  auf  Probleme  des  richtigen  Atmens  hin  und  ist 
verursacht durch Verschleimung, verstopfter Nadis und die körperliche 
Steifheit.  Regelmäßiges  Kapalabhati  (siehe  Hatha-Yoga)  schafft 
Abhilfe. Der ständig offene Mund deutet darauf hin, daß diese Person 
unter  der  Herrschaft  ihrer  Sinne  und  Atavismen  steht;  also  höchst 
reflexiv ist und die korrigierende Achtsamkeit nicht existiert - trotzdem 
können sie aufgrund ihres Karmas im äußeren Leben erfolgreich sein.

148 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Empfehlung von psychisch-geistigen Übungen im Alter:
Selbstbeobachtung (besonders Gewohnheiten und Reflexivität)
lebhafte Umgebungsbeobachtung (nicht das Beutschema)
Viel Lachen und fröhliche, freudige Stimmung
Nie über die anderen (inkl. Boulevard-Presse) herziehen
Denken im Guten und Metta
Unterdrücken des Verharrens im Erlebten (Vergangenheit)
Meditation (3 x immer vor dem Essen)
Wissen über die Bardo-Prozesse

Menschen, die ihre körperliche und mentale Gesundheit bewahrt haben 
und  meist  über  genügend  finanzielle  Mittel  verfügen,  haben  Mög-
lichkeiten, ihr Leben interessant zu gestalten oder Dinge zu kaufen, die 
sie schon immer haben wollten. Dadurch entsteht bei Ihnen kein In-
teresse  an  geistigen  Werten.  So  entgeht  ihnen  dabei,  daß  die  Be-
schäftigung  der  Sinne  mit  neuen  Eindrücken  oder  mit  zusätzlicher 
(unnötiger) Anschaffungen aus Langeweile und innerer Leerheit nur ein 
Mittel ist, um die Zeit durch "aufregende" Momente zwischen dem Jetzt 
und dem Sarg zu überbrücken. Sie können nicht feststellen, daß ihr 
Ego sie davon abhält, ihre wahre Natur zu erforschen. Bei vielen wird 
die Wohnung oder das Haus zu einem Lagerort (Museum) von unnöti-
gem Gegenständen (Trödel), alte Frauen sammeln gerne Krimskrams. 
Sie alle bedenken nicht, daß bei ihrem Tod die Erben (fast) alles ent-
sorgen. Viele alte Menschen leben nur "draußen", oft wird ihr Dasein 
be-stimmt durch viel  Sitzen,  Sinnesgenuß durch kritikloses Schauen 
und durch Essen und Trinken, Schlafen und im Austausch gleicher An-
sichten ohne Faktencheck (Stammtisch-Syndrom). Sie sind fest über-
zeugt, "draußen" ist es besser. Wenn sie verreisen und zurückkommen, 
haben  sie  keine  Erkenntnisse  gewonnen  dafür  einen  Zuwachs  an 
Erlebnissen,  die  schnell  verblassen.  Andere  wiederum schaffen  sich 
einen Hund an, der idealerweise für Bewegung sorgt. Leider ist vielen 
älteren  Menschen  eine  geistige  Entwicklung  widerlich,  zu  "anstren-
gend" oder festgefahrene Ansichten blockieren sie. Durch das fehlende 
Wissen  über  karmische  Gesetzmäßigkeiten  und  über  die  Sterbe-
prozesse finden sie keinen Zugang zum Geistigen - das ist wahrlich 
schade.  Sie wissen nicht,  daß im  Augenblick des Todes das Tages-
bewußtsein zusammen mit dem angelernte Wissen verdampft, übrig für 
die Reise durch das Samsaro bleibt das Unterbewußtsein, es alleine 
bestimmt die neue Existenz. Doch die erworbenen Fähgkeiten werden 
mitgenommen, aber der Mensch muß sich dann alles andere wieder 
neu erarbeiten.

149 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

  BUCH II

Bewußtsein: das Allerkostbarste 

Alles über Wahrnehmung, Überbewußtsein, Kosmisches Bewußtsein, 
Wissendes Bewußtsein, Tagesbewußtsein, Unterbewußtsein, 

Triebfaktoren, Buddha-Zustand, Achtsamkeit, Gewahrsein, Nirvana und 
über das Denkprinzip (Denkorgan).

Weitere Kapitel, die mit dem Thema rund um das Bewußtsein assoziiert 
sind:

Aufmerken!, Bedeutung der Achtsamkeit, Analyse der Achtsamkeit, 
Was ist der Trieb?, Die innere Mechanik, Was ist ein Gedanke?, Das 

mentale Problem und seine Lösung

150 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Geheimnis des Bewußtseins

und über die Lebensfunktionen überhaupt

Vorwort
Diese Abhandlung ist ein  Juwel des absoluten Wissens und bisher 
hat der Autor dazu nichts Gleichwertiges gefunden Glücklich sei der, 
dem es vorliegt und daraus Nutzen ziehen kann.
Der Begriff „Yogi“ steht hier für einen Menschen, der die höchste Kon-
zentrationsstufe realisiert hat und „Yoga“ steht für eine geistige Bemüh-
ung. Text in Klammern () ist vom Autor eingefügt. Eine kurze Zusam-
menfassung und wichtige Erkenntnis daraus befindet sich am Kapitel-
ende.

Beginn der Abhandlung

Das Bewußtsein ist in jedem Menschen vorhanden. Wenn es sich 
nicht  in  seiner  wahren Funktion  zeigt,  liegt  das  nur  daran,  daß der 
Mensch es nicht beachtet und stattdessen nur auf das Ich-Bewußtsein 
und seiner Ich-Funktion achtet, an das er sich durch das Gewahrwer-
den (und Befolgen) von Impulsen klammert, die aus dem triebhaften 
Bereich stammen.

Das Bewußtsein ist die höchste Qualität der Wirklichkeit als physi-
kalisches Phänomen. 

Aus der Sicht der animalischen Natur ist das Bewußtsein das höchste 
lebendige Element  und somit  ein  übergeordnetes Element,  das den 
Gesetzen übergeordnet  ist,  die  alle  Funktionen des Organismus be-
herrschen. Die Qualität, die als Bewußtsein bezeichnet wird, erkennt 
der Yogi in drei Aspekten: 
1.  im  höchsten Aspekt,  dem überpersönlichen oder kosmischen 
Bewußtsein, das auch als latente Helligkeit erkannt werden kann, die 
im gesamten kosmischen Raum enthalten ist; dann
2. das empirische Bewußtsein und schließlich
3. das Unterbewußtsein.

Das  kosmische Bewußtsein kann als der Ursprung der lebendigen 
Natur betrachtet werden, als die lebendige Essenz des Universums. Es 
erscheint uns als kosmische Leere, die in Phänomene übergeht, die wir 
im Universum als Sternennebel identifizieren, als Substanz der kosm-
ischen Leere. Diese verwandelt sich allmählich in Sonnen und Plane-

151 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ten,  in  Formen,  die nach Ablauf  ihrer  Existenz wieder  in  Staub und 
später in Substanzen, in inkohärente Partikel zerfallener Himmelskör-
per,  zerfallen.  Dieser  kosmische  Staub  verbindet  sich  teilweise  zu 
Materie, teilweise zu potenziell lebendiger Leere, nämlich zum univers-
ellen  Bewußtsein.  Dieses  Bewußtsein  ist  der  kosmische  Glanz,  der 
nicht mit den Sinnen wahrgenommen werden kann; daher können wir 
es als Qualität der grenzenlosen Leere und somit als visuelle Dunkel-
heit des Universums betrachten. Oder es ist eigentlich das Bewußtsein, 
das nach Moses das Licht ist, das von Gott am ersten Tag seiner Schö-
pfung geschaffen wurde, während das materielle Licht, das Licht der 
Sonne und des Mondes, erst am vierten Tag erschaffen wurde.

Aus funktionaler Sicht ist das kosmische oder universelle Bewußtsein 
qualitativ  identisch mit  dem  Wesensbewußtsein.  Bei  dieser  Identifi-
kation kann die notwendige Vorstellung des Universums als lebendiges 
Wesen Schwierigkeiten bereiten; in den hohen Schulen der Mystik wird 
das Universum immer als lebendiges Wesen betrachtet.

Empirisches, tägliches Bewußtsein können wir wiederum in einfaches 
oder wesentliches Bewußtsein unterteilen, dessen Funktionen nahezu 
autonom sind, dann in Bewußtsein, das sich durch ein ausgeprägtes 
Selbst manifestiert, und schließlich in sinnliches Bewußtsein.

Das  einfache  wesentliche  (wesenhafte) Bewußtsein  ist  das  empir-
ische Bewußtsein: das tägliche, das am Leben teilnimmt als dessen 
Begleiter; bei oberflächlicher Betrachtung seiner Funktionen kann der 
Eindruck entstehen, daß es ein sekundäres Phänomen des Lebens ist, 
dessen Ergebnis oder Emanation (was von der heutigen Naturwissen-
schaft als materielles Resultat von Sinneswahrnehmungen im Gehirn 
postuliert wird). In Wirklichkeit jedoch ist es die Essenz des Seins, die, 
indem sie  sich  ausgeprägt  hat,  sich materiale  Schichten angeeignet 
hat, ähnlich wie ein gravitativ starkes Objekt im Kosmos Satelliten ein-
fangen kann, die bisher weit entfernt von ihren ursprünglichen Zentren 
durch den Raum irrten. Wenn jedoch dieses Bewußtsein diese Mater-
ialien als Qualität seiner Art erlangt hat, begann es in ihnen in Form des 
einfachen wesentlichen Bewußtseins aktiv zu werden. Hier vermittelt 
dann dieses Bewußtsein in der weiteren Lebensfolge die Kontakte des 
Organismus mit der Welt durch Wahrnehmungen, wodurch es auch alle 
Funktionen des Organismus aufrechterhält, bis sie durch Disharmonie 
in all seinen Funktionen ernsthaft gestört werden.

Das einfache wesentliche (wesenhafte) Bewußtsein ist im Yoga sehr 
wichtig -  vor allem deshalb, weil  es in Schwingung versetzt werden 
kann, die sich in seine Variationsfähigkeit verwandelt, deren obere und 
untere Spitzen die Grenzen, die durch sinnliche Wahrnehmungen ge-

152 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

setzt sind, überschreiten können. Auf diese Weise erhält der Yogi ein 
sehr  geeignetes Werkzeug zur  Erforschung der  tieferen Essenz des 
Seins und des Lebens. Es ist absolut sicher, daß, wenn der Mensch 
dieses empirische Bewußtsein nicht zu einer größeren Amplitude 
befähigt,  seine Welt  auf  das Bewußtsein beschränkt  bleibt,  daß 
seine Beobachtungen nur die Maske äußerer Phänomene in sein 
Bewußtsein übertragen können;  die Essenz bleibt  ihm immer ver-
borgen.  Wenn  er  jedoch  das  empirische  Bewußtsein  zu  größerer 
Schwingung zwingt,  überschreitet er als Wesen, das dieses Bewußt-
sein nutzen kann, die Grenzen der gewöhnlichen sinnlichen Realitäten; 
bei  diesen ändern  sich die  Verhältnisse erheblich  bei  randständigen 
physikalischen Aktivitäten, die jede Sphäre in eine präzise Dimension 
einschließen.

Der Yogi  bringt  das "wellige" empirische Bewußtsein durch  Konzen-
tration des Geistes  zu größerer  Schwingung.  Wenn der  Geist  nicht 
umherwandern kann, weil die Aufmerksamkeit auf einen Gegenstand, 
sei  er  auch  fiktiv,  im  Körper  gerichtet  ist,  dann  bleibt  das  einfache 
wesentliche Bewußtsein nicht unbeweglich, sondern versucht, sich aus 
seiner  momentanen  Enge  durch  eine  wellige  bis  schwingende 
Bewegung zu befreien. Wenn seine Bewegung schwingend geworden 
ist, dann ist die Aufmerksamkeit des Yogis in der Lage, "übersinnliche 
Realitäten“ zu registrieren:  jene Welt,  die uns bei  geistiger Trägheit 
hinter der roten Linie verborgen bleibt, während sie bei der Erhebung 
des Geistes hinter der  violetten Linie liegt. Wenn der Yogi in diesem 
Stadium nicht vergißt,  weiter konkret zu denken und sich auch alles 
konkret bewußt zu machen, dann zeigen sich beide Welten, die hinter 
der roten und der violetten Linie, als konkret. Dadurch gelangt der Yogi 
zu den Möglichkeiten, die Natur durch den richtigen Einsatz mentaler 
Kraft  zu  erforschen.  Wenn er  jedoch  versteht,  daß Wissen  um des 
Wissens willen keinen Wert hat, dann wird er nicht zulassen, daß diese 
Schwingung  des  empirischen  Bewußtseins  Erkenntnis  vermittelt, 
sondern  wird  sie  dämpfen.  Wenn  die  Variationsfähigkeit  des  empi-
rischen Bewußtseins  durch  den  Willen  bis  zu  einem  kritischen 
Minimum unterdrückt wird,  erkennt er,  wie der Tod eintritt  und auch, 
wodurch es geschieht, daß der Tod nicht das Ende des Individuums ist, 
sondern dessen Fortsetzung unter anderen Bedingungen. So können 
Yogis nicht nur die Natur, sondern auch die Gesetze des Lebens 
und des Todes erforschen.

Der  zweite  Typ des Bewußtseins,  das ausstrahlende,  scharf  abge-
grenzte Ich-Bewußtsein,  ist  nur  eine  fiktive  Realität,  aber  es  reprä-
sentiert  einen spirituellen Faktor,  der  eine Linie innerhalb der  Dauer 
einer bestimmten Karma-Entwicklung schafft. Das Ich-Bewußtsein ist in 

153 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

diesem Fall ein kraftvolles spirituelles Phänomen, das die kraftvollen 
Momente  vereint,  aus  denen  das  Wesen  eigentlich  besteht;  diese 
Momente führen uns auf die Ebene unseres scheinbar so realen Seins. 
Daher  trägt  das  ausstrahlende Ich-Bewußtsein,  also  das  Ich,  alle 
kausalen Karmakräfte des Seins bis zu den Momenten des Todes. 

Hier wiederum, in den kritischen Momenten, an der Schwelle zwischen 
Leben  und  Tod,  beginnt  das  Ich-Bewußtsein,  dessen  Ebene  sich 
normalerweise stark als Wille zum Leben erhebt, alle Karmakräfte zu 
vereinen, die am Leben festhalten. Das Ich selbst überträgt sie dann 
an den Ort ihrer Bestimmung gemäß dem Gesetz der Verwirklichung 
karmischer  Qualitäten  in  einer  bestimmten  Existenz.  Mit  anderen 
Worten:  Das  Ich-Bewußtsein  ist  der  psychische  Faktor,  der  die 
kausalen Kräfte der Wesen zu neuen Objektivationen überträgt. Im 
Moment des Todes vereint oder verschmilzt das Ich-Bewußtsein diese 
Kräfte  und  lenkt  die  Neigungen,  die  aus  karmischen  Dispositionen 
entstehen,  zu  einer  geeigneten  und  ihnen  entsprechenden  neuen 
Objektivation (verglichen mit einer bewußtlosen Reise in einer dahin-
sausenden  Kutsche,  deren  Pferde  irgendwo anhalten).  Danach  ver-
schwindet das Ich-Bewußtsein wie eine Raupe in einem Kokon, und ein 
neuer "Schmetterling des Bewußtseins" springt auf ein neues Material 
über, wo er in einer kontinuierlichen Linie der Selbsterneuerung fort-
fährt. 

Das  sinnliche  (sinnhafte)  Bewußtsein,  der  dritte Typ des täglichen 
oder  empirischen  Bewußtseins,  strahlt  in  Handlungen  aus,  die  den 
einzelnen Sinneswahrnehmungen entsprechen. Buddhisten unterteilen 
es in das Bewußtsein des Auges, des Ohres, der Nase, der Zunge und 
des  Tastsinns,  zu  dem  sie  auch  das  gedankliche  Bewußtsein  als 
weiteres sinnliches Bewußtsein hinzufügen,  das wir  in  die Kategorie 
des  einfachen Wesensbewußtseins  und  des  Ich-Bewußtseins  einge-
ordnet haben. Durch diese Klassifikation vereinfachten sie die spiritu-
ellen Probleme der Menschen auf die Disziplin der Sinne; mit ihrer Hilfe 
wird Begierde als Faktor beseitigt, der rebellische Karmakräfte immer 
wieder in neue Aktivitäten treibt, die die Menschen so versklaven, daß 
sie in ihrer Lebensweise eher Tieren ähneln als Wesen, die ihren Willen 
frei beherrschen. Gerade durch die  Klassifikation des Bewußtseins 
als  ein sinnliches Phänomens entfernten sie  aus den Problemen 
des Lebensleids und der Erlösung jede Mystik, die die Ursachen des 
Schicksals der Individuen nicht in ihnen selbst sucht, sondern in über-
sinnlichen Kräften, die sie nach ihrem Willen beherrschen. 

Aber egal wie sehr sich im Buddhismus das Problem des persönlichen 
Leids auf die Funktionen des sinnlichen Bewußtseins verengt hat, ist es 
sicher, dass durch die Disziplin auf der Ebene des sinnlichen Bewußt-

154 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

seins das  gedankliche Bewußtsein entwickelt wird; dies manifestiert 
sich  dann als  einfaches Wesensbewußtsein,  das  die  Ursprünge der 
Entstehung von Wesen und Phänomenen in sich aufnimmt, und dies 
steht im Zusammenhang mit der Entwicklung der Glückseligkeiten, die 
den  buddhistischen  Einsichten  entsprechen.  Dadurch  zeigt  das  ge-
dankliche Bewußtsein, daß der Mensch in Bezug auf die äußere Welt 
in den frühen spirituellen Entwicklungsstadien ein Wesen ist, das mit 
seinem empirischen Bewußtsein nach den Gaben der Erde kriecht. 
Wenn die Funktionen des sinnlichen Bewußtseins durch die Disziplin 
der Sinne (s. Askese) unterdrückt werden, tritt das einfache Wesensbe-
wußtsein  in  den  Vordergrund,  das  den  Menschen  zu  seiner  karm-
ischen Jugend, zu seiner vollständigen Unschuld zurückführt.

Angesichts all dessen können wir die sensorische Wahrnehmung als 
Führer  der  lebenden Organismen betrachten,  als  ihren spirituellen 
Faktor, der es diesem Organismus ermöglicht, zu leben und sich lang-
sam zu individualisieren. Damit entsteht bereits das Problem der Ewig-
keit  seiner  Existenz,  denn wenn sich ein Organismus etwas bewußt 
macht,  will  er  vieles  davon,  und  dieses  Wollen  ist  eine  treibende 
Kraft, die in der Lage ist, die Kräfte, die alle notwendigen Komponen-
ten  zur  Schaffung  und  Erhaltung  dieses  Organismus  vereinen,  am 
Laufen zu halten. In der sensorischen Wahrnehmung liegt also der 
Schlüssel zur Entwicklung und zur Unterdrückung der Leiden, unter 
denen alles leidet, was lebt.

Der  dritte Aspekt der Wahrnehmung, nach dem Bewußtsein, ist der 
Teil des täglichen Bewußtseins, dessen Funktion unserer Aufmerksam-
keit  entgeht.  Ein  Teil  davon gehört  zur  physiologischen Sphäre,  der 
andere zur psychischen Sphäre. Die erste Art des Unterbewußtseins 
ist  eigentlich  eine  primitive  oder  subliminale  Wahrnehmung,  der  die 
Aufgabe zugewiesen wird, das Bewußtsein zu vereinen und die Funk-
tionen der Organe, die zusammen ein Wesen bilden, zu inspirieren. Es 
ist fast identisch mit der Funktion des Tastsinns, den wir uns als ein 
Fühler vorstellen müssen, der die einfachsten Organismen mit dem in 
Kontakt bringt, was ihnen als Nahrung dienen kann. Dies ist eine Seite 
seiner Aktivität.  Die andere Seite teilt  er  mit  dem Organismus diese 
Kontakte und auf diese Weise wird jede Struktur der tierischen Natur in 
Form eines lebenden Organismus aktiv.

Bei der einfachen Beobachtung der Funktionen dieser Art des Unter-
bewußtseins oder der subliminalen Wahrnehmung scheint es, daß sich 
daraus  die  empirische  Wahrnehmung  entwickelt  hat.  Da  jedoch  gut 
beobachtet werden kann, daß dieses Unterbewußtsein von der empi-
rischen Wahrnehmung gut getrennt ist, so gut, daß zwischen ihnen 
keine  bewußte  Wahrnehmung  geteilt  wird,  kann  eher  angenommen 

155 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

werden,  daß,  wenn  wir  ihre  Aktivität  der  Aktivität  des  Gehirns  zu-
schreiben -  diese Arten der  Wahrnehmung verschiedenen Schichten 
des Gehirns angehören und daß diese Schichten nicht kontinuierlich, 
sondern  umkehrbar sind,  strukturell  relativ  gut  getrennt.  Doch  wie 
auch immer, diese Art des Unterbewußtseins ist  ständig aktiv; ohne 
seine  Funktionen  wären  wir  nicht  in  der  Lage,  die  Bedürfnisse  des 
Organismus zu erkennen, deren Sinn seine Erhaltung ist. Die Schwie-
rigkeit bei seiner Identifizierung entsteht nur, weil es schwer zu unter-
scheiden ist, ob es sich um eine Art der Wahrnehmung oder nur um 
den Tastsinn handelt. Aus einer höheren Perspektive gibt es hier jedoch 
keinen Unterschied. Der  Tastsinn kann als der Sinn erkannt werden, 
der  eine  potenziell  lebende  Zelle  oder  tatsächlich  lebende  Zelle 
ausmacht; durch den Tastsinn wird der Organismus belebt und mit 
einem angemessenen Grad an Wahrnehmung ausgestattet.

Der  psychische  Aspekt  des  Unterbewußtseins  ist  einerseits  der  ab-
strahierte Tastsinn,  ein intellektualisierter Tastsinn, andererseits das 
spirituelle Element, in dem die lebenden Wesen ihre Einheit finden. Das 
Unterbewußtsein  als  intellektualisierter  Tastsinn erscheint  als  ein  fik-
tiver Faktor; selbst wenn ein Yogi seine Existenz feststellt, wird er kaum 
finden,  worauf  sich  seine  Funktion  bezieht.  Aber  dasselbe  Unterbe-
wußtsein als vereinender Faktor auf der Ebene des Geistes der gesam-
ten Menschheit ist eine Realität, aus der alle mystischen Vorstellungen 
entspringen.  Gerade durch die Verfolgung der  Funktionen dieser  Art 
des  Unterbewußtseins  entstand  in  den  indischen  philosophischen 
Systemen die Vorstellung von Welten, die als Patala, Unterwelten, be-
zeichnet werden, denn die Qualitäten dieses Unterbewußtseins stehen 
in direktem Zusammenhang mit verschiedenen Kategorien von Gefüh-
len  und  emotionalem Erleben,  die  sich  so  leicht  mit  verschiedenen 
Produkten der Vorstellungskraft verbinden. Hier ist es jedoch schwer zu 
erkennen, ob diese Kategorien von Gefühlen die entsprechenden Bilder 
erzeugen oder ob das Auftreten dieser Bilder mit den Wahrnehmungen 
der  ihnen entsprechenden Sphären und ihrer  Bewohner zusammen-
hängt.

Wie auch immer, es ist sicher, daß wer es schafft, durch das  empir-
ische Bewußtsein, durch die Dämpfung seiner normalen Funktion, auf 
die  Ebene  dieses  Unterbewußtseins  hinabzusteigen,  sich  immer  in 
einer Unterwelt wiederfindet, die in verschiedene Sphären und Personi-
fikationen unterteilt ist, deren qualitative Konkretisierung dann nur noch 
von der präzisen Verfolgung der Natur der Gefühle abhängt, die unter 
der Ebene des täglichen Bewußtseins schwingen.

In dem Bemühen, die Natur und die Funktionen der Wahrnehmung zu 
erkennen und zu identifizieren, kommt der Yogi zu einer interessanten 

156 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Erkenntnis:  Die  Wahrnehmung  ist  in  ihren  einzelnen  Aspekten  nicht 
immer  so  geordnet  wie  heute.  Wenn Wesen in  ihrer  moralischen 
Entwicklung  fortgeschritten  sind,  so  daß  der  Hauptfehler,  der 
Egoismus, in ihnen zugunsten einer gut entwickelten Gleichgültig-
keit gegenüber Dingen, die den sensorischen Appetit befriedigen, 
unterdrückt  wird,  dann  wird  ihr  höchster  Aspekt,  das  Überbe-
wußtsein, am bedeutendsten. Empirisch manifestiert sich dies als 
Weisheit und damit als der Wille, das Leben (Erleben) zu lassen. 
Wenn  jedoch  die  Menschen  moralisch  degenerieren,  dann  wird  die 
sensorische  Wahrnehmung  (zur  Sinnesbefriedigung)  der  wichtigste 
Aspekt der Wahrnehmung, deren moralische Grundlage der Utilitaris-
mus ist (strikt zweckgebunden für den eigenen Nutzen). Und wenn die 
moralischen  Fehler  zunehmen,  dann  verliert  auch  die  empirische 
Wahrnehmung  an  Bedeutung  und  die  primitive,  subliminale  Wahr-
nehmung (Barbarei) übernimmt die Herrschaft.

In  der  umgekehrten Reihenfolge  sieht  der  Yogi,  daß die  subliminale 
Wahrnehmung mit dem Zustand unter der absoluten Macht des soge-
nannten  Sahaja-Karma (Kundalini-Karma),  zusammenhängt.  Wesen, 
deren  empirische  Wahrnehmung  die  subliminale Wahrnehmung  ist, 
können nicht  mehr  schlau  (intelligent)  sein  und  damit  persönliches 
(günstiges) Karma schaffen. Sie sind nicht mehr in der Lage, schlau 
zu sein und können sich nicht mehr entlang der Entwicklungslinie (in 
den reinen Urzustand) zurückbewegen, um die empirische Wahrnehm-
ung in unserem Verständnis zu entwickeln und damit wieder die Fähig-
keit zu erlangen, persönliches Karma zu schaffen, wie es bei den heut-
igen Menschen der Fall ist.

In der Regel wiederholen sich dieser Abstieg und Aufstieg; die Men-
schen  erreichen  und  verlieren  wieder  die  Fähigkeit,  abstrakt  zu 
denken  und  damit  gleichzeitig  die  Fähigkeit,  durch  Schlauheit 
vielen karmischen Folgen ihrer Handlungen auszuweichen. (Siehe 
dazu  Kapitel  „Die   Bedeutung  der  Achtsamkeit“  bzw.  „Analyse  der 
Achtsamkeit“).  Dies dauert so lange, bis sie durch Lebenserfahr-
ungen ausreichend bereichert sind, um zu verstehen, daß der Weg 
zum Glück nicht durch das einfache Nutzen von Situationen führt, 
sondern durch eine korrekte moralische Grundlage, die befiehlt, 
zu leben und (er)leben zu lassen. Dann entwickelt sich langsam 
der höchste Aspekt der Wahrnehmung, das Überbewußtsein, und 
damit  auch  die  allgemein  gültige  Moral  und  Weisheit.  Es  gibt 
keinen anderen Weg im Schicksal der Welt.

Bei  der  Qualität  und den Funktionen der  Wahrnehmung ist  es auch 
interessant, daß sie in engem Zusammenhang mit dem Körper stehen. 
Je schwächer die Wahrnehmung, desto degenerierter der Körper. 

157 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wenn die empirische Wahrnehmung sehr entwertet ist, ist der Körper 
oft deformiert. Die gewöhnliche Beobachtung führt die Menschen dazu, 
einem fehlerhaften Körper auch eine fehlerhafte Wahrnehmung zuzu-
schreiben, wie es zum Beispiel bei Kretins („Dummkopf mit primitiven 
Neigungen“) der Fall ist, aber aus yogischer Sicht ist es nicht sicher, 
daß der Körper der primäre Faktor ist, während die Wahrnehmung der 
sekundäre ist.  Einige Indikatoren sprechen für die zweite Alternative: 
Eine fehlerhafte Wahrnehmung  (und damit Nicht-Begreifen) ist die 
Ursache für einen fehlerhaften Körper.

Bei der Festlegung einer Definition für die Wahrnehmung entstehen 
einige  Unklarheiten.  In  der  Regel  wird  alles,  was  aus  dem Bereich 
stammt, der nicht im Bereich des täglichen Bewußtseins liegt, in das 
Unterbewußtsein einbezogen, obwohl einige der Wahrnehmungen, die 
nicht aus dem täglichen Bewußtsein stammen, aus dem Überbewußt-
sein kommen. Die Unterscheidung zwischen diesen beiden Arten der 
Wahrnehmung ist jedoch nicht so schwierig. Wenn deutlich erkennbar 
ist, daß Wahrnehmungen dieser Art in einem  stark emotionalen Zu-
stand auftreten, dann haben wir es mit dem Unterbewußtsein zu tun. 
Wahrnehmungen, die aus dem Überbewußtsein stammen, müssen die 
Funktion  eines  gut  funktionierenden  Verstandes  nicht  unterdrücken 
(von innen aufsteigende Erkenntnisse). Konkret könnten wir uns an die 
Richtlinie  halten,  daß  Inspiration,  die  wissenschaftlichen  Fortschritt 
bringt, aus dem Überbewußtsein stammt, während die meisten Wahr-
nehmungen von Sensitiven (Impulsen) aus einem aufgewühlten Unter-
bewußtsein stammen.

Schließlich muß die  Wahrnehmung als die höchste reale Kompo-
nente der allgemeinen Schöpfung verstanden werden. Wenn sich die 
Wahrnehmung als Ich manifestiert, sei es existenziell oder kosmisch, 
definiert  (objektiviert)  sie  sich  immer;  dadurch  kommt  es  zu  ihrer 
allmählichen Verdichtung, bis sie zur Substanz wird und in einem 
weiteren Stadium ihrer Degeneration zur Schöpfung selbst. Daher 
ist  es  möglich,  die  gesamte  Schöpfung  als  Wahrnehmung in  einem 
spezifischen Ausdruck zu betrachten.  Wenn sich diese Wahrnehm-
ung  nicht  definiert  (objektiviert),  bleibt  sie  im  Kosmos  nur  als 
spirituelles Licht, das Licht  der  ganzen Welt  und ihrer  Wesen und 
Geschöpfe. Und dieses Licht  leuchtet in der bodenlosen Tiefe des 
Universums in den größten Tiefen des Wesens, ohne von der Dunkel-
heit erfasst werden zu können.

Aus physikalischer Sicht ist die Wahrnehmung eine Substanz oder 
Ursubstanz, die sich aus der absoluten Leere entwickelt hat, aus 
unserer Sicht also aus der visuellen Dunkelheit des Universums. Aus 
diesem Grund ist die Wahrnehmung das primäre universelle Phäno-

158 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

men, das in organischen Verbindungen, die als lebende Organismen 
bezeichnet werden, das urzeitliche kosmische Element vertritt.  Wenn 
wir  sie also definieren wollen,  müssen wir  darauf achten,  ob wir  sie 
existenziell oder kosmisch verstehen. Aus kosmischer Sicht kann die 
Wahrnehmung nur eine  Funktion oder Kraft im kreativen Prozess 
sein, während sie aus existenzieller Sicht die Essenz oder die Prima 
Materia ist, die aufgrund ihrer Qualität ein überphysikalisches Phäno-
men ist.

Aus diesem Grund muss die Resorption (Einverleibung, Rückführung) 
der  physikalischen  Faktoren  der  existenziellen  Existenz  in  die  kos-
mische (absolute) Leere ebenfalls durch eine Qualität erfolgen, die in 
einem  adäquaten  Ausdruck  als  Wahrnehmung bezeichnet  werden 
kann; auf der Ebene dieser Qualität erkennen die Yogis ihr Wesen als 
kosmische Essenz,  die  das  Absolute  erreicht,  indem ihr  Charakter 
(der Wahrnehmung) durch die Ausdehnung des persönlichen Bewußt-
seins bis ins Unendliche genommen wird. Aus diesem Grund kann die 
Wahrnehmung nur als die Erst-Manifestation des Absoluten, seine 
erste Emission, erkannt werden, die wir mit unseren groben Sinnen als 
absolute Leere wahrnehmen können;  im Prozess der existenziellen 
Transformation in das Absolute können wir die Wahrnehmung je-
doch auch als die Ursubstanz der Schöpfung erkennen, die eigent-
lich das sogenannte HÖCHSTE ERREICHEN symbolisiert. Daher 
kommt es, daß in mystischen Schriften der Ausdruck  Wahrnehmung 
(oder Gewahrsein) als der höchste Zustand, aber auch als Phänomen 
oder  Manifestation  oder  Funktion  übersetzt  wird.  Die  verschiedenen 
konkreten Perspektiven in den Texten erfordern dies sogar.

Ende der Abhandlung

Quelle: Mystisches Lexikon von K. Minarik. Wer war K.M.? Er war die 
Reinkarnation von Gampopa, aka Dvagpo-Lharje, aus der Kargyü-Linie 
und des Tibetischen Ordens des Donnerkeils.

Zusammenfassung
Alle kommentierten Bewußtseinsgruppen, vergleichbar mit den Aggre-
gatzuständen der Materie  sind in Wirklichkeit eine Einheit - es gibt nur 
ein Bewußtsein, aber aufgrund von analytischer Beobachtung interner 
Zustände, Wahrnehmungen und Prozesse, welche dem Seher im Be-
wußtsein präsentiert werden, wurde diese Gliederung nach Funktion-
alität, ihrer Bedeutung und Auswirkungen auf das Dasein getroffen und 
dies wiederum ermöglicht ein volles Verständnis über das Potential des 
Bewußtseins und des Gewahr-Werdens in einem aktuellen Augenblick 
und darüber hinaus. Etwas  Wertvolleres als ein klares, diamantenes 

159 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Bewußtsein (Dharmakaya) ist im Kosmos nicht zu finden. 

1. Zum kosmischen Bewußtsein oder Überbewußtsein
Das ist das Wesensbewußtsein oder der Dharmakaya und präsentiert 
sich als  potentiell lebendige Leere, was als Dunkelheit des Univers-
ums wahrgenommen wird. Die Wahrnehmung erfüllt die Funktion des 
unbeteiligten „Sehers oder Beobachters“ und wird als  höchste reale 
Komponente der Schöpfung erkannt,  welche nicht  an Phänomena 
bzw. an die objektiv Welt gebunden ist und sich als ein "spirituelles" 
Licht  kundtut,  das  in  der  Tiefe  des  Universums  leuchtet  und  durch 
nichts  verschluckt  werden  kann.  Die  Wahrnehmjung  selbst  wird  als 
"Substanz der Ursubstanz" in der absoluten Leere erkannt und die-
ses Wahrnehmen ist das HÖCHSTE ERREICHEN. Die Wahrnehmung 
als primäres universelles Phänomen ist die Erst-Manifestation des 
Absoluten und äußert sich im Menschen u.a. als kreative Kraft.

2. Zum empirischen Bewußtseins (Tagesbewußtsein)
A) Als  einfaches sekundäres Phänomen des Lebens mit autonomen 
Funktionen  erscheint  uns  als  Ego,  als  Ich-Bewußtsein vom  kos-
mischen Bewußtsein scharf abgetrennt, als ein kraftvolles Zentrum des 
scheinbar realen Seins und ist daher das kausales Karma-Zentrum 
B) Es ist als taktiles Bewußtsein die Essenz des Seins und bildet  Kon-
takte zur Welt durch Wahrnehmung und Tastsinn, es ist Ursache für die 
Verkörperung (Reinkarnation). Es ist aber wichtig für die geistige Be-
mühung, denn es kann in Schwingung versetzt werden und damit kann 
der Mensch die bisherigen sinnlichen Wahrnehmungen überschreiten, 
mithilfe bewußt erzeugter Amplituden (durch Konzentration) können die 
Be-wußtseinsbeschränkungen aufgehoben werden, d.h. die Wahrneh-
mung überschreitet dann die die rote und violette Linie (des Lichtspek-
trums). Das empirische Bewußtsein schwingt immer (als innere Vibra-
tionen) und deren völlige Unterdrückung führt zu Erkenntnis über das 
Leben selbst und über die Natur des Todes.
C) Als  sinnliches  Bewußtsein erzeugt es Handlungen aufgrund von 
Reflexen zu  Sinneswahrnehmungen,  was zum Irrtum führt,  daß das 
Bewußtsein eine Funktion dieser Wahrnehmungen ist. Dieses Bewußt-
sein  bildet  ein  mentales Bewußtseins,  was  die  Ursache  der  Gier 
schlechthin ist und erst deren Unterdrückung führt zur karmischen Ju-
gend und Unschuld. Anders gesagt, die  Beherrschung der sensor-
ischen Wahrnehmung ist Schlüssel zur Beendigung allen Leids, 
die später durch die gegenstandlose Konzentration sichergestellt wird. 
Der Verlust an Beherrschung (Undiszipliniertheit) bewirkt Degenierung 
und führt zum unheilvollen Utilitarismus und Barbarei.

160 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

3. Zum Unterbewußtsein (Nicht-Bewußt-Sein, das Subliminale)
Es  entzieht  sich  der  Aufmerksamkeit  bzw.  Wahrnehmung  mangels 
Selbstbeobachtung (und innerer Dunkelheit) und beruht primär auf un-
bewußter  Wahrnehmung  (Kontakte)  durch  den  groben  und  feinen 
Tastsinn. Allerdings belebt dieser die Organismen, er ist  immer aktiv 
und ist wichtig zum Erkennen der Bedürfnisse eines Organismus. Das 
Unterbewußtsein  (Container)  besteht  aus zahlreichen Schichten her-
vorgerufen  durch  Samskaras.  Der  Abstieg  ins  Unterbewußtsein  und 
Auflösung der Inhalte geschieht durch geeignete Konzentration, welche 
die Schwingungen des empirischen Bewußtseins dämpft.
Wer von subliminaler Wahrnehmung (von Impulsen und Reflexen) 
beherrscht ist, verliert die Schlauheit, d.h. wird letztendlich stumpf-
sinnig und blöd, und kann ergo kein günstiges Karma schaffen, da er 
das abstrakte (abstrahierende) Denken verloren hat. 

Praktische Erkenntnis
Der Mensch nutzt bislang nur ca. 4-5% seiner Gehirnmasse und deren 
gesamtes Potential wird vom Tagesbewußrtsein und vom Subliminalen 
blockiert, was der Grund des Nicht-Erkennens der inneren Mauern ist. 
Solange der Mensch diese Begrenzungen nicht spürt, sieht er keinen 
Grund zur Änderung seiner Lebensweise und rüttelt nicht an den Fest-
ungen seiner Persönlichkeit, denn dieses illusorische Ich ist für ihn das 
Allerkostbarste. 
Mit  dem Wissen  aus  dieser  Abhandlung  kann  man  sagen,  daß  die 
geistige Bemühung nichts anderes ist als der langwierige Kampf um die 
Beendigung der Vorherrschaft des Triebes und seiner Kraft im Unbe-
wußten,  wo er  sich  verschiedenste  Weise  durchsetzt.  Der  Trieb  als 
kraftvolle,  intelligenzlose  Dunkelheit  und  der  Dharmakaya  als  eine 
leuchtend-lebendige Intelligenz sind  die  zwei  gegeneinander  konkur-
rierenden Pole. Obwohl der Trieb im Menschen aus dem kompromiß-
losen Leben-Wollen ein unbeherrschbarer Faktor geworden ist, der sich 
auf vielfältige Art äußert, ist der Trieb letztendlich dazu verdammt, in 
aufgelöster  Form  zu  jenem  Ursprung  zurückzukehren,  woher  seine 
Kraft  stammt.  Und dieser  „Zwang“  zur  Rückumwandlung ist  die 
höchste  Gesetzmäßigkeit  im  Universum,  denn  sie  betrifft  alles, 
was eine Form hat,  deren Wirken und Empirik sich sowohl im Sam-
saro wie im „Eintritt in den Dharmastrom“  wiederfindet. 
Der  Mensch  hat  die  Wahl:  entweder  er  geht  den  langen,  erlebnis-
reichen Erfahrungsweg (Darwin) durch das Samsaro oder er kürzt alles 
ab mithilfe eines geistigen Entwicklungssystems und eines spirituellen 
Meisters.

161 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Bewußtsein?

Das  Bewußtsein  (Geist)  ist  eine  transzendente  Qualität  und 
materialistisch weder feststell- noch definierbar, es ist unantastbar 
und unzerstörbar. Man kann es nicht (er)denken, es bestätigt sich 
von selbst durch kognitiven Fähigkeiten, Wachheit, und Bewußt-
Werdung. Seine Eigenschaften werden nun erklärt.

Das Bewußtsein  kann kleiner  als  ein  Punkt  und größer  als  der 
Kosmos sein, daher  kann  der  Adept  alles  erforschen.  Das  geistig-
mystische  Training  vergrößert  seinen  Erkenntnishorizont  schrittweise 
durch mühsame Entfernung der Umhüllungen (siehe Kapitel "Was sind 
Jhanas?",  Jhana 5-9).  Das Bewußtsein  ist  nicht  das Denkprinzip 
und nicht  die  Denkinhalte. Bitte  nicht  verwechseln!  Gerade in  der 
englischen Medien (Videos etc.) wird dies gerne verwechselt und führt 
zu  falschen Annahmen.  Das  Denkprinzip  ist  vergänglich,  hat  kein 
Eigenlicht  und hat  laufend andere Inhalte,  während das Bewußtsein 
diamantgleich stabil, unanstastbar und Licht ist.  Die Behauptung, das 
Bewußsein sei  ein  Produkt  von komplexen Interaktionen des neuro-
nalen Zellnetzwerkes im Gehirn und damit sei es materiell bedingt, ist 
falsch. Damit wäre das Bewußtsein ein sich ständig änderndes Zufalls-
produkt  und  ein  diamantener,  unveränderbarer  Zustand  niemals  er-
reichbar. 

Statt des Begriffes "Geist" wird hier "Bewußtsein" verwendet. Geist ist 
unpräzise wie z.B.  Teil  in  der Trinität  im Christentum, Ersatzwort  für 
Spiritus oder "geistig" für psychisch, witzig, pffifig, erbauend, transzen-
dent etc. Bewußtsein ist dagegen unmißverständlich. Man sagt auch 
ich bin mir "bewußt" und nicht ich bin mir "begeistet". Was Bewußtsein 
genau ist,  wissen auch die Götter nicht.  Das Bewußtsein in seiner 
"nackten" Natur ist klares, grenzenloses Licht, seine Kerneigen-
schaft  ist  die  Beobachtung  und  der  überweltliche  Intellekt. Der 
Beobachter (purusha) im Bewußtsein ist die Grundlage der Achtsam-
keit. Dieses Licht ist ein hartes, blendendes Licht vergleichbar mit Gam-
mastrahlenblitzen von Quasaren. Kein normaler Mensch kann dieses 
Licht aushalten. Im Augenblick des Todes begegnet der Mensch die-
sem Licht für eine kurze Sekunde, falls er nicht bereits bewußtlos ist. 
Auch weitere Abstufungen ("freundliches Licht") kann man nur ertragen 
oder  darin  "eingehen",  wenn man sich erfolgreich darauf  vorbereitet 
hat. 

162 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Bewußtsein ist die Blüte des Menschen, das Göttliche in ihm, 
siehe  dazu  Kapitel  "Aufmerken“,  "Bedeutung  der  Achtsamkeit"  und 
„Analyse der Achtsamkeit“. Hätte der Mensch die Persönlichkeit nicht, 
er wäre auf der Ebene des Bewußseins mindestens so ausgedehnt wie 
das Weltall.  Seine  Eigenschaften werden durch die  5  großen Weis-
heiten,  bekannt  als  die  Dyani-Buddhas  definiert:  die  alles-durch-
dringende, die spiegelgleiche, die alles-gleichmachende, die alles-
liebende und die  alles-könnende Weisheit. Das Bewußtsein  kann 
auf 2 Ebenen gleichzeitig präsent sein: a) auf der klaren, kühlen Ebene 
der  absoluten  Objektivität  und  Weisheit  und  b)  auf  der  Ebene  des 
Herzens (Anhata), womit dem Bodhisattva die Verständigung und das 
Einfühlungsvermögen zu den Lebewesen möglich wird. Durch die Ma-
hayana-Einweihung ist  er  auf  dieser  Ebene an die  Menscheit  ange-
schlossen. 

Das  Zusammenspiel zwischen  Beobachter,  überweltlichen  Intellekt, 
dem Denkprinzip, Indryas (subtile Sinne) und Gedächtnis funktioniert 
außerhalb von Zeit und Raum. Das Bewußtsein siedelt als inhärente 
Qualität zwar im Gehirn (in den atomaren Zwischeräumen), aber ein 
fortgeschrittener Adept kann es im Körper verlegen, z.B. In die Füße, 
was im Todesprozeß sehr hilfreich ist. Abhängig von den Umhüllungen 
und  Füllungen  des  Denkprinzips  gibt  es  das  Unterbewußtsein,  das 
Tagesbewußtsein und das kosmische Bewußtsein (manchmal Überbe-
wußtsein genannt). In Wirklichkeit gibt es nur eins, Je nach der gerade 
vorherrschenden Dicke des "Filters der Persönlichkeit" kann der Men-
sch nichts, wenig, verzerrt, diffus, gut oder klar oder umfassend erken-
nen  und  begreifen,  was  den  Grade  seines  Wachseins  bestimmt. 
Zwischen der ersten Wachseinsstufe "Beinahe-Genie" bis zum Buddha-
Zustand liegen mehr als 200 Stufen, also unvorstellbar. Das kosmische 
Bewußtsein wird durch eine Krone (nach "oben" offen) symbolisiert und 
durch ihr Aufsetzen wird dieser Zustand vorgetäuscht.

Das  Tagesbewußtsein ist  ein empirischer Reaktionsreflektor  auf  die 
Sinneswahrnehmungen  und  Beuteschemata,  während  das  Unterbe-
wußtsein sich  durch  Passivität  nährt  und  bildet.  Mit  dem Tagesbe-
wußtsein  lebt  der  Mensch  nur  "draußen"  und  importiert  die  Welt 
ungehindert. Der Mensch ist somit ständig etwas anderes, auch wenn 
das Denken immer den Prefix "Ich" hat. Der Zustand der inneren Ruhe 
und Ausgeglichenheit als Teil der Unvergänglichkeit ist ihm fremd. So 
lebt  er  das  Gegenteil  der  Selbt-Bewußtheit  und  arbeitet  an  seiner 
Selbstzerstörung  (Altern  und  Tod).  Die  Geschwindigkeit  oder  Hart-
näckigkeit dieser inneren Reflektionen erzeugt Vibrationen und ist Ur-
sache  vieler  psychischer  Störungen.  Durch  das  Fehlen  der  "Selbst-

163 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

beobachtung mit Abstand" und der Konzentration ähnelt  der Mensch 
einem mechanischen  Roboter und ist vielfach vorherbestimmbar. Es 
liegt der Verdacht nahe, daß die allgemeine gesellschaftliche Bildung 
die Menschen in "Nutzer" und "Benutzte" formt.  

Die Funktionsweise des Tagesbewußtseins kann man am besten mit 
einer Kugel vergleichen, die den inneren Beobachter umhüllt. Diese Ku-
gel hat zahlreiche Löcher, durch die der Beobachter segmentiv nach 
draußen sehen und kognitiv  reagieren kann.  Aber der  Mensch sieht 
dadurch nur kleine Ausschnitte der gesamten Realität. Die Menge oder 
Größe  dieser  Löcher  bestimmt  seine  Intelligenz,  Lebensqualität  und 
Einordnung  in  die  Gesellschaft,  was  er  durch  Überwindungen  und 
Steigerung der Achtsamkeit beeinflußen kann. Durch Passivität werden 
diese Löcher wieder verklebt  oder zugemacht,  was in Demenz oder 
Alzheimer enden kann.

164 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Denkprinzip?
Das Denkprinzip (citta, englisch mind), oder Denkorgan bezeichnet ist 
eine  feinstoffliche  Entität  und  eine  Schlüsselkomponente.  Das  Ver-
stehen der Funktion des Denkprinzips ist elementar. Siehe dazu auch 
das nachfolgende Kapitel "Was ist ein Gedanke?".

Das Denkprinzip (mind) ist nicht das Bewußtsein! Aber es ist die 
Befehlszentrale im Menschen. Wer dort die Macht hat, ist der Chef. 
Seine Substanz ist feinstofflich und mit einem "Gas" vergleichbar, 
es besitzt kein Eigenlicht und in seiner wahren Natur ist es spie-
gelglatt. 

"Mind" ist das englische Wort für das Denkprinzip oder Denkorgan und 
wird ständig mit dem Bewußtsein (oder Geist) verwechselt, was zu fal-
schen Annahmen in den englischen Medien oder Vorträgen führt, und 
folglich auch bei  Übersetzungen. Man spricht  dann irreführend "man 
muß den Geist zähmen", was falsch ist. Das Denkprinzip muß gezähmt 
oder beherrscht werden. Das Denkprinzip ist vergänglich und hat lauf-
end  andere  Inhalte,  während  das  Bewußtsein  diamantgleich  stabil, 
unantastbar ist und niemals Inhalte hat. Dieser Mangel an Unterscheid-
ung beweist, daß diese Präsentatoren in der Selbsterkenntnis nicht weit 
genug vorgedrungen sind. 

Das Denkprinzip und der Gedankenerzeuger sind nicht dasselbe. 
Die Gedanken und das Denkprinzip sind nicht dasselbe. Ein  ab-
laufender Film ist nicht das Gerät.

Das Denkprinzip wird mit der allesdurchdringenden Weisheit erkannt. 
Die Menschen wissen nichts von diesem "Organ", sie wissen nur, daß 
sie  denken.  Auch  wissen  sie  nicht,  warum  sie  was  denken.  Das 
Gehirn ist materiell, daher ist es weder das Denkprinzip noch das Be-
wußtsein (Geist). Auch werden gerne seine Inhalte (Gedanken, Bilder, 
Sinneseindrücken, Impulsen) als "Geistes-" oder "Bewußtseinsobjekte" 
bezeichnet oder übersetzt, richtig wäre "mind objects", denn sie sind 
alle  außerhalb  des  Beobachters.  Zum  besseren  Verständnis:  alle 
Sinneswahrnehmungen erfolgen zuerst  analog über  die  Organe und 
werden von den feinstofflichen Äquivalenten (indryas) im Denkprinzip 
(citta) in wellenförmigen Abbilder (vrittis) umgewandelt, das gilt ebenso 
für  alle  Gedanken,  für  die  inneren  Impulse  und  "Einfälle"  aus  dem 
umgebenden  feinstofflichen  Raum.  Der  Adept  kann  im  3.  buddhist-
ischen Jhana (oder Pratyahara im Yoga) die feinstofflichen Sinne lösen 
und "räumlich" vor Ort sehen oder hören, d.h. er kann direkt "so wie es 

165 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ist" wahrnehmen. Das können sogar gewisse Tiere auf begrentze Ent-
fernungen. Das Zusammenspiel zwischen den Sinnen, dem Verstand, 
dem Gedächtnis, dem Denkprinzip, dem Beobachter und dem Erken-
nen/Begreifen (überweltlicher Intellekt) spielt sich außerhalb von Raum 
und Zeit ab und ist eine ununterbrochene "Impulsfolge". Komplett be-
schrieben in der Abhandlung "Innere Mechanik". Sowohl die Wahrneh-
mungsqualität (verzerrt, scharf, unscharf etc.) wie die Erkenntnisqualität 
(kognitive Rückkoppelung) wird von den Umhüllungen und Wellen im 
Denkprinzip bestimmt. All diese Störfaktoren werden von der Persön-
lichkeit erzeugt und verursachen so die Subjektivität des Menschen. Da 
der  Mensch  aber  immer  Vrittis  im  Denkprinip  hat  (Tiefschlaf  ausge-
nommen), bilden diese seine eigene wahrgenommene Welt und Beute-
schema. Also ist  die  Welt  ihn ihm.  Würde man die  Außenwelt  weg-
nehmen, die Vrittis (Abbilder in Wellenform) aber nicht, er würde diese 
felsenfest als Wirklichkeit anerkennen. Jetzt wird vielleicht klar, warum 
das  Denken  und  die  Wellen  im  Denkprinzip  (citta)  das  Erkennen 
weiterer  Wirklichkeiten  bis  hin  zur  letzten  Realität  verhindern.  Je 
nachdem wie der Mix der mystischen Elemente im Menschen ist, nimmt 
das Denkprinzip deren Eigenschaften bzw. Grundtendenzen (Gunas) in 
der  Verwendung der  Lebensenergien an und auch des  eigenen Ur-
sachenkarmas. Da gibt es a) Tamas, was Stumpfheit, Ignoranz bedeu-
tet, b)  Rajas bewirkt Aktivität, Genuß und Macht und c)  Sattva macht 
den  Menschen  ausgeglichen,  empathisch,  durchblickend,  intelligent 
und bedarf  einer  inneren Spannung.  Man kann die Gunas auch als 
Stufen der Selbst-beobachtung,  Selbstkontrolle und Selbstbeherrsch-
ung sehen. Was den Grad der  Wachheit anbelangt, so gehören die 
tamasischen Menschen zu den Schlafenden, die rajasischen zu den 
Träumenden und die sattvischen zu den Wachen. Die Schlafenden und 
Träumenden begreifen die (geistige) Wachheit  nicht.  Die Gunas sind 
wie Gesteinsschichten oder Schubladen im Denkprinzip, nur innerhalb 
dieser  kann  der  betreffende  Mensch  denken  und  begreifen.  Siehe 
Beispiel dazu am Kapitelende.

Das Denkprinzip (Denkorgan) ist neben dem Beobachter und dem 
überweltlichen  Intellekt  die  drittwichtigste  Komponente. Das 
Denkprinzip wird verglichen mit der "Leinwand der Leere" oder einem 
Spiegel, weil es von Natur aus spiegelglatt ist und kann nur durch eine 
hohe innere Spannung glatt  gehalten werden.  Der  Beobachter  kann 
dann selbst alles unverzerrt, so wie es wirklich ist, wahrnehmen. Was 
die Menschen nicht wissen (vorher erwähnt), daß in das Denkprinzip 
fremde Kräfte (Einfälle,  "kleine Teufelchen",  Verblendungen etc.)  ein-
dringen können, wenn man unkonzentriert oder passiv konsumierend 
ist. Gut beobachtbar bei Kindern, die durch die Sinne ständig hin- und 
hergerissen  werden.  Mit  guter  Selbstbeobachtung  würde  man  fest-

166 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

stellen "das bin nicht ich" und würde das Eindringen (siehe Rotor-Effekt 
bei  Konzentration)  und die Einflußnahme verhindern.  Die Verweilzeit 
dieser  "Eindringlinge"  ist  meist  kurz,  doch manche setzen sich  fest, 
indem man ihnen gehorcht. Sie etablieren sich als "fremdes Ich" und 
damit  hat  das  karmische  Folgen.  Das  gutes  Beispiel  dafür  ist  ein 
aufkommender Rassismus. Man kennt gut das Mahnwort "Denk doch 
nach",  es ist  insoferne irreführend als gerade ein ablenkender Inhalt 
(Gedanke) im Denkprinzip das nötige Begreifen der Situation verhindert 
– es müßte lauten: "Beobachte besser und laß dich nicht ablenken" 
oder "Bleibe bei der Sache".

Was lernen wir daraus?
Solange  der  Mensch  eine  Persönlichkeit  hat,  erzeugt  sie  auf  alle 
Wahrnehmungen hin (extern wie intern) im Denkprinzip Reaktionen in 
Form  Ansichten,  Meinungen  und  Beurteilungen,  die  von  Atavismen 
ausgelöst werden, die wiederum in Wellen (vrittis) münden. Daher ist 
die Beherrschung dieser Wellen im Denkprinzip das primäre Ziel  im 
Buddhismus (und Yoga). Alles was der Mensch (als Persönlichkeit) tut 
oder will, bewußt oder unbewußt, wird vorher gedacht. 
Denken ohne Prana ist nicht möglich, Prana ist der "Treibstoff" für 
das Denken, ohne Prana gibt es (mangels Energie) keine Wellen 
im Denkprinzip. Wer also das eingeatmete Prana mithilfe von Pra-
nayama-Techniken  und Konzentration beherrscht, beherrscht das 
Denken und wird damit der eigene Herr im Hause.  Pranayama als 
Atembeherrschung  ist  eine  zentrale  Disziplin  bei  allen  geistigen 
Systemen und benötigt unbedingt eine erfahrenen Meister, damit nichts 
schiefgeht. 
In der Mystik und Yoga gilt:  Denken ist eine Krankheit. Wer also die 
Wellen  des  Denkprinzips  glätten  kann,  kann  hinter  die  "Kulissen" 
schauen.  Fällt  das  Denkprinzip  zu  Boden,  dann  hat  der  Adept  die 
Große Freiheit erreicht. Es wird gesagt, es sei leichter die Erde auf dem 
Sonnenorbit aufzu-halten als das Denken für immer zu stoppen. All das 
Gesagte hier ist mit der analytischen Konzentration selbst erkennbar.
Wenn das Denkprinzip durch innere Spannung glatt ist, dann kann 
es sich selbst denken und der Beobachter im Bewußtsein erkennt 
(endlich) sich selbst.

Anhang: Beispiel zur Grundtendenz der 3 Gunas
In einem Geschäft gibt es drei Verkäufer, Tamas, Rajas und Sattva. Ein 
Kunde kommt in ein Schuhgeschäft: Tamas preist ihm einen minder-
wertigen  Ladenhüter  an  und  macht  ihm  Angst  davor,  ein  anderes 
Produkt zu kaufen. Rajas redet auf den Kunden ein, zeigt ihm endlos 
viele Produkte und glänzt mit seinem Wissen. Sattva hört dem Kunden 
zu und weist leise auf ein besseres Angebot eines Mitbewerbers hin.

167 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Denkprinzip und Tantra-Yoga

Gedanken  sind  von  der  Persönlichkeit  erzeugte  subtile  Produkte, 
manche sprechen von Geistesprodukten (wobei Geist hier mit dem en-
glischen „mind“ gleichgesetzt ist). Das Denkprinzip (sanskrit citta) nennt 
man auch Denkorgan. Die Mystiker definieren Gedanken wie folgt:

Gedanken sind eine Art Umwandlung des geistigen Vollstellungs-
kraft in teilweise oder ganz ausgeprägte psychische Phänomene 
unter Verwendung der inneren pranischen Kraft. Diese Umwand-
lung ist beim Nomalmensch ein unaufhaltsamer Prozeß und ge-
schieht bewußt und unbewußt.
Aus diesem Sachverhalt wurde ein wichtiger praktischer Grundsatz ab-
geleitet: Wer die pranische Kraft beherrscht, beherrscht die Gedanken 
bzw. das Denkprinzip. Und wer nicht mehr denkt, schöpft Weisheit.

In der Mystik wird die Nützlichkeit der bewußten Gedanken darin ge-
sehen, daß man sie als physikalische Faktoren verwenden kann, um 
die  scheinbar  unteilbare  Struktur  der  Sinnesphänomene  zu  zer-
bröckeln. Und so wie man physikalische atomare Ladungen der Phä-
nomene in Energie umwandeln kann, können Gedanken als physikal-
ische Ladungen der anderen Art helfen, Hindernisse der Einsicht und 
des Verständnisses zu beseitigen, sobald sie richtig eingesetzt werden.

Gedanken sind nämlich ein nutzbares psychisch-physikalisches Ma-
terial der biologischen Sphäre, dessen Steuerung vom bewußten Den-
ken  abhängt,  während  seine  Beschleunigung  von  der  Intensität  der 
Konzentration des Geistes abhängig ist.  Wenn die Konzentration auf 
psychische Begrenzungen gerichtet ist, die das Ergebnis des Denkens 
in bestimmten Begriffen sind und man gegen sie vorgeht wie gegen 
eine sachliche Struktur, die die Erkenntnis einschränkt, dann zerstören 
wir diese Struktur, indem wir in diese Konzentration auf der einen Seite 
ausreichend starke  Intensität und auf  der  anderen Seite  die  in  der 
Wachsamkeit  und  Kontrolle  des  Bewußtseins  enthaltene  Extensität 
einbringen. Dies liegt daran, daß Gedanken die gleiche Eigenschaft wie 
physikalische Ladungen haben, nämlich in ihrer Rolle (Fähigkeit), die 
feste Struktur zu zerstören, da Gedanken eine psychologische und Ato-
me eine nukleare Struktur haben.

Gedankenformen (tibetisch: rang snag, wobei rang „Selbst“ und snag 
„Licht“  bedeutet)  sind  also  das  eigene  Licht  oder  innere  Licht  als 
Schöpfung unserer eigenen Vorstellungen, die vor dem inneren Auge 

168 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

erscheinen. Operationen bzw. gezielte Übungen mit diesen Gedanken-
formen sollen nach orientalischen mystischen Systemen zu einer soge-
nannten mystischen Entwicklung gegen die (umzuwandelnde) eigene 
Natur führen, was jedoch nur unter der Voraussetzung geschieht oder 
wirksam ist, daß man ihnen genügend Zeit und Energie widmen kann.

Das  Denkprinzip  (in  tibetischen  Texten  auch als  „spiritueller  Körper“ 
oder  „Wunschkörper“  bezeichnet)  ist  im  Grunde  ein  Abdruck-Typ, 
geschaffen durch die „Rauchform“ unserer eigenen Lebenskraft (siehe 
pranischer Körper). Das Denkprinzip ähnelt dem Astralkörper, mit dem 
Unterschied,  daß der  Mensch ihn selbst  durch eigene Vorstellungen 
und deren langfristige Aufrechterhaltung vor  dem geistigen Auge er-
schafft.  Tibetische Mystiker nutzen das Denkprinzip für vielfältige 
Zwecke. Die beste und von esoterischen Lehren gebilligte Verwendung 
besteht  darin,  ihn  als  Behälter  der  höchsten  spirituellen  Werte  und 
Ideen zu betrachten, was der wahre Zweck von Tantra-Yoga ist.

Wenn der Mystiker ihn wie einen Doppelgänger behandelt, ständig in 
Kontakt mit sich selbst bringt, erlangt er ein Medium, mit dem er sein 
spirituelles  Wachstum beschleunigen  und die  gewünschte  mystische 
Macht  erreichen  kann.  Tantrische  Übungen  mit  dem Denkprinzip 
sind also Handlungen, bei denen das Subjekt (der Aspirant) eine 
psychische Realität im mentalen und seelischen Bereich schafft, 
die in unmittelbarer Beziehung zum Mystiker steht. Diese Realität 
wird so lange geschützt, bis sie als einwirkender Faktor reift, mit dem 
der Mystiker auf der Ebene des Ich-Bewußtseins in Kontakt treten muß. 
Auf diese Weise kommt es schließlich zur Beeinflussung des „inneren 
Menschen“ – ja sogar zu einer Art Wiedergeburt gemäß der Qualitäten 
der  Gedankenformen, die der Mystiker erschaffen hat  und als seine 
eigenen  spirituellen  oder  moralischen  Werte  bewacht,  die  er  ver-
wirklichen möchte. Ist der gewünschte Effekt eingetreten bzw. hat sich 
im Mystiker realisiert, wird die Vorstellung wieder aufgelöst.

Derartige Übungen finden meist  in Eingeschlossenheit  (retreat)  statt, 
setzen die Konzentrationsfähigkeit voraus und bedürfen der Überwach-
ung  eines  spirituellen  Meisters,  denn  es  soll  dabei  ja  nichts  schief-
gehen z.B. in der Form, daß das Subjekt sich als Dämon entpuppt. 

Siehe  auch  Kapitel  „Was  ist  ein  Gedanke?“,  wo  das  Wesen  eines 
Gedankens näher beleuchtet wird.

169 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Unterbewußtsein?

Das  ist  ein  unsichtbarer  (feinstofflicher)  Container,  in  dem  sich  be-
stimmte Energiepotentiale in Form von Atavismen (Archetypen), Trie-
ben, Anhaftungen, Ansichten und Emotionen angesammelt haben und 
sich dort  "verbergen"  und bei  passendem Auslöser  blitzschnell  aktiv 
werden. Oder anders formuliert, das Unterbewußtsein ist "der Körper 
der impulshaften Energien aus dem scheinbaren Nichts". Es ist der 
finstere "Keller und Gerümpellagerort". Pro Existenz entsteht eine ei-
gene  Ablagerungsschicht, das Fassungsvermögen dieses „Kellers“ ist 
unbegrenzt.   Das Unterbewußtsein ist im inneren Sinn des Menschen 
immer präsent und ist bestimmender Faktor im Lebensprozeß und im 
Traum. Das Unterbewußtsein bestimmt so gut wie alle Meinungen, An-
sichten, Urteile und das reflexive Verhalten im Menschen, dieser Fakt 
ist auch von der westlichen Psychologie bestätigt. Im Unterbewußtsein 
siedeln  auch  die  autonomen  Steuerungen  gewisser  Atavismen,  die 
kontrolliert  oder  ganz  abgeschafft  werden  müssen  -  solange ist  der 
Mensch ein Sklave nicht nur seiner Sinne sondern auch der Gewohn-
heiten,  Impulse  und  Emotionen.  Mit  reiner  Ratio  kommt  man  den 
angeborenen Ansichten und Meinungen nicht bei, sie müssen aufgelöst 
werden. So ist es verständlich, daß der Mensch seine ganze Intelligenz 
zur Verteidigung und Durchsetzung seiner Meinungen und Ansichten 
nutzt,  anstatt  diese zur Auflösung und Entmachtung der Subjektivität 
einzusetzen, die sich oft  als völliger Irrtum und als falsche Weitsicht 
erweisen. Wer mit geeigneter Konzentration ins Unterbewußtsein ein-
taucht, wird anfangs eine "zähe, klebrige Masse" vorfinden.

Der  gesamte  Komplex  Unterbewußtsein  siedelt  im  Astralkörper  des 
Menschen von den Füßen bis zur Hüfte und wird von den Weisen als 
"die dämonische Welt"  bezeichnet.  Es wird primär gefüttert  von den 
Samsakaras (Sinneseindrücken) und oft wiederholten Handlungen. Das 
Unterbewußtsein ist  ohne Intelligenz, schwarz (ohne Sattva) und ein 
Eigenprodukt. Es umhüllt  das Denkprinzip, ist so immer im Tagesbe-
wußtsein  und  ist  der  Feind  des  Geistigen und  Verursacher  des 
Egoismus in allen Varianten und bewirkt schlimmstenfalls die gegen-
seitige Vernichtung seinesgleichen. Im Tod sind diese  Energiepoten-
tiale der alleinige Bestimmer im Bardo und ezeugen die schrecklichen 
Visionen und Ängste im Sipa-Bardo und sind für die Umstände seiner 
neuen Existenz verantwortlich. Ist das Unterbewußtsein aufgeräumt, 
leer und mit  Licht durchdrungen,  dann entsteht  Weisheit. Siehe 
auch Kapitel "Was ist der Trieb", "Gefühle und Tastsin". "Nicht-Haften" 
und "Die Mystik und die Sexualität". 

170 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Auflösung der  toxischen Inhalte  im Unterbewußtsein ist  die  vor-
dringlichste Aufgabe in der Vorbereitungsphase. 
Doch wie taucht man in sein eigenes Unterbewußtsein ein? Erst-
ens durch den langwierigen Prozeß der darwinischen Entwicklung (also 
ohne eigenem Dazutun)  oder  durch eine  Achtsamkeit  im Alltag ver-
bunden mit einer geeignete Konzentration, siehe dazu "extensive Kon-
zentration" im Kapitel  "Meditation,  Konzentration".  Die Meditation,  so 
wie allgemein gelehrt, hilft wenig und ist zu oberflächlich. Das „Befüt-
tern“ des Unterbewußtseins durch die Samskaras muß durch konse-
quente Sinneskontrolle (Achtsamkeit), weg vom eigenen Beuteschema, 
verhindert werden.

Lieber verändern die Menschen die anderen, die Texte heiliger Schrif-
ten  oder  erforschen  Dinge,  die  für  die  Entwicklung  der  Menschheit 
völlig irrelevant sind, als sich selbst und betreiben dafür oft einen unvor-
stellbaren Aufwand.

171 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Trieb?
Allgemein wird unter Trieb eine angeborene, zielgerichtete psychische 
Kraft verstanden, die etwas will und den Menschen dazu zwingt, daß er 
es erfülle.  Der Trieb selbst  besitzt  keine Intelligenz,  aber  er  benutzt 
dieses Potential im Menschen. Er ist eine treibende, schiebende Kraft, 
die tief drinnen sitzt. Er ist wichtigster und kräftigster Bestandteil des 
Unterbewußtseins und ist schwer als eigenständige Entität erkennbar. 
In der Mythologie als Drache dargestellt, als Schlange, als Hydra oder 
als Mensch mit Hörnern, Hufen, Schwanz und Erektion.

Biologisch-psychisch entwickelte er sich bereits durch den Zwang zur 
Nahrungssuche ("Fressen") bei den Einzellern. S. Freud hat den Trieb 
in Überlebens- und Sexualtrieb aufgeteilt und so in seine Psychoana-
lyse integriert.  Der grobe Überlebenstrieb tritt  eindeutig  und klar  bei 
einer  Lebensbedrohung auf,  während der  feine Überlebenstrieb sich 
bei Gefährdung oder Verlust einer Quelle für Sinnesbefriedigung, von 
Objekten oder des sozialen Status zeigt. Hier gehen beide Triebformen 
ineinander  über.  Den  Trieb  als  organische  Energie  einzustufen  ist 
falsch. Wäre es so, könnte man über die Kalorienmenge seine Wirk-
samkeit beeinflußen. Die Triebkraft ist eine Verdichtung der kosmischen 
bzw. der pranischen Energie zu einem homogenen und eigenständigen 
Kraftkomplex im Menschen. Die Mystiker sehen, daß es zwischen Trieb 
(„basic instinct“) und der Sexualität praktisch keinen Unterschied gibt, 
denn er steht hinter allem Wollen und Wünschen und kann sich im 
Groben wie im Feinen äußern. Die Mystiker betrachten den Trieb nicht 
wie es die Psychologie oder Psychiatrie tut, sondern als „das Hindernis“ 
auf dem Weg zur Befreiung. Generell gilt für die geistige Entwicklung:

Der Trieb ist ein Machtfaktor im Menschen, dem praktisch keiner 
widerstehen kann. Der Trieb ist die wahre Ursache allen Leids und 
aller Probleme.

Er ist oberflächlich an Zu- und Abneigungen erkennbar und am sturen 
Festhalten  gewisser  Ansichten  und  Rechthaberei.  Er  ist  im  Tages-
bewußtsein unerkannt präsent (siehe Unterbewußtsein), er macht den 
Menschen charakterlich biegsam und erzeugt Existenzangst, er ist 
der Feind des geistigen Lichts und verhindert die Entfaltung myst-
ischer Fähigkeiten meist durch Versuchungen. Der Trieb hat viele Ge-
sichter  und viele  Ventile  wie  Geschlechtstrieb,  Leistungstrieb  (altius-
titius-fortius), Machttrieb, Kontrollwahn, Zensur, Missionarsdrang, For-
schertrieb, Kinderwunsch, Schönheitswahn, Besserwisserei, Besitzgier 
etc. Der Trieb ist die Gier und das Wollen schlechthin, er  verführt den 

172 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Menschen zu vielen Dummheiten und Grausamkeiten, sogar im Tod hat 
der  Mensch  noch  Wünsche.  Der  Trieb  erzeugt  auch  andere  Wirk-
lichkeiten  (Phantasmorgien),  fixe  Ideen  und  Vorstellungen  vor  dem 
inneren Auge. Untrennbar  verbunden mit dem "Fressen"  ist die "Be-
friedigung"  und so "schiebt  er  unaufhaltsam" den Menschen durch 
innere Drucksituationen  dorthin,  wo es das gibt.  So ist  erkennbar, 
wieso der Mensch so schwer seine Laster los wird. Als intelligenzlose 
(Ur-)Kraft ist der Trieb ein "innerer Diktator" mit dem man nicht reden 
kann.  Die  Ergebnisse  der  Triebfaktoren  sind  für  den  Menschen  am 
Ende immer ungünstig und Ursache für das eigene Samsaro. Oft will 
er etwas und hat er es dann, gibt er es "mangels Interesse" kurz da-
nach wieder auf, deutlich sichtbar bei Kindern. Er ist auch jene Stimme 
im Denkprinzip,  die bei  einer Absicht,  etwas aufzugeben einem sug-
geriert:  "noch dieses eine Mal,  dann ist  Schluß"  oder  "das mag ich 
nicht" oder "das mach ich später". Er legt die Willenskraft lahm, wenn 
es "ihm nicht  paßt"  oder er  "löscht"  Vorhaben aus dem Gedächtnis. 
Wenn der Mensch etwas zusagt und es dann nicht erfüllt, hat er viele 
Ausreden, nur nicht, daß er alles unternommen habe, um diese Zusage 
einzuhalten. Daß der Mensch besser nichts zusagt, was er nicht ein-
halten kann, begreift er nicht. Die "falschen Wirklichkeiten" sind erst mit 
guter  Selbstbeobachtung als solche erkennbar,  aber  das entmachtet 
ihn noch nicht. Solche "Wirklichkeiten" lösen z.B. die Eifersucht bei den 
Frauen  oder  Kontrollwahn  bei  Autokraten  aus.  Tagträumen  ist  eine 
seiner Lieblinge, ebenso der rasante Wechsel von einer Sinneswahr-
nehmung zur nächsten; in Karikaturen dargestellt mit heraushängender 
Zunge  oder  herausspringenden  Augäpfeln.  Sinnesbefriedigungen 
sind seine Nahrung und wurde er "gefüttert", dann hat der Mensch 
kurzzeitig "ein gutes Gefühl" und wird handsam wie ein "satter Löwe", 
Unwissende nennen das Entspannug. 

Zur Umformung bzw. Umorientierung dieser Kraft ist die konstante Er-
hebung der Gefühlsnatur (sursum corda) durch die ursachlose Freu-
de  (Bhakti)  erforderlich,  verbunden  mit  der  sinneskontrollierenden 
Selbstbeobachtung. Der Praktizierende solle sich einfach beim Verlan-
gen nach Selbstbelohnung fragen: "Ist das lebensnotwendig, geht es 
nicht auch ohne? Wenn ich das nicht haben oder nicht erleben kann, 
sterbe ich dann oder leidet meine Gesundheit darunter?". Erst in den 
oberen Jhanas ist der Trieb endgültig besiegt und versiegt an absoluter 
Unterernährung. 
Die ganze Palette der Spielarten und Ventile des Triebes ist im Kapitel 
"Die  Mystik  und  die  Sexualität"  gut  und  tiefgründig beschrieben, 
ebenso die Lösung im Kapitel "Das Problem der Sexualität". Schließlich 
handelt es sich um den wichtigsten Faktor zum Verbleib im Samsaro 
und im Schaffen von ungünstigem Karma.     

173 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Buddha-Zustand?

Der Buddha-Zustand als gelebter und selbst erfahrender Zustand des 
Bewußtseins ist nicht beschreibbar. Doch es gibt gewisse Kriterien und 
damit verbundene Eigenschaften. Der Buddha-Zustand ist der Zustand 
des Bewußtseins und Denkprinzips, wenn es darin keine Inhalte (Um-
hüllungen) mehr gibt.  Dabei wird das klare, grenzenlose Licht in der 
LEERE entdeckt und im Adepten durch Identifikation gefestigt. Das Be-
wußtsein expandiert in kosmische Dimensionen und darüber hinaus. 
Raum  und  Zeit  gibt  es  nicht  mehr.  Geistige  Vollkommenheit  und 
Weisheit sind damit verbunden. Dieser Zustand wird erreicht am Ende 
des 4. buddhistischen Jhanas. Da jeder Mensch ein Bewußtsein hat, 
hat er dieses Potential in sich. Der Zustand Turiya ist das Äquivalent im 
Yoga. Hisichtlich der Natur des Bewußtseins siehe Kapitel "Was ist das 
Bewußtsein?". 
Ein Bodhisattva ist ein Mensch, der den Buddha-Zustand erlangt hat, 
ihn lebt und in die Welt zurückkehrt, um dieses Wissen weiterzugeben 
und Berufene zum selben Zustand zu führen. Der Buddha-Zustand des 
Bewußtseins wird auch als Bodhi bezeichnet, nicht zu verwechseln mit 
dem Baum. 

Wie ist der Buddha-Zustand?
Der  Buddha-Zustand  (Dharmakaya)  kennt  keinen  Schlaf  ("der  Er-
wachte"), jegliche Animalität ist ausgerottet, er bewirkt das Festigen der 
Schlangenkraft im Sahasrara, bewirkt die Entfaltung der magisch-myst-
ischen Eigenschaften der Dhyani-Buddhas und ist der Ausgangspunkt 
für den Mahayana. Dieser Zustand ist übersamsarisch und außerhalb 
jedweder Beeinflußbarkeit (Diamantzustand). Mit Erreichen des Budd-
ha-Zustandes wird das Gehirn zu 100% genutzt. Beim Durchbruch in 
diesen Zustand entsteht ein extrem hoher, bleibender Blutdruck nach 
oben ins Gehirn, wobei machnmal sogar Blut aus den Schläfen dringt - 
symbolisiert  durch den Schädel  voll  Blut  auf  den Darstellungen. Der 
Mensch erwirbt die 5 großen Weisheiten bzw. intellektuellen Fähig-
keiten: die alles-durchdringende, die alles-gleichmachende, die spie-
gelgleiche,  die alles-liebende und die alles-vollendende Weisheit.  Es 
gibt  keine  Vorurteile,  keine  Ansichten und keine  mentalen  Konzepte 
mehr,  nur  klares,  kühles  Wissen  und  allumfassendes,  panorama-
gleiches  Beobachten.  Es  gibt  kein  Geheimnis  mehr,  das  Ende aller 
Wissenschaften ist erreicht. Die Fähigkeit zum beliebigen Verweilen im 
Transzendenten  wird  symbolisert  durch  den  Feuer-  oder  Flammen-
kranz auf tantrischen Abbildungen. Wenn du Schlangenkraft die 5 Hirn-
lappen  (Frontal-,  Scheitel-,  Parietal-,  Okzipital-  und  Temporallappen 

174 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

inkl. Cerebellum) durchströmt, denn realisieren sich jene Potentiale, die 
als die 5 Dhyani-Buddhas bekannt sind.  
Definition 4. Jhana: Bis hierher (Jhana 1 bis 3)  ist alles ein seelischer 
Lebensprozess. Die höchst angenehme Seligkeit hat sich in den über-
weltlichen Intellekt  transformiert,  was zu einer  Indifferenz gegenüber 
dem samsarischen Leiden und himmlischen Zuständen führt. Die Kon-
zentration  wird  weiträumig  und gegenstandlos.  Das Bewußtsein  des 
Adepten ist außerhalb von Zeit und Raum. Die uferlose, klare LEERE 
wird entdeckt und erfahren, Weisheit entsteht – "kein Land mehr". Die 
Kräfte zum Inkar-nationsprozess wirken nicht mehr, der Lebensprozess 
wird irreversibel  (keine Rückkehr mehr).  Der "Kampf um Qualitäten", 
der  absolute  Sieg  gegenüber  dem  Einfluß  aller  Phänomena  wurde 
errungen  und  rastet  ein  (kein  Bemühen  mehr).  Durch  das  höchste 
Wachsein stellt sich das Desinteresse an Erleben ein. Das Ich, wie wir 
es durch unser Denken erfahren, existiert nicht mehr. Es gibt nur mehr 
das große, ozeangleiche und universelle ICH. Dieses Desinteresse an 
der  Welt  und  das  höchste  Wachsein  sind  Voraussetzungen  für  die 
weiteren höheren Jhanas. Der Buddha-Zustand ist ultrafein, ja mehr als 
ultrafein,  deshalb  dauert  es  etwas,  bis  der  Strebende  die  volle 
Tragweite dieses neuen Bewußt-seinszustandes begreift,  denn er ist 
nicht  begleitet  mit  Trommeln und Trompeten noch wird ein "Diplom" 
ausgestellt.  Hat  der  Mensch diesen Zustand begriffen und gefestigt, 
erscheinen die Mahasiddhis, die ihm seinen Weiterweg erklären und 
Einweihungen erteilen. 

Gibt es nur einen Buddha-Zustand?
Nein, es gibt mehrere aufeinanderfolgende. Diese sind in den Jhanas 5 
bis 9 beschrieben. Wenn ein Mensch nach der Erleuchtung die Maha-
yana-Einweihung erhält und auf diesem Wege fortschreitet, so sammelt 
er weitere wertvolle Erfahrungen, die den Lebensdurst völlig ausrotten, 
und seine Sinne entwickeln sich vollkommen. So kann er nach Belie-
ben in alle kosmische Frequenzen blicken oder in Wesenssphären ein-
treten, wobei das sichtbare Licht weniger als 0,1 % in diesem Strahl-
ungsregenbogen sind. Er kann sich mit dem Absoluten als lebhafte Er-
scheinung oder als physikalische Qualität (Licht) austauschen. Auf dem 
Mahayana-Weg erfährt  der  Bodhisattva  mehrere  Einweihungen,  die 
seine Machtfülle auf die Welt und den Kosmos erweitern. Eine wesent-
liche ist die des Mahakala (Hüter der Lehre). Was die verschiedenen 
Siddhis (magisch-mystischen Fähigkeiten) anbelangt, so wird auf Ka-
pitel 3 im Raja-Yoga von Patanjali hingewiesen, etwas gleiches gibt in 
den klassischen Schriften des Buddhismus nicht.

Hat die Menschheit nur 1 Buddha hervorgebracht?
Vor  Buddha  Gautamo  hat  es  schon  Menschen  gegeben,  die  die 

175 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

geistige  Vollkommenheit  erlangt  haben  und  auch  danach.  Es  gibt 
immer einen solchen in der Menschheit. Doch nur wenige hinterlassen 
breit  gestreutes  geistiges  Licht  und  werden  von  den  Menschen  so 
glorifiziert wie der historische Buddha oder Jesus Christus, was später 
zur Gründung einer Religion führte. Der Hinduismus kennt u.a. diese 
besonderen Botschafter der  geistigen Vollkommenheit aus dem "Reich 
des Vairocana"  kommend und als  Personifizierung des Absoluten in 
Erscheinung getreten sind: Matsya, Kurma, Varaha, Narasimha, Vama-
na, Parashurama, Rama, Krishna, Gautamo. Kalki gilt als zukünftiger 
öffentlich auftretender Buddha und ein Schwarzer ist. 

Das schrittweise Herantasten an den Buddha-Zustand (und die geistige 
Vollkommenheit)  ist  im  Unterkapitel  "Über  die  Konzentration"  und 
"Lehrsätze"  im  Hauptkapitel  "Der  Weg zur  Vollkommenheit"  bestens 
beschrieben.  Eine  bessere  Erklärung  und  Unterweisung  werden  die 
Buddhas der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nicht verkünden.

Auf der nächsten Seite gibt es eine Grafik, welche schematisch die Ent-
wicklung  der  intellektuellen  Fähigkeiten  in  Bezug  zur  Zeitdauer  der 
buddhistischen Jhanas bei einer individuellen Entwicklung. 

Die Entwicklung der geistigen Fähigkeiten ist Ergebnisbestandteil einer 
jeden aufrechten Bemühung. Es wird vorausgesetzt, daß die Entwickl-
ung  des  übernatürlichen  Intellekts  unter  der  Anleitung  und  Führung 
eines spirituellen Meisters stattfindet. Die Zeitdimension und die intel-
lektuelle Schärfe (Achtsamkeit, Wissensklarheit) ist individuell und kann 
daher vom Schema abweichen, jedoch gibt es eine Orientierung. Siehe 
auch Kapitel "Analyse der Achtsamkeit".

176 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

177 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

  BUCH III

Maha-Satipatthana-Sutra komplett

Maha Vagga – Großes Buch
Zweiter Teil  Neunte Rede

22. Mahā-Satipatthāna-Sutta

Quellen:
https://www.palikanon.com/digha/d.htm > DighaNikaya 22

Nyanaponika: Geistestraining durch Achtsamkeit

Vorwort
Das Satipatthana-Sutra behandelt nicht nur die Achtsamkeit  (Selbst-
beobachtung,  Introspektion)  an  sich,  sondern  umarmt  auch  die 
Gefühlswelt,  die  Moral  und  die  Meditation.  Darin  spiegelt  sich  die 
Essenz der  Lehre Buddhas wieder.  Es ist  vielleicht  ratsam, sich die 
Komponentenstruktur  des  eigenen  Wesens  in  Erinenrung  zu  rufen 
(siehe Grafik Bautyp des Menschen im Kapitel "Was ist der Mensch"), 
damit  ein  Bezug  zu  den  Achtsamkeitsobjekten  im  Sutra  hergestellt 
werden kann. Ebenso sollte der Leser wissen, daß unter dem Begriff 
"Geist"  das  Bewußtsein  und  unter  "Geistesobjekte"  die  Inhalte  des 
Denkprinzips zu verstehen sind, welche der Beobachter im Bewußtsein 
erkennt.  Die  Übersetzer  kannten  mangels  eigener  Praxis  (Wissens-
klarheit) den feinen, aber wichtigen Unterschied nicht. Je besser das 
"Licht des Intellekts, das Weisheitsauge" entwickelt ist, desto mehr und 
besser  kann  der  innere  Beobachter  erkennen,  d.h.  er  wird  immer 
weniger "betrogen" (siehe Persönlichkeit). Das ist das Geheimnis der 
Achtsamkeit in der Lehre Buddhas.
Als  der  Autor  das  erste  Mal  (als  Einsteiger)  mit  diesem  Sutra 
konfonrtiert war, verstand er wenig und fand es viel zu detailiiert oder 
schwierig  (befremdlich),  um  die  Anleitungen  daraus  umsetzen  zu 
können. Mit ein Grund, warum es nur von wenigen ernsthaft geübt wird. 
Erst  eine  vereinfachte  Praxis-Anleitung  eines  Meisters  verhalf  zum 
Einstieg,  daher  die  Hauptkapitel  "Die  Bedeutung  der  Entfaltung  der 
Achtsamkeit“  und  "Die  Praxis  der  Achtsamkeit“.  Wenn  man  einige 
Erfahrungen gewonnen hat, wird alles viel klarer.

178 / 397

https://www.palikanon.com/digha/d.htm


Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Der Sutra-Text
(Man beachte die immer wiederkehrende Formel "er weiß ...")

So habe ich gehört. Einst weilte der Erhabene unter dem KuruVolk, bei 
einer  Ortschaft  der  Kuru  mit  Namen  Kammásadamma.  Dort  nun 
wandte sich der Erhabene an die Mönche: 
«Ihr  Mönche!»   «Ehrwürdiger!»  antworteten  da  jene  Mönche  dem 
Erhabenen. Und der Erhabene sprach also:
«Der einzige Weg ist dies, o Mönche, zur Läuterung der Wesen, zur
Überwindung von Kummer und Klage, zum Schwinden von Schmerz 
und Trübsal, zur Gewinnung der rechten Methode, zur Verwirklichung 
des Nibbána, nämlich die vier Grundlagen der Achtsamkeit. 
Welche vier?
Da  weilt,  o  Mönche,  der  Mönch  beim  Körper in  Betrachtung  des 
Körpers,  eifrig,  wissensklar  und  achtsam,  nach  Verwindung  von 
Begierde und Trübsal hinsichtlich der Welt; er weilt bei den Gefühlen in 
Betrachtung  der  Gefühle,  eifrig,  wissensklar  und  achtsam,  nach 
Verwindung von Begierde und Trübsal  hinsichtlich der  Welt;  er  weilt 
beim  Geist in  Betrachtung  des  Geistes,  eifrig,  wissensklar  und 
achtsam, nach Verwindung von Begierde und Trübsal hinsichtlich der 
Welt; er weilt bei den  Denkobjekten in Betrachtung der Denkinhalte, 
eifrig,  wissensklar und achtsam, nach Verwindung von Begierde und 
Trübsal hinsichtlich der Welt.

1. DIE KÖRPERBETRACHTUNG
Wie nun, o Mönche, weilt der Mönch beim Körper in Betrachtung des 
Körpers?

a) Die Atmungsachtsamkeit
Da ist hier, o Mönche, der Mönch in den Wald gegangen, an den Fuß 
eines Baumes oder in eine leere Behausung. Er setzt sich nieder, mit 
verschränkten Beinen, den Körper gerade aufgerichtet, die Achtsamkeit 
vor sich gegenwärtig haltend, und achtsam eben atmet er ein, achtsam 
atmet er aus. 
Lang einatmend, weiß er: <Ich atme lang ein>; lang ausatmend, weiß 
er: <Ich atme lang aus>. Kurz einatmend, weiß er: <Ich atme kurz ein>; 
kurz ausatmend, weiß er <Ich atme kurz aus>. 
<Den ganzen (Atem) Körper empfindend, werde ich einatmen>, so übt 
er; <Den ganzen (Atem) Körper empfindend, werde ich ausatmen>, so 
übt er. <Die (Atem) KörperFunktion beruhigend, werde ich einatmen>, 
so  übt  er;  <Die  (Atem)  KörperFunktion  beruhigend,  werde  ich 
ausatmen>, so übt er. 

179 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gleichwie, o Mönche, ein geschickter Drechsler oder Drechslergeselle, 
wenn er lang anzieht, weiß: <Ich ziehe lang an>; wenn er kurz anzieht, 
weiß: <Ich ziehe kurz an>,  ebenso, o Mönche, weiß da der Mönch, 
wenn er lang einatmet: <Ich atme lang ein>; lang ausatmend weiß er: 
<Ich atme lang aus> ...

b) Die Übungsanweisung
So weilt er nach innen beim (eigenen Atem) Körper in Betrachtung des 
Körpers;  oder  er  weilt  nach  außen  beim  Körper  (anderer)  in 
Betrachtung  des  Körpers;  oder  er  weilt  nach  innen  und  außen, 
(abwechselnd) beim (eigenen und fremden) Körper in Betrachtung des 
Körpers.
Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt  er beim Körper; die 
Dinge in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge 
(abwechselnd) in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er 
beim Körper.
<Ein Körper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur 
soweit  es  der  Erkenntnis  dient,  soweit  es  der  Achtsamkeit  dient. 
Unabhängig lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So 
auch,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  beim Körper  in  Betrachtung  des 
Körpers.

c) Die vier Körperhaltungen
Und weiter noch, o Mönche: Gehend weiß da der Mönch: <Ich gehe>; 
stehend weiß er: <Ich stehe>; sitzend weiß er: <Ich sitze>; liegend weiß 
er: <Ich liege>. Wie auch immer seine Körperstellung ist, so eben weiß 
er es. So weilt er nach innen beim eigenen Körper in Betrachtung des 
Körpers;  oder  er  weilt  nach  außen  beim  Körper  (anderer)  in 
Betrachtung des Körpers; oder er  weilt  nach innen und außen beim 
Körper  in  Betrachtung  des  Körpers.  Die  Dinge  in  ihrem  Entstehen 
betrachtend,  weilt  er  beim  Körper;  die  Dinge  in  ihrem  Vergehen 
betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem Entstehen und 
Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper. <Ein Körper ist da>, so ist 
seine  Achtsamkeit  gegenwärtig,  eben  nur  soweit  es  der  Erkenntnis 
dient,  soweit  es  der  Achtsamkeit  dient.  Unabhängig  lebt  er,  und an 
nichts in der Welt  ist  er angehangen. So auch, o Mönche, weilt  der 
Mönch beim Körper in Betrachtung des Körpers.

d) Die Wissensklarheit
Und weiter  noch,  o  Mönche:  da  ist  der  Mönch beim Hingehen und 
zurückgehen  wissensklar  in  seinem  Tun;  beim  Hinblicken  und 
Wegblicken  ist  er  wissensklar  in  seinem  Tun;  beim  Beugen  und 
Strecken ist er wissensklar in seinem Tun; beim
Tragen der Gewänder und der Schale ist er wissensklar in seinem Tun; 

180 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

beim  Essen,  Trinken,  Kauen  und  Schmecken  ist  er  wissensklar  in 
seinem Tun;  beim Entleeren von Kot  und Urin  ist  er  wissensklar  in 
seinem Tun;  beim  Gehen,  Stehen,  Sitzen,  (Ein)  Schlafen,  Wachen, 
Reden und Schweigen ist er wissensklar in seinem Tun.
So weilt er nach innen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er 
weilt nach außen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er weilt 
nach innen und außen beim Körper in Betrachtung des Körpers. Die 
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem 
Entstehen  und  Vergehen  betrachtend,  weilt  er  beim  Körper.  <Ein 
Körper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur soweit 
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient.
Unabhängig lebt er, und an nichts in der Welt ist er angehangen. So 
auch,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  beim Körper  in  Betrachtung  des 
Körpers.

e) Erwägung der Widerlichkeit des Körpers
Und weiter  noch,  o  Mönche:  da  betrachtet  der  Mönch eben diesen 
Körper von den Fußsohlen aufwärts und von den Haarspitzen abwärts, 
den  von  Haut  umschlossenen,  mit  vielerlei  Unreinheit  gefüllten:  <In 
diesem Körper gibt es Kopfhaare, Körperhaare, Nägel,  Zähne, Haut, 
Fleisch,  Sehnen,  Knochen,  Knochenmark,  Nieren,  Herz,  Leber, 
Zwerchfell, Milz, Lunge, Darm, Weichteile, Magen, Kot, Galle, Schleim, 
Eiter,  Blut,  Schweiß,  Fett,  Tränen,  Gewebesaft,  Speichel,  Nasen-
schleim, Gelenköl, Urin.>
Gleichwie da, o Mönche, ein beiderseitig offener Korb wäre, gefüllt mit
verschiedenerlei  Körnern,  wie  Hülsenreis  des  Hoch  und  Tieflands, 
Mugga und  MásaBohnen,  Sesamkörnern  und  enthülstem Reis.  Den 
möchte ein Mann mit  guten Augen öffnen und betrachten:  <Dies ist 
Hülsenreis des Hoch und Tieflands, dies sind Mugga und MásaBohnen, 
Sesamkörner und enthülster Reis>. Ebenso, o Mönche, betrachtet der 
Mönch eben diesen Körper von den Fußsohlen aufwärts und von den 
Haarspitzen  abwärts,  den  von  Haut  umschlossenen,  mit  vielerlei 
Unreinheit gefüllten: <In diesem Körper gibt es Kopfhaare ... Urin>.
So weilt er nach innen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er 
weilt nach außen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er weilt 
nach innen und außen beim Körper  in  Betrachtung des  Körpers.  ie 
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem 
Entstehen  und  Vergehen  betrachtend,  weilt  er  beim  Körper.  <Ein 
Körper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur soweit 
es der Erkenntnis dient, soweit es der Acht-samkeit dient. Unabhängig 
lebt er, und an nichts in der Welt ist er ange-hangen.
So auch, o Mönche, weilt der Mönch beim Körper in Betrachtung des 

181 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Körpers.

f) Erwägung der Elemente
Und weiter  noch,  o  Mönche:  da  betrachtet  der  Mönch eben diesen 
Körper, in seiner jeweiligen Stellung und Haltung, nach den Elementen: 
<Es gibt da in diesem Körper das Erd-Element, das Wasser-Element, 
das Hitze-Element und das Wind-Element>.
Gleichwie da, o Mönche, ein geschickter Schlächter oder Schlächter-
geselle, der eine Kuh geschlachtet und in Stücke zerlegt hat, sich an 
der  Kreuzung  vierer  Straßen  niedersetzt,   ebenso,  o  Mönche, 
betrachtet der Mönch eben diesen Körper, in seiner jeweiligen Stellung 
und Haltung nach den Elementen: <Es gibt da in diesem Körper das 
Erd-Element, das Wasser-Element, das Hitze-Element und das Wind-
Element>.
[Anmerkung: wird erst spät entdeckt]
So weilt er nach innen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er 
weilt nach außen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er weilt 
nach innen und außen beim Körper in Betrachtung des Körpers. Die 
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem 
Entstehen  und  Vergehen  betrachtend,  weilt  er  beim  Körper.  <Ein 
Körper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur soweit 
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhängig 
lebt  er,  und  an  nichts  in  der  Welt  ist  er  angehangen.  So  auch,  o 
Mönche, weilt der Mönch beim Körper in Betrachtung des Körpers.

g) Die neun Leichenfeldbetrachtungen
1. Und weiter noch, o Mönche: als sähe der Mönch einen Körper, auf 
das Leichenfeld geworfen, einen Tag nach dem Tode, zwei Tage nach 
dem Tode oder drei Tage nach dem Tode, aufgedunsen, verfärbt und 
verfaulend. Da wendet er es auf eben diesen (seinen eigenen) Körper 
an: <Auch dieser Körper ist so geartet, so beschaffen, wird dem nicht 
entgehen!> So weilt  er  nach innen beim Körper  in  Betrachtung des 
Körpers;  oder  er  weilt  nach außen beim Körper  in  Betrachtung des 
Körpers;  oder  er  weilt  nach  innen  und  außen  beim  Körper  in 
Betrachtung des Körpers. Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, 
weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend,weilt er 
beim Körper; die Dinge in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend, 
weilt  er  beim Körper.  <Ein  Körper  ist  da>,  so ist  seine Achtsamkeit 
gegenwärtig, eben nur soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der 
Achtsamkeit dient. Unabhängig lebt er, und an nichts in der Welt ist er 
angehangen.  So  auch,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  beim  Körper  in 
Betrachtung des Körpers.
2. Und weiter noch, o Mönche: als sähe der Mönch einen Körper, auf 

182 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

das  Leichenfeld  geworfen,  von  Krähen  zerfressen,  von  Adlern 
zerfressen,  von  Geiern  zerfressen,  von  Hunden  zerfressen,  von 
Schakalen zerfressen oder von den vielerlei Würmerarten zerfressen. 
Da wendet er es auf eben diesen (seinen eigenen) Körper an: <Auch 
dieser Körper ist so geartet, so beschaffen, wird dem nicht entgehen!>
So weilt er nach innen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er 
weilt nach außen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er weilt 
nach innen und außen beim Körper in Betrachtung des Körpers. Die 
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem 
Entstehen  und  Vergehen  betrachtend,  weilt  er  beim  Körper.  <Ein 
Körper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur soweit 
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhängig 
lebt  er,  und  an  nichts  in  der  Welt  ist  er  angehangen.  So  auch,  o 
Mönche, weilt der Mönch beim Körper in Betrachtung des Körpers. Und 
weiter  noch,  o  Mönche:  als  sähe der  Mönch einen Körper,  auf  das 
Leichenfeld geworfen,
3.  ein  Knochengerippe,  fleischbehangen,  blutig,  von  den  Sehnen 
zusam-mengehalten,
4. ein Knochengerippe, fleischentblößt, blutbefleckt, von den Sehnen
zusammengehalten, 5. ein Knochengerippe, ohne Fleisch, ohne Blut, 
von den Sehnen zusammengehalten,
6. die Knochen, ohne Zusammenhalt, in alle Richtungen verstreut: hier 
ein  Handknochen,  da  ein  Fußknochen,  da  ein  Beinknochen,  da  ein 
Schenkel-knochen, da ein Hüftknochen, da ein Rückenwirbel, da der 
Schädel.
7. die Knochen gebleicht, muschelfarbig,
8. die Knochen zuhauf, jahrelang (daliegend),
9. die Knochen modernd, zu Staub geworden.
Da wendet er es auf eben diesen (seinen eigenen) Körper an: <Auch 
dieser Körper ist so geartet, so beschaffen, wird dem nicht entgehen !> 
So weilt er nach innen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er 
weilt nach außen beim Körper in Betrachtung des Körpers; oder er weilt 
nach innen und außen beim Körper in Betrachtung des Körpers. Die 
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Körper; die Dinge in ihrem 
Entstehen  und  Vergehen  betrachtend,  weilt  er  beim  Körper.  <Ein 
Körper ist da>, so ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur soweit 
es der Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhängig 
lebt  er,  und  an  nichts  in  der  Welt  ist  er  angehangen.  So  auch,  o 
Mönche, weilt der Mönch beim Körper in Betrachtung des Körpers.

183 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

2. DIE GEFÜHLSBETRACHTUNG
Wie  nun,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den  Gefühlen  in  der 
Betrachtung  der  Gefühle?  Wenn  da,  o  Mönche,  der  Mönch  ein 
freudiges  Gefühl  empfindet,  so  weiß  er:  <Ein  freudiges  Gefühl 
empfinde ich>; wenn er ein leidiges Gefühl empfindet, so weiß er: <Ein 
leidiges  Gefühl  empfinde  ich>;  wenn  er  ein  weder  freudiges  noch 
leidiges  Gefühl  empfindet,  so  weiß  er:  <Ein  weder  freudiges  noch 
leidiges  Gefühl  empfinde  ich>.  Wenn  er  ein  sinnengebundenes 
freudiges  Gefühl  empfindet,  so  weiß  er:  <Ein  sinnengebundenes 
freudiges  Gefühl  empfinde  ich>;  wenn  er  ein  sinnenfreies  freudiges 
Gefühl  empfindet,  so  weiß  er:  <Ein  sinnenfreies  freudiges  Gefühl 
empfinde  ich>;  wenn  er  ein  sinnengebundenes  leidiges  Gefühl 
empfindet,  so  weiß  er:  <Ein  sinnengebundenes  leidiges  Gefühl 
empfinde ich>; wenn er ein sinnenfreies leidiges Gefühl empfindet, so 
weiß er: <Ein sinnenfreies leidiges Gefühl empfinde ich>; wenn er ein 
sinnengebundenes weder freudiges noch leidiges Gefühl empfindet, so 
weiß er: <Ein sinnengebundenes weder freudiges noch leidiges Gefühl 
empfinde ich>; wenn er ein sinnenfreies weder freudiges noch leidiges 
Gefühl empfindet, so weiß er: <Ein sinnenfreies weder freudiges noch 
leidiges Gefühl empfinde ich>.

So weilt er nach innen bei den Gefühlen in Betrachtung der Gefühle; 
oder er weilt nach außen bei den Gefühlen in Betrachtung der Gefühle; 
oder er weilt nach innen und außen bei den Gefühlen in Betrachtung 
der Gefühle. Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er bei den 
Gefühlen; die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er bei den 
Gefühlen;  die  Dinge  in  ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend, 
weilt er bei den Gefühlen. <Gefühle sind da!>, so ist seine Achtsamkeit 
gegenwärtig, eben nur soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der 
Achtsamkeit dient. Unabhängig lebt er, und an nichts in der Welt ist er 
angehangen.So auch, o Mönche, weilt der Mönch bei den Gefühlen in 
Betrachtung der Gefühle.

3. DIE GEISTBETRACHTUNG
(Anmerkung: Geist ist hier der "innerer Sinn" bestehend aus dem feinen 
Sinnen,  den  inneren  Impulsen,  dem  Denken  und  dem  kognitiven 
Erkennen.)

Wie nun, o Mönche, weilt der Mönch beim Geist in der Betrachtung des 
Geistes? Da weiß der Mönch vom lustbehafteten Geist: <Lustbehaftet 
ist der Geist>; er weiß vom lustfreien Geist: <Lustfrei ist der Geist>; er 
weiß vom haßbehafteten Geist: <Haßbehaftet ist der Geist>; er weiß 
vom haßfreien Geist: <Haßfrei ist der Geist>; er weiß vom verblendeten 
Geist: <Verblendet ist der Geist>; er weiß vom unverblendeten Geist: 

184 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

<Unverblendet  ist  der  Geist>;  er  weiß  vom  gehemmten  Geist: 
<Gehemmt ist der Geist>; er weiß vom zerstreuten Geist: <Zerstreut ist 
der Geist>; er weiß vom entwickelten Geist: <Entwickelt ist der Geist>; 
er  weiß  vom unentwickelten  Geist:  <Unentwickelt  ist  der  Geist>;  er 
weiß vom übertreffbaren Geist  <Übertreffbar  ist  der  Geist>;  er  weiß 
vom unübertreffbaren  Geist:  <Unübertreffbar  ist  der  Geist>;  er  weiß 
vom gesammelten  Geist:  <Gesammelt  ist  der  Geist>;  er  weiß  vom 
ungesammelten  Geist:  <Ungesammelt  ist  der  Geist>;  er  weiß  vom 
befreiten Geist: <Befreit ist der Geist>; er weiß vom unbefreiten Geist: 
<Unbefreit ist der Geist>.

So weilt er nach innen beim Geist in Betrachtung des Geistes; oder er 
weilt nach außen beim Geist in Betrachtung des Geistes; oder er weilt 
nach innen und außen beim Geist  in  Betrachtung des  Geistes.  Die 
Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt er beim Geiste; die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er beim Geiste; die Dinge in ihrem 
Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er beim Geiste. <Geist ist 
da!>  so  ist  seine  Achtsamkeit  gegenwärtig,  eben nur  soweit  es  der 
Erkenntnis dient, soweit es der Achtsamkeit dient. Unabhängig lebt er, 
und an nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, o Mönche, weilt 
der Mönch beim Geist in Betracht-ung des Geistes.

4. DIE GEISTOBJEKTBETRACHTUNG
Wie  nun,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den  Geistobjekten  in 
Betrachtung der Geistobjekte?

a) Die fünf Hemmungen (nivarana)
Da weilt, o Mönche, der Mönch bei den Geistobjekten in Betrachtung 
der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den  fünf  Hemmungen.Wie  nun,  o 
Mönche, weilt der Mönch bei den Geistobjekten in Betrachtung der
Geistobjekte,  nämlich  bei  den  fünf  Hemmungen?  Da  weiß  hier,  o 
Mönche, der Mönch, wenn in ihm  Sinnenverlangen da ist: <Sinnen-
Verlangen ist in mir>. Er weiß, wenn in ihm kein Sinnenverlangen da 
ist:  <Kein  Sinnen-verlangen  ist  in  mir>.  Wie  es  zur  Entstehung 
unentstandenen Sinnen-verlangens kommt, auch das weiß er; wie es 
zum Aufgeben entstandenen Sinnenverlangens kommt, auch das weiß 
er; und wie es künftig nicht mehr zum Entstehen des aufgegebenen 
Sinnenverlangens kommt, auch das weiß er.
Er weiß, wenn in ihm Haß da ist: <Haß ist in mir>. Er weiß, wenn in ihm 
kein Haß da ist: <Kein Haß ist in mir>....
Er weiß, wenn in ihm  Starrheit und Müdigkeit da ist: <Starrheit und 
Müdigkeit  ist  in  mir>.  Er  weiß,  wenn  in  ihm  keine  Starrheit  und 
Müdigkeit da ist: <Keine Starrheit und Müdigkeit ist in mir>....
Er  weiß,  wenn  in  ihm  Aufgeregtheit und  Gewissensunruhe  da  ist: 

185 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

<Aufgeregtheit und Gewissensunruhe ist in mir>. Er weiß, wenn in ihm 
keine Aufgeregtheit und Gewissensunruhe da ist: <Keine Aufgeregtheit 
und Gewissensunruhe ist in mir>....
Er weiß, wenn in ihm Zweifel da ist: <Zweifel ist in mir>. Er weiß, wenn 
in  ihm  kein  Zweifel  da  ist:  <Kein  Zweifel  ist  in  mir>.  Wie  es  zur 
Entstehung unentstandenen Zweifels kommt, auch das weiß er; wie es 
zum Aufgeben entstandenen Zweifels kommt, auch das weiß er; und 
wie es künftig nicht mehr zum Entstehen des aufgegebenen Zweifels 
kommt, auch das weiß er.
So weilt er nach innen bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geist-
objekte; oder er weilt nach außen bei den Geistobjekten in Betrachtung 
der  Geistobjekte;  oder  er  weilt  nach  innen  und  außen  bei  den 
Geistobjekten  in  Betrachtung  der  Geistobjekte.  Die  Dinge  in  ihrem 
Entstehen betrachtend, weilt er bei den Geistobjekten; oder die Dinge 
in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er bei den Geistobjekten; oder die 
Dinge in ihrem Entstehen und Vergehen betrachtend, weilt er bei den 
Geistobjekten.  <Geistobjekte  sind  da>,  so ist  seine  Achtsamkeit  ge-
genwärtig, eben nur soweit es der Erkenntnis dient, soweit es der Acht-
samkeit dient. Unabhängig lebt er, und an nichts in der Welt ist er an-
gehangen.
So, o Mönche, weilt der Mönch bei den Geistobjekten in Betrachtung 
der Geistobjekte, nämlich bei den fünf Hemmungen.

b) Die fünf Gruppen des Anhangens ( khandha)
Und weiter noch, o Mönche: da weilt der Mönch bei den Geistobjekten 
in  Betrachtung der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den fünf  Gruppen des 
Anhangens. Wie nun, o Mönche, weilt der Mönch bei den Geistobjekten 
in Betrachtung der Geistobjekte, nämlich bei den fünf Gruppen des An-
hangens?
Da  (weiß)  hier  ein  Mönch:  <So  ist  die  Körperlichkeit; so  ist  die 
Entstehung der Körperlichkeit; so ist der Untergang der Körperlichkeit. 
So ist das Gefühl; so ist die Entstehung des Gefühls; so ist der Unter-
gang des Gefühls. So ist die Wahrnehmung; so ist die Entstehung der 
Wahrnehmung; so ist der Untergang der Wahrnehmung. So sind die 
geistigen Gestaltungen; so ist die Entstehung der geistigen Gestalt-
ungen;  so  ist  der  Untergang  der  geistigen  Gestaltungen.  So  ist 
Bewußt-Sein (Bewußt-Werden);  so ist  die Entstehung des Bewußt-
Seins;  so ist  der  Untergang des Bewußt-Seins.  >  So weilt  er  nach, 
innen bei den Geistobjekten ...
So  auch,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den  Geistobjekten  in 
Betrachtung  der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den  fünf  Gruppen  des 
Anhangens.

186 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

c) Die sechs Sinnengrundlagen (áyatana)
Und weiter noch, o Mönche: da weilt der Mönch bei den Geistobjekten 
in Betrachtung der Geistobjekte, nämlich bei  den sechs inneren und 
äußeren Sinnengrundlagen.
Wie  nun,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den  Geistobjekten  in 
Betrachtung  der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den  sechs  inneren  und 
äußeren Sinnen-grundlagen? 
Da  kennt  hier,  o  Mönche,  der  Mönch  das  Auge,  und  er  kennt  die 
Sehobjekte; und welche Fessel durch diese beiden bedingt entsteht, 
auch  die  kennt  er.  Wie  es  zum  Entstehen  der  nicht  entstandenen 
Fessel  kommt,  auch  das  kennt  er;  wie  es  zum  Aufgeben  der 
entstandenen Fessel  kommt,  auch das kennt  er;  und wie es künftig 
nicht mehr zum Entstehen der aufgegebenen Fessel kommt, auch das 
kennt er.
Er kennt das Ohr und kennt die Töne... die  Nase und die Düfte... die 
Zunge und  die  Geschmäcke...  den  Leib  und  die  berührbaren 
Objekte...  den Geist und die Geistobjekte; und welche Fessel durch 
diese  beiden  bedingt  entsteht,  auch  die  kennt  er.  Wie  es  zum 
Entstehen der nicht entstandenen Fessel kommt, auch das kennt er; 
wie es zum Aufgeben der entstandenen Fessel kommt, auch das kennt 
er;  und wie es künftig nicht mehr zum Entstehen der aufgegebenen 
Fessel  kommt,  auch  das  kennt  er.  So  weilt  er  nach  innen  bei  den 
Geistobjekten ...
So  auch,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den  Geistobjekten  in 
Betrachtung  der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den  sechs  inneren  und 
äußeren Sinnen-grundlagen.

d) Die sieben Erleuchtungsglieder ( bojjhanga)
Und weiter noch, o Mönche da weilt der Mönch bei den Geistobjekten 
in Betrachtung der Geistobjekte, nämlich bei den sieben Gliedern der 
Erleuchtung.  Wie  nun,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den 
Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte, nämlich bei den sieben 
Gliedern der Erleuchtung?
Da  weiß  hier,  o  Mönche,  der  Mönch,  wenn  in  ihm  das 
Erleuchtungsglied  (1)  Achtsamkeit da  ist:  <Das  Erleuchtungsglied 
Achtsamkeit  ist  in  mir  vorhanden>.  Er  weiß,  wenn  in  ihm  das 
Erleuchtungsglied  Achtsamkeit  nicht  da  ist:  <Das  Erleuchtungsglied 
Achtsamkeit ist in mir nicht vorhanden>. Wie es zur Entstehung des 
unentstandenen  Erleuchtungsgliedes  Achtsamkeit  kommt,  auch  das 
weiß  er;  wie  es  zur  Entfaltung  und  Vollendung  des  entstandenen 
Erleuchtungsgliedes Achtsamkeit kommt, auch das weiß er.
Er weiß, wenn in ihm das Erleuchtungsglied (2)  Lehr-Ergründung da 
ist ... das Erleuchtungsglied (3)  Tatkraft ... das Erleuchtungsglied (4) 
Entzücken ... das Erleuchtungsglied (5) Ruhe ... das Erleuchtungsglied 

187 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

(6)  Sammlung...  das  Erleuchtungsglied  (7)  Gleichmut da  ist:  <Das 
Erleuchtungsglied Gleichmut ist in mir vorhanden>. Er weiß, wenn in 
ihm  das  Erleuchtungsglied  Gleichmut  nicht  da  ist:  <Das 
Erleuchtungsglied Gleichmut ist  in mir nicht vorhanden.> Wie es zur 
Entstehung  des  unentstandenen  Erleuchtungsgliedes  Gleichmut 
kommt, auch das weiß er; wie es zur Entfaltung und Vollendung des 
entstandenen Erleuchtungsgliedes Gleichmut  kommt,  auch das weiß 
er.
So weilt er nach innen bei den Geistobjekten ...
So  auch,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den  Geistobjekten  in 
Betrachtung  der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den  sieben  Gliedern  der 
Erleuchtung.

e) Die vier Wahrheiten (ariyasacca)
Und weiter noch, o Mönche: da weilt der Mönch bei den Geistobjekten 
in  Betrachtung  der  Geistobjekte,  nämlich  bei  den  vier  Edlen 
Wahrheiten.  Wie  nun,  o  Mönche,  weilt  der  Mönch  bei  den 
Geistobjekten in  Betrachtung der  Geistobjekte,  nämlich bei  den vier 
Edlen Wahrheiten? Da weiß hier, o Mönche, der Mönch der Wirklichkeit 
gemäß: <Dies ist das Leiden>;er weiß der Wirklichkeit gemäß: <Dies ist 
die Entstehung des Leidens>; er weiß der Wirklichkeit gemäß: <Dies ist 
die Aufhebung des Leidens>; er weiß der Wirklichkeit gemäß: <Dies ist 
der zur Aufhebung des Leidens führende Weg>.
Was nun, ihr Mönche, ist  die edle Wahrheit  vom Leiden? Geburt  ist 
Leiden, Altern ist Leiden, Sterben ist Leiden, Sorge, Jammer, Schmerz, 
Trübsal und Verzweiflung sind Leiden; 
mit (1) Unliebem vereint sein, ist Leiden; von (2) Liebem getrennt sein, 
ist Leiden; (3) nicht erlangen, was man begehrt, ist Leiden; kurz ge-
sagt, die fünf Gruppen des (4) Anhangens sind Leiden.

Was nun,  ihr  Mönche,  ist  die  Geburt? Die  Geburt  der  Wesen  in 
dieser  oder  jener  Wesensgattung,  das  Geborenwerden,  die  Em-
pfängnis,  das  Insdaseintreten,  das  Erscheinen  der  Daseinsgruppen, 
das Erlangen der Sinnenorgane: das nennt man die Geburt. 
Was nun, ihr Mönche, ist das Altern? Was da bei diesen und jenen 
Wesen, in dieser oder jener Wesensgattung Altern ist und Altwerden, 
der  Zerfall  der  Zähne,  das  Ergrauen  und  Runzeligwerden,  das 
Versiegen  der  Lebenskräfte,  das  Absterben  der  Sinnenorgane;  das 
nennt man das Altern.
Was nun, ihr Mönche, ist das Sterben? Was da bei diesen und jenen 
Wesen  das  Abscheiden  ist  aus  dieser  oder  jener  Wesensgattung, 
Hinscheiden,  Auflösung,  Hinschwinden,  Tod,  Sterben,  Ableben, 
Auflösung  der  Daseinsgruppen,  das  Zurücklassen  der  Leiche:  das 
nennt man das Sterben.

188 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was nun ist die Sorge?  Was da bei einem von irgendeinem Verlust 
oder Leiden Betroffenen Sorge ist, Besorgnis, Besorgtsein, innerliche 
Sorge, innerliches Besorgtsein: das nennt man Sorge.
Was  nun,  ihr  Mönche,  ist  Jammer? Was  da  bei  einem  von 
irgendeinem Verlust  oder Leiden Betroffenen Jammer und Klage ist, 
Jammern  und  Klagen,  Jammer  und  Klagezustand:  das  nennt  man 
Jammer.
Was nun, ihr Mönche, ist Schmerz? Was da körperlich schmerzhaft 
und  unangenehm  ist,  was  durch  Körpereindrücke  bedingt,  an 
schmerzhaftem und unangenehmem Gefühl  besteht:  das nennt  man 
Schmerz.
Was nun, ihr Mönche, ist Trübsal? Was da geistig schmerzhaft und 
unangenehm  ist,  was  durch  geistige  Eindrücke  bedingt,  an 
schmerzhaftem und unangenehmem Gefühl  besteht:  das nennt  man 
Trübsal.
Was  nun,  ihr  Mönche,  ist  Verzweiflung? Was  da  bei  einem  von 
irgend-einem  Verlust  oder  Leiden  Betroffenen  Trostlosigkeit  und 
Verzweiflung ist, trostloser und verzweifelter Geisteszustand: das nennt 
man Verzweiflung. Was nun, ihr Mönche, ist das Leiden im Vereintsein 
mit  Unliebem?  Was  da  für  einen  unerwünschte,  unerfreuliche,  un-
angenehme (Objekte sind, wie) Formen, Töne, Gerüche, Geschmäcke, 
Berührungen, Gedanken; oder (Wesen,) die einem Schaden wünschen, 
Unheil, Unannehmlichkeit und Unsicherheit wünschen – die Begegnung 
mit,  solchen,  die  Zusammenkunft,  das  Zusammentreffen,  die  Ver-
bindung mit ihnen: das ist das Leiden im Vereintsein mit Unliebem.
Was nun, ihr Mönche, ist das Leiden im Getrenntsein von Liebem? 
Was da für einen erwünschte, erfreuliche, angenehme (Objekte sind, 
wie) Formen, Töne, Gerüche, Geschmäcke, Berührungen, Gedanken; 
oder (Wesen,) die einem Gutes wünschen, Glück, Wohlbefinden und 
Sicherheit wünschen  der Begegnung mit solchen ermangeln, mit ihnen 
nicht  zusam-menkommen  und  zusammentreffen,  mit  ihnen  nicht 
verbunden sein: das ist das Leiden im Getrenntsein von Liebem.
Was nun, ihr Mönche, ist das Leiden beim Nicht-Erlangen dessen, 
was man wünscht? Da steigt in den der Wiedergeburt unterworfenen 
Wesen der Wunsch auf: «Ach, daß wir doch nicht mehr der Wieder-
geburt  unterworfen  wären,  daß  uns  doch  keine  Wiedergeburt  mehr 
bevorstünde!»...  Den dem Altern, dem Sterben, den Sorgen, Klagen, 
Schmerzen, der Trübsal und Verzweiflung unterworfenen Wesen steigt 
der Wunsch auf: «Ach, daß wir doch nicht mehr diesen Dingen unter-
worfen wären, daß uns doch diese Dinge nicht mehr bevorstünden!» 
Solches aber läßt sich nicht durch Wünschen erreichen. Das ist das 
Leiden beim Nichterlangen dessen, was man wünscht.
Inwiefern aber,  ihr Mönche, sind, kurz gesagt,  die fünf Gruppen des 
Anhaftens des Leiden? Es sind dies  die  Körperlichkeits-Gruppe,  die 

189 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gefühls-Gruppe,  die  Wahrnehmungs-Gruppe,  die  Geistformationen-
Gruppe  und  die  Bewußtseins-Gruppe.  Diese  sind,  kurz  gesagt,  das 
Leiden.
Dies, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit vom Leiden.

Was nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von der Entstehung 
des  Leidens?  Es  ist  dies  jenes  Wiederdasein  erzeugende,  bald 
hier, bald dort sich ergötzende Begehren, nämlich das sinnliche 
Begehren, das Daseins-Begehren und das Nichtseins-Begehren.

Wo aber entsteht dieses Begehren, wo faßt es Wurzel? Bei  den 
lieblichen  und  angenehmen Dingen  in  der  Welt,  da  entsteht  dieses 
Begehren, da faßt es Wurzel. Auge, Ohr, Nase, Zunge, Körper, Geist; 
Formen,  Töne,  Düfte,  Säfte,  Körpereindrücke  und  Geistobjekte  sind 
etwas Liebliches und Angenehmes. Bewußtsein, Bewußtseinseindruck, 
aus dem Bewußtseins-eindruck entstandenes Gefühl,  Wahrnehmung, 
Wille, Begehren, Gedanken-fassen und Überlegen, die durch Formen, 
Töne, Düfte, Säfte, Körpereindrücke und Geistobjekte bedingt sind, alle 
diese  sind  etwas  Liebliches  und  Angenehmes.  Da  entsteht  dieses 
Begehren, da faßt es Wurzel. Dies, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit 
von der Entstehung des Leidens. 
Was nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von der Aufhebung des 
Leidens? Eben jenes Begehrens restlose Vernichtung und Aufhebung, 
sein  Aufgeben,  seine  Entäußerung,  die  Befreiung  davon,  das 
Nichthaften daran.
Wo aber,  ihr  Mönche,  gelangt  jenes  Begehren  zum Schwinden,  wo 
gelangt es zur Aufhebung? Was es da in der Welt an Lieblichem und 
Angenehmem gibt, dort gelangt jenes Begehren zum Schwinden, dort 
gelangt  es  zur  Aufhebung.  Auge,  Ohr,  Nase,  Zunge,  Körper,  Geist; 
Formen,  Töne,  Düfte,  Säfte,  Körpereindrücke  und  Geistobjekte  sind 
etwas Liebliches und Angenehmes. Bewußtsein, Bewußtseinseindruck, 
aus dem Bewußtseins-eindruck entstandenes Gefühl,  Wahrnehmung, 
Wille, Begehren, Gedanken-fassen und Überlegen, die durch Formen, 
Töne, Düfte, Säfte, Körpereindrücke und Geistobjekte bedingt sind, alle 
diese  sind  etwas  Liebliches  und  Angenehmes.  Da  gelangt  dieses 
Begehren zum Schwinden, da gelangt es zur Aufhebung. 

(Der Autor und andere Sutra-Experten sind der Auffassung, daß der 
Begriff „8-facher Pfad“ hier im Sutra eingefügt wurde. Buddha hatte die 
8 wichtigsten Bedingungen formuliert, die den Pfad als Prozeß erst er-
möglichen. Doch man bilde sich selbst eine Meinung dazu.)

Was nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von dem zur Leidens-
aufhebung führenden Pfade? Es ist dieser edle achtfache Pfad (der 

190 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Bemühung),  nämlich:  Rechte  Erkenntnis,  rechte  Gesinnung,  rechte 
Rede,  rechtes  Tun,  rechter  Lebensunterhalt,  rechte  Anstrengung, 
rechte Achtsamkeit und rechte Sammlung.
Was nun ist rechte Erkenntnis? Das Erkennen des Leidens, das Er-
kennen der Leidensentstehung, das Erkennen der Leidensaufhebung, 
das Erkennen des zur Leidensaufhebung führenden Pfades. Das gilt 
als rechte Erkenntnis. 
Was nun  ist  rechte  Gesinnung? Entsagende  Gesinnung,  haßlose 
Gesinnung, friedfertige Gesinnung. Das gilt als rechte Gesinnung.
Was  nun  ist  rechte  Rede? Abstehen  vom  Lügen,  Abstehen  von 
Zwischenträgerei, Abstehen von roher Rede, Abstehen von törichtem 
Geplapper. Das gilt als rechte Rede.
Was nun  ist  rechtes  Tun? Abstehen  vom Töten  lebender  Wesen, 
Abstehen von Aneignung fremden Eigentums, Abstehen von unrechtem 
Wandel in Sinnenlüsten. Das gilt als rechtes Tun.
Was nun ist rechter Lebensunterhalt? Da gibt der edle Jünger einen 
verkehrten Beruf auf und erwirbt seinen Lebensunterhalt durch rechte 
Beschäftigung. Das gilt als rechter Lebensunterhalt.
Was nun ist rechte Anstrengung? Da erzeugt der Mönch in sich den 
Willen, strengt sich an, setzt seine Tatkraft ein, spornt seinen Geist an 
und  kämpft,  um  die  noch  nicht  aufgestiegenen  üblen,  unheilsamen 
Dinge  nicht  aufsteigen  zu  lassen  ...  um  die  bereits  aufgestiegenen 
üblen,  unheilsamen Dinge zu überwinden ...  um die noch nicht  auf-
gestiegenen heilsamen Dinge zum Aufsteigen zu  bringen ...  um die 
bereits aufgestiegenen heilsamen Dinge zu erhalten, nicht schwinden 
zu  lassen,  sondern  zur  Zunahme,  Entwicklung,  vollen  Entfaltung  zu 
bringen . Das gilt als rechte Anstrengung.
Was nun ist rechte Achtsamkeit? Da weilt der Mönch beim Körper in 
Betrachtung  des  Körpers,  eifrig,  wissensklar  und  achtsam,  nach 
Verwindung von Begierde und Trübsal hinsichtlich der Welt. Er weilt bei 
den Gefühlen in Betrachtung der Gefühle ... beim Geist in Betrachtung 
des Geistes ... bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte, 
eifrig,  wissensklar und achtsam, nach Verwindung von Begierde und 
Trübsal hinsichtlich der Welt. Das gilt als rechte Achtsamkeit.
Was nun ist rechte Sammlung? Da verweilt der Mönch, abgeschie-
den  von  den  Sinnendingen,  abgeschieden  von  den  unheilsamen 
Geisteszuständen,  im Gewinne  der  von  Gedankenfassen und  Über-
legen begleiteten, durch Abgeschiedenheit gezeugten, von Verzückung 
und Glück erfüllten (1) ersten Vertiefung. 
Nach Stillung von Gedankenfassen und Überlegen aber gewinnt er den 
inneren Frieden und die Einheit des Geistes, die von Gedankenfassen 
und Überlegen  freie, durch Sammlung gezeugte und von Verzückung 
und Glücksgefühl erfüllte (2) zweite Vertiefung.
Nach  Abwendung  von  der  Verzückung  aber  verweilt  er  gleichmütig, 

191 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

achtsam, klar bewußt, und er empfindet in seinem Inneren ein Glück, 
von  dem  die  Edlen  sagen:  «Glücklich  weilt  der  Gleichmütige, 
Achtsame»; und so gewinnt er die (3) dritte Vertiefung.
Nach Überwindung von Wohl und Wehegefühl und zufolge des schon 
früher erreichten Schwindens von Frohsinn und Trübsal gewinnt er den 
leidlosen,  freudlosen,  durch  Gleichmut  und  Achtsamkeit  geläuterten 
Zustand der (4) vierten Vertiefung. Dies gilt als rechte Sammlung.
[Anmerkung:  am  Ende  der  4.  Vertiefung  wird  der  BuddhaZustand 
erreicht und siehe genauere Beschreibung im Kapitel JhanaBhumis]

Das, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von dem zur Leidensauf-
hebung  führenden  Pfade. So  weilt  er  nach  innen  bei  den 
Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte;oder er weilt nach außen 
bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte; oder er weilt 
nach  innen  und  außen  bei  den  Geistobjekten  in  Betrachtung  der 
Geistobjekte. Die Dinge in ihrem Entstehen betrachtend, weilt  er bei 
den Geistobjekten; die Dinge in ihrem Vergehen betrachtend, weilt er 
bei  den  Geistobjekten;  die  Dinge in  ihrem Entstehen und  Vergehen 
betrachtend, weilt er bei den Geistobjekten. «Geistobjekte sind da», so 
ist seine Achtsamkeit gegenwärtig, eben nur soweit es der Erkenntnis 
dient,  soweit  es  der  Achtsamkeit  dient.  Unabhängig  lebt  er,  und an 
nichts in der Welt ist er angehangen. So auch, ihr Mönche, weilt der 
Mönch bei den Geistobjekten in Betrachtung der Geistobjekte, nämlich 
bei den vier edlen Wahrheiten.

(Anmerkung: Hier das Versprechen oder Hinweise auf Ergebnisse)
Wahrlich,  ihr  Mönche,  wer  auch  immer  diese  vier  Grundlagen  der 
Achtsamkeit derart für sieben Jahre übt,  bei dem ist eines von zwei 
Ergebnissen  zu  erwarten:  entweder  die  (höchste)  Erkenntnis  bei 
Lebzeiten oder, wenn noch ein Haftensrest da ist, die Nichtwiederkehr.
Dahingestellt  seien  die  sieben  Jahre:  wer  auch  immer  diese  vier 
Grundlagen der Achtsamkeit sechs Jahre ... fünf Jahre ... vier Jahre ... 
drei Jahre ... zwei Jahre ... ein Jahr derart übt ...
Dahingestellt sei das eine Jahr: wer auch immer diese vier Grundlagen 
der Achtsamkeit sieben Monate ... sechs Monate ... fünf Monate... vier 
Monate... drei Monate... zwei Monate ... einen Monat ... einen halben 
Monat derart übt ...
Dahingestellt  sei  der  halbe  Monat:  wer  auch  immer  diese  vier 
Grundlagen der Achtsamkeit derart sieben Tage übt, bei dem ist eines 
von zwei Ergebnissen zu erwarten: entweder die (höchste) Erkenntnis 
bei  Lebzeiten  oder,  wenn  noch  ein  Haftensrest  da  ist,  die  Nicht-
wiederkehr.

192 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Der einzige Weg ist dies, o Mönche, zur Läuterung der Wesen, zur 
Überwindung  von  Kummer  und  Klage,  zum  Schwinden  von 
Schmerz und Trübsal,  zur Gewinnung der rechten Methode,  zur 
Verwirklichung  des  Nibbána,  nämlich  die  vier  Grundlagen  der 
Achtsamkeit. Was derart gesagt wurde, in Bezug hierauf wurde es 
gesagt.»

Also sprach der Erhabene. Befriedigt  freuten sich jene Mönche über 
das Wort des Erhabenen. 

Sutra-Text-Ende

193 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Kommentar Nyanaponika

Die Wahrheit  von der  Leidensaufhebung wird hier  gleichfalls  auf  die 
Einzelerfahrung  zurückgeführt.  Man  kann  die  zeitweise  Aufhebung 
(später ganz) des Begehrens erfahren, wenn man sein Entstehen mit 
Achtsamkeit beobachtet.
Denn, wenn Reines Beobachten da ist, hat das Begehren keinen 
Raum; es  kann nicht  mit  solcher  Achtsamkeit  gleichzeitig  bestehen. 
Dieser Abschnitt illustriert die Textstellen: «Wie es zum Aufheben der 
(aus den Sinnengrundlagen) entstandenen Fesseln kommt, auch dies 
kennt  er»,  und  «Die  Dinge  in  ihrem  Vergehen  betrachtend». 
Wiederholte Erfahrung darin,  wie Begehren in Einzelfällen schwindet 
oder zum Schwinden gebracht werden kann, gibt eine Vorahnung der 
endgültigen Aufhebung jeglichen Begehrens und wird die Überzeugung 
stärken, daß ein solches Ziel erreichbar ist.

Eine ungeklärte Frage im Sutra
"Wer auch immer, ihr Mönche, diese vier Grundlagen der Achtsamkeit 
sieben Jahre also behaupten kann, der mag eins von beiden zur Reife 
gedeihen. Gewissheit bei Lebzeiten oder, ist ein Rest von Hangen dan, 
Nicht-Wiederkehr. Sei es, ihr Mönche, um die sieben Jahre: wer auch 
immer,  ihr  Mönche,  diese  vier  Grundlagen  der  Achtsamkeit  sechs 
Jahre, fünf Jahre, vier Jahre, drei Jahre, zwei Jahre, ein Jahr (und ... 
Monate)  also behaupten kann,  dem mag eins von beiden zur  Reife 
gedeihen: Gewißheit bei Lebzeiten oder, ist ein Rest von Hangen da, 
Nicht-Wiederkehr." 
Wie kann es sein, einer muß sieben Jahre und ein anderer nur Monate 
für  das  gleiche  Ergebnis  üben?  Dies  muß  von  einem  Wissenden 
(Bodhisattva) geklärt werden oder es handelt sich um Übersetzungs- 
bzw. Übertragungsfehler, was die Prognosen betrifft.

194 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Prajna-Paramita-Sutra
Auch bekannt als Herz-Sutra oder Diamant-Sutra im Buddhismus und 
viel zitiert.  Da es sich hier um einen berühmten und viel zitierten Text 
handelt,  darf  er  hier  nicht  unerwähnt  bleiben.  Die  Prajna-Paramita 
vermittelt  eine  Erkenntnis,  die  ein  Yogi  oder  Buddhist  im  Zuge  der 
geistigen Entwicklung hat bzw. haben muß. Auch wenn man die Worte 
als solche liest, kann ein Normalmensch, ja nicht einmal die Götter, sich 
darunter vorstellen, was dies wirklich bedeutet und welchen Effekt es 
auf den eigenen Intellekt und Bewußtsein hat.  Wenn im Denkprinzip 
alle Inhalte durch die starke innere Spannung "verbannt" sind, erweitert 
sich  das  Bewußtsein  in  kosmische  Dimensionen  und  gleichzeitig 
steigert  sich die Unterscheidungskraft,  sodaß alle Phänomene hinter 
sich lassend, die letzte Wirklichkeit erkannt wird, nämlich daß es nur 
Spannungen bestehend aus Energie und Raum gibt  und daß es im 
eigenen Wesen etwas gibt, was das alles beobachten kann und daß in 
diesem  "Raum  der  Leere"  der  eigene  Beobacher  in  seiner  Gren-
zenlosigkeit  als  klares  Licht  und  höchste  Intelligenz  erfahrbar  wird. 
Dieser  "Raum" ist  das  einzig  wahre  Stabile,  da  unzerstörbar,  unan-
tastbar  und unbegrenzt.  Beim Adepten etablieren sich  daraufhin  die 
fünf großen Weisheiten. Nagarjuna hat sich der "ultimate reality" bis ins 
kleinste Detail auseinandergesetzt.

Die im Sutra wiedergegebenen Erkenntnisse und Erfahrungen hat ein 
Yogi oder Buddhist wenn er im 4. buddhistischen Jhana und darüber 
verweilt. Bezogen auf den Yoga, ist dies das Passieren des Visuddha 
Chakra und der Aufstieg ins Ajna und Sahasrara Chakra. Das Mittel 
dazu ist die analytische Konzentration. Wir wissen, daß alle Menschen 
gleiche Bauart haben, daher müssen sie beim Aufstieg in der geistigen 
Entwicklung  gleiche Erfahrungen machen.  Beim erstmaligen  "Durch-
bruch"  der  Kundalini  oder  der  Unterscheidungskraft  ist  ein  wichtiges 
und  gefährliches  Hindernis  zu  meistern,  das  sich  der  "Hüter  der 
Schwelle" nennt. Das sind die sich verbündenden Kräfte des inneren 
Menschen mit dem kosmischen Negativen, die nicht zulassen wollen, 
daß ein Mensch dem allerletzen Gefängnis bzw. Einfluß entkommt und 
die Bühne der Großen Freiheit und der Allmacht betritt. Hier kann sich 
der Yogi oder Buddhist entscheiden, welchen Weiterweg er gehen will. 
Mit  der  Aufforderung,  die  Prajnaparamite  zu  üben,  ist  die  Konzen-
tration auf  die Leere (shunyata)  gemeint,  damit  dieser  Bewußtseins-
zustand gefestigt wird und nie wieder verloren geht (s.a. Patanjali Raja 
Yoga "Samadhi").  Aber hier  ist  ein  ungewolltes Absinken nicht  mehr 
möglich.  Dieses  Ergebnis  ist  das  wichtigste  in  der  geistigen  Ent-
wicklung. Nun zum Text, den Buddha zu Sariputra (seinem Hauptschü-

195 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ler) spricht (Erklärung von Begriffen auf der nächsten Seite):

“Śāriputra  und  Söhne  oder  Töchter  aus  edle  Familien,  die  die 
tiefgründige  Prajñāpāramitā  zu  praktizieren wünschen,  sollten  in  der 
folgenden Weise sehen: 
Sie betrachten die fünf Skandhas als leer von einer Eigennatur. Form 
ist  Leerheit.  Leerheit  ist  Form. Leerheit  ist  nichts anderes als Form. 
Form  ist  nichts  anderes  als  Leerheit.  Ebenso  sind  Gefühl,  Unter-
scheidung, Wirkkräfte und Bewußtsein leer. 
Daher,  Śāriputra,  sind  sämtliche  Phänomene  Leerheit,  ohne  Merk-
male, ohne Entstehen, ohne Vergehen, ohne Makel, ohne Freiheit von 
Makel, ohne Abnahme und ohne Zunahme. 
Daher,  Śāriputra,  existiert  in  der  Leerheit  keine  Form,  kein  Gefühl, 
keine  Unterscheidung,  keine  Wirkkraft,  kein  Bewußtsein;  kein  Auge, 
kein  Ohr,  keine  Nase,  keine  Zunge,  kein  Körper,  kein  Geist;  keine 
Form,  kein  Schall,  kein  Geruch,  kein  Geschmack,  kein  Spürbares, 
keine  Phänomene;  kein  Augen-Dhātu bis  hin  zum Geist-Dhātu,  kein 
Phänomene-Dhātu,  kein  Geist-Bewußtseins-Dhātu;  keine  Unwissen-
heit, kein Enden der Unwissenheit bis hin zu keinem Altern und Tod und 
keinem Enden von  Altern  und  Tod;  kein  Leiden,  kein  Ursprung  des 
Leidens, keine Beendigung, kein Pfad, keine Weisheit, kein Erlangen 
und kein Nicht-Erlangen. 
Daher, Śāriputra, weil Bodhisattvas kein Erlangen besitzen, verweilen 
sie, indem sie sich auf die tiefgründige Prajñāpāramitā stützen. Da ihr 
Geist ohne Schleier ist, haben sie keine Furcht. Indem sie jenseits aller 
Verblendung gegangen sind, erlangen sie das vollkommene Nirvana. 
Alle Buddhas, die sich in den drei Zeiten aufhalten, erwachen zu un-
übertrefflicher, vollkommen vollendeter Erleuchtung, indem sie sich auf 
Prajñāpāramitā stützen. 
Daher sollte das Prajñāpāramitā-Mantra, das Mantra großer Einsicht, 
das unübertreffliche Mantra,  das Mantra,  das dem Unvergleichlichen 
gleicht, das Mantra, das alles Leid befriedet, als wahr erkannt werden, 
weil es nicht trügt. Das Prajñāpāramitā-Mantra lautet wie folgt: 

OṂ GATE GATE PĀRAGATE PĀRASAṂGATE BODHI SVĀHĀ

So sollte die tiefgründige Prajnaparamita geübt werden.”

Legende hier für Prajna-Paramita: 
Prajna ist Weisheit, Wissensklarheit, Unterscheidungskraft
Paramita ist hier eine transzendente Tugend
Dhatus ist Sinnes- oder Gedankenwahrnehmungen
Kein-Dhatu ist das spiegelglatte Denkprinzip

196 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

BUCH IV

Wach-Werden

Hier  ein  Exposèe  aus  einer  Anleitung  der  Neuzeit  zum  Höheren 
Wachsein,  denn  Buddha  gilt  auch  als  der  "Vollkommen  Erwachte". 
Dieses Wissen galt lange Zeit als verschollen, veröffentlicht erstmals 
1916 von G. Meyrink (+1932) in seinem Roman "Das grüne Gesicht" für 
die  Praxis  beschrieben.  Eine  andere  konkrete  Anleitung  konnte  der 
Autor nicht finden. Sie trägt den Titel "Weg des Phönix" , es ist eine 
direkte und wachrüttelnde Ansprache, gleich wertvoll wie die Lehrrede 
Buddhas zur Achtsamkeit (Satipatthana) und wiederspiegelt die Essenz 
des Zen. 

„Mit dem heutigen Tage bist du aufgenommen in unsere Gemeinschaft 
und ein neuer Ring in der Kette, die von Ewigkeit zu Ewigkeit reicht. 
Damit erlischt mein Amt und geht in die Hände eines Anderen über, den 
du nicht sehen kannst, solange deine Augen noch der Erde gehören. Er 
ist unendlich fern von dir und dennoch dicht in deiner Nähe; er ist nicht 
räumlich von dir getrennt und dennoch weiter weg als die äußersten 
Grenzen des Weltalls. Du bist von ihm umgeben, wie ein Mensch, der 
im Ozean schwimmt, von Wasser, aber du nimmst ihn nicht wahr, so 
wie ein Schwimmer das Salz nicht schmeckt, das das Meer durchringt, 
wenn die Nerven seiner Zunge tot sind. Unser Sinnbild ist der Phönix, 
das  Symbol  der  Verjüngung –  der  sagenhafte  ägyptische Adler  des 
Himmels  mit  roten  Gefieder,  der  sich  in  seinem  Nest  aus  Myrrhen 
verbrennt und immer neu aus der Asche steht. Ich habe dir gesagt, der 
Anfang des Weges ist der eigene Körper. Wer das weiß, kann jeden 
Augenblick die Wanderung beginnen. (Setz dich aufrecht hin, halte die 
Augen offen, bleib regungslos wie eine steinerne Sphinx, laß die Hände 
wo sie sind, zucke mit keiner Wimper und halte eine gute Stimmung. 
Laß die Lider nicht absinken oder den Kopf nicht nach vorne fallen, laß 
dich nicht betäuben, träume nicht vor dich hin und vor allem schlafe nie 
ein … )

Jetzt will ich dich die ersten Schritte lehren:
Du  mußt  dich  vom  Leibe  trennen,  aber  nicht,  als  wolltest  du  ihn 
verlassen,  du  mußt  dich  von  ihm lösen  wie  jemand,  der  Licht  von 
Wärme scheidet. Schon hier lauert der erste Feind !
Wer sich vom Körper losreißt, um durch den Raum zu fliegen, der geht 

197 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

den  Weg  der  Hexen,  die  nur  einen  gespenstischen  Leib  aus  dem 
groben,  irdischen herausgezogen haben und auf  ihm wie auf  einem 
Besen zur Walpurgnisnacht reiten. Die Menschheit hat aus richtigem 
Instinkt  eine  Brustwehr  gegen diese  Gefahr  errichtet,  indem sie  ein 
Lächeln über die Möglichkeit solcher Künste bereit hält. Du brauchst als 
Schutz den Zweifel nicht mehr, du hast in dem, was ich dir gegeben 
habe, ein besseres Schwert. Die Hexen glauben, auf dem Sabbat des 
Teufels zu sein und in Wirklichkeit lieg ihr Körper starr und bewußtlos in 
der Kammer. Sie ver-tauschen bloß die irdische Wahrnehmung gegen 
eine  geistige.  Sie  verlieren  das  Bessere,  um  das  Schlechtere  zu 
gewinnen: es ist ein Ärmerwerden statt ein Reichersein. Schon daraus 
siehst  du,  daß es nicht  der  Weg der  Erwachens sein  kann.  Um zu 
begreifen, daß du nicht der Körper bist – wie die Menschen von sich 
wähnen – mußt du erkennen, mit welchen Waffen er kämpft, um die 
Herrschaft über dich zu behaupten. Jetzt stehst du freilich noch so tief 
in seiner Gewalt, daß dein Leben erlischt, wenn sein Herz aufhört zu 
schlagen und du in Nacht versinkst, sobald er die Augen schließt.

Du glaubst,  du könntest ihn bewegen, es ist eine Täuschung: nein, 
er bewegt sich und nimmt nur deinen Willen zu Hilfe.
Du glaubst, du schaffst Gedanken. Nein, er schickt sie dir, damit du 
meinst, sie kämen von dir und alles tust, was er will.

Setz dich aufrecht hin und nimm dir vor, kein Glied zu rühren, mit keiner 
Wimper zu zucken und regungslos zu bleiben wie eine Bildsäule und 
du wirst sehen, daß er haßentbrannt augenblicklich über dich herfällt 
und dich zwingen will, ihm wieder untertan zu sein. Mit tausend Waffen 
wird er auf die losstürzen, bis du ihm wieder erlaubst, sich zu bewegen. 
An seiner grimmigen Wut und der überstürzten Kampfesweise, mit der 
Pfeil  auf  Pfeil  gegen  dich  abschießt,  kannst  du  ersehen,  wenn  du 
schlau bist, wie bange ihm um seine Herrschaft sein muß und wie groß 
deine Macht, daß er sich so vor dir fürchtet. Aber es steckt noch eine 
List  von  ihm  dahinter:  er  will  dich  glauben  machen,  daß  hier,  im 
äußeren Willen, die Entscheidungsschlacht um das Zepter geschlagen 
wird.  Nein,  es  sind nur  Scharmützel,  die  er  dich,  wenn's  sein  muß, 
gewinnen läßt, um dich dann umso tiefer unter's Joch zu beugen. Die-
jenigen, die solches Geplänkel gewinnen, werden die ärmsten Sklaven 
– sie dünken sich Sieger und tragen auf der Stirn das Schandmal : 
“Charakter”. Deinen Körper zu bändigen, ist nicht der Zweck, den du 
verfolgst. Wenn du ihm verbietest, sich zu bewegen, so sollst du es nur 
deshalb tun, damit du die Kräfte kennen lernst, über die er gebietet. Es 
sind Heerscharen, fast unüberwindlich durch ihre Zahl. 
Er wird sie gegen dich in den Kampf schicken, eine nach der anderen, 
wenn du nicht  nachläßt,  mit  dem so einfach scheinenden Mittel  des 

198 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Stillsitzens. Zuerst die rohe Gewalt der Muskeln, die beben und zittern 
wollen; das Sieden des Blutes, das dir den Schweiß ins Gesicht treibt; 
das Hämmern des Herzens; das Frösteln der Haut, bis dein Haar sich 
sträubt; das Schwanken des Leibes, das dich durchfährt, als habe die 
Schwerkraft  die  Achse  verändert.  Sie  alle  kannst  du  besiegen, 
scheinbar durch den Willen, dennoch ist es der Wille nicht allein: es ist 
in Wahrheit bereits ein höheres Wachsein, das unsichtbar hinter ihm 
steht in der Tarnkappe. Auch dieser Sieg ist wertlos; selbst wenn du 
Herr würdest über Atmung und Herzschlag, wärest du nur ein Fakir – 
ein “Armer” auf deutsch. Ein “Armer !”, das sagt genug.

Die nächsten Kämpfer, die dir dein Körper stellt, sind die ungreifbaren 
Fliegenschwärme  der  Gedanken.  Gegen  sie  hilft  das  Schwert  des 
Willens nicht mehr. Je wilder du nach ihnen schlägst, desto wütender 
umschwirren sie dich und glückt es dir  nur einen Augenblick,  sie zu 
verscheuchen, so fällst du in Schlummer und bist ein anderer Form der 
Besiegte. Ihnen Stillhalten zu gebieten ist vergebens; nur ein einziges 
Mittel gibt es, ihnen zu entrinnen:  die Flucht in ein höheres Wach-
sein. Wie du das zu beginnen hast, mußt du alleine lernen. Es ist ein 
vorsichtiges, immerwährendes Tasten mit dem Gefühl und ein eiserner 
Entschluß  zugleich.  Das  ist  alles,  was  ich  dir  darüber  sagen  kann. 
Jeder Rat, den dir für dieses qualvolle Ringen irgend jemand gibt, ist 
Gift. Hier liegt eine Klippe, über die dir kein anderer hinweghelfen kann 
als du selbst. Es braucht dir nicht zu gelingen, die Gedanken für immer 
zu bannen – der Kampf mit  ihnen dient  nur  dem einen Zweck:  den 
Zustand höheren Wachseins zu erklimmen. 

Hast du diesen Zustand erlangt, naht das Reich der Gespenster, von 
dem ich bereits gesprochen habe. Gestalten, schreckhafte und solche 
in  Strahlenglanz  werden  dir  erscheinen  und  dich  glauben  machen 
wollen,  sie  seien  Wesen  aus  einer  anderen  Welt.  Es  sind  nur 
Gedanken  in  sichtbarer  Form,  über  die  du  noch  nicht  völlig  Macht 
besitzst ! Je erhabener sie sich gebärden, desto verderblicher sind sie 
– das merke dir ! 
So mancher Irrglaube hat sich auf solchen Erscheinungen aufgebaut 
und die Menschheit in die Finsternis zurückgerissen. Trotzdem steckt 
hinter jedem dieser Phantome ein tiefer Sinn: sie sind nicht bloß Bilder, 
sie sind für dich – gleichgültig ob du ihre symbolische Sprache ver-
stehst oder nicht – die Merkmale der geistigen Entwicklungsstufen, auf 
denen du dich befindest.
Die Verwandlung deiner Mitmenschen in Gespenster,  vor der ich dir 
sagte,  daß  sie  auf  diesen  Zustand  folgen  wird,  birgt,  wie  alles  auf 
geistigem Gebiet, zugleich ein Gift und eine Heilkraft in sich.
Bleibst du dabei stehen, die Menschen nur für Gespenster zu halten, so 

199 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

trinkst du bloß das Gift und wirst wie jener, von dem es heißt: “hat er 
die Liebe nicht, bleibt er leer wie tönerndes Erz”. Findest du aber den 
“tieferen Sinn” der in jedem dieser Men-schenschemen verborgen liegt, 
so siehst du mit dem Auge des Geistes nicht nur ihren lebendigen Kern, 
sondern  auch  den  deinen.  Dann  wird  dir  alles,  was  dir  genommen 
wurde, tausendfach zurückgegeben wie dem Hiob. Dann bist du wieder 
da, wo du warst – wie die Törichten gerne höhnen.
Sie wissen nicht, daß es ein anderes ist, wieder heimzukehren, wenn 
man lange in der Fremde war, als immer zu Hause geblieben zu sein. 
Ob dir, wenn du soweit vorgedrungen bist, jene Wunderkräfte, die die 
Propheten des Altertums besessen haben, zuteil werden, oder du statt 
dessen  in  den  ewigen  Frieden  eingehen  darfst,  das  weiß  niemand. 
Solche Kräfte sind eine freies Geschenk derer, die die Schlüssel dieser 
Geheimnisse  bewahren.  Wenn  du  sie  bekommst,  um  sie  zu  hand-
haben, geschieht es nur der Menschheit wegen, die solcher Zeichen 
bedarf.
Unser Weg führt bloß bis zur Stufe der Reife, bist du zu ihr gelangt, so 
bist du auch würdig, jenes Geschenk zu erhalten; ob man es dir gibt? 
Ich weiß es nicht. Ein Phönix aber wirst du geworden sein – so oder so. 
Dies zu erzwingen steht in deiner Hand. 

Ehe ich jetzt  Abschied von dir  nehme,  sollst  du noch erfahren,  aus 
welchem Zeichen  du  erkennen  kannst,  ob  du  einst  in  der  Zeit  der 
“großen  Tag-  und  Nachtgleiche”  berufen  sein  wirst,  die  Gabe  der 
Wunderkräfte zu bekommen. Höre: Einer von denen, die die Schlüssel 
der  Geheimnisse  der  Magie  bewahren,  ist  auf  der  Erde  zurückge-
blieben und sucht und sammelt die Berufenen. So wie ER nicht sterben 
kann, so kann auch die Sage, die über ihn im Umlauf ist, nicht sterben. 
Viele sehen ihn verschieden und jeder,  der ihn gesehen haben will, 
schildert sein Aussehen anders. Laß dich dadurch nicht beirren, falls du 
Menschen in der sprießenden Zeit der Zukunft begegnen solltest, die 
auf solche Art von ihm erzählen. Aber es ist nur natürlich, daß jeder ihn 
anders sieht. Ein Wesen wie er, das seinen Leib in Geist verwandelt 
hat, kann an keine starre Form mehr gebunden sein.“

Endes des Textes.

In diesem Text wird die Edle Versittlichung nicht erwähnt, sondern als 
"selbstverständlich" vorausgesetzt. Wer diese Methode regelmäßig übt, 
wird schell feststellen, daß die Umgebung negativ reagiert, wenn man 
nicht für den nötigen Karmaschutz sorgt. Wie man dies macht, ist im 
Buch beschrieben. Weiters sei darauf hingewiesen, daß man karmisch 
bei jeder kleinsten Steigerung des Wachseins neu (also genauer und 
schärfer) beurteilt wird. Wer dies übt und seine bisherige Lebensweise 

200 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

beibehält, wird dies u.U. sogar tagegenau feststellen.

201 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Der Weg zur Vollkommenheit

Vorwort
Diese Darlegung berücksichtigt den Menschen als komplexes Wesen 
von  psychischen  und  transzendenten  Komponenten.  Es  ist  eine 
Beschreibung  des  Vajrayana,  sie  ist  strikt  tiefenpsychologisch  und 
gerade  deshalb  so  wertvoll,  weil  in  dieser  Form  bislang  nicht  ver-
öffentlicht und weil die Erklärungen in der Sprache der Neuzeit und in 
einer einmaligen Präzision verfaßt sind. Nur wer diesen Weg erfolg-
reich absolviert hat (im Gleichklang mit der transzendenten Weis-heit 
der Maha-Siddhis), kann ihn so beschreiben. Damit hat der Leser ein 
geistiges Juwel vor sich liegen, das seinesgleichen sucht. Die Tief-
gründigkeit  der  Lehren  Buddhas  wurde  hier  auf  eine  neue  Ebene 
gehoben. Vajrayana ist keine neue Lehre, sondern eine Bezeichnung 
für den den "Weg der Resultate" bis ins Nirvana ud Trikaya in einer 
einzigen Existenz. Zur Adaption dieser Darlegung ist das "notwendige 
Requisit"  und ein bereits vorhandenes Erfahrungswissen Voraussetz-
ung, denn die Kompaktheit, Tiefe und Präzision der Ausführungen ist 
nicht  jedermanns  Sache.  Der  Text  und  die  dazugehörige  Praxis  ist 
traditions-neutral und  verlangt  Vorurteilslosigkeit.  Die  Darlegungen 
der 5 Padas werden hier aus einem anderen Blickwinkel beleuchtet und 
bestätigt. Wer beim Lesen und Verinnerlichen dieser (anspruchsvollen) 
Texte  keinen  Widerwillen  sondern  eher  Begeisterung  verspürt,  kann 
echten Nutzen daraus ziehen. 

202 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Begründung und Vorteile einer solchen Praxis
Unverzichtbares Wissen
Der Zweck dieser Lehre ist vorrangig den Menschen auf den Weg der 
Beseitigung  der  karmischen  Folgen zu  führen,  die  aus  inneren 
Konflikten stammen. Man verfährt dazu durch die bewußte Herrichtung 
der  psychischen  Verzückungen  und  Spannungen.  Auf  diese  Weise 
gelangt man zur Erkenntnis der Ursachen der  spontanen Funktionen 
der psychischen Natürlichkeit. Auf Grund dessen kann er seine Stim-
mungen nach seinem Willen und Wunsch beeinflussen. Damit sind die 
Interessen dieser Lehre ins Innere gelenkt. Alle Einflüsse, durch welche 
die  Sinneswelt  auf  uns  einwirkt,  werden  in  der  psychischen  Natur 
widergespiegelt.  Daraus entstehen Erlebnisse und von diesen stam-
men Lebenserfahrungen. Daher stellen die richtig gelenkten Funktionen 
der  psychischen  Natürlichkeit  die  bestimmenden  Momente  für  die 
Erwerbung der Lebenserfahrungen dar.  Stellt  man nicht fest,  daß es 
zwischen dem psychischen Zustand seines eigenen Wesens und dem 
Geschehen ein Verhältnis gibt und aus eigenem Antrieb man das nicht 
verhindert, wird man innerlich abhängig von äußeren Prozessen und 
Geschehnissen. Die  Beziehung zwischen dem Prozess  und dem 
Selbstbewußtsein soll unterbrochen sein. Dann tritt keine Beeinfluß-
ung durch die äußere Begebenheiten ein. Resultierend daraus ist, daß 
die  Konflikte,  die  ein  gefühlsbetont  lebender  Mensch als  ein  Leiden 
durch-lebt und auffasst, aufhören werden. Das Leiden, die Freude, der 
Schmerz,  die  Begeisterung  usw.  werden  beseitigt  sein.  Es  wird  ein 
Seelengleichgewicht  erzielt.  Die  Unaufmerksamkeit,  die  Gleichgültig-
keit  zu  eigenen  Geistzuständen,  die  moralische  Zuchtlosigkeit,  das 
Willfahren  den  Forderungen  des  niedrigeren  Ichs,  das  Erfüllen  des 
Sinnes mit lediglich materiellen Sachen und Vorstellungen - das alles 
zerstört  die  innere  Ruhe,  gleichkommend der  Rettung.  Daher  ist  es 
nötig  diese zu  bewältigen.  Dies  erzielt  man durch  die  vollkommene 
Selbstbeherrschung, deren bedeutsamste Äußerungen die dauerhafte 
Unterdrückung der sämtlichen inneren Reize und die absichtliche Nicht-
Wahrnehmung der Geistreaktionen darstellen. 

Begründung der Selbstbeherrschung
Die Selbstbeherrschung bedeutet: kein Wesen triebhaft zu lieben oder 
zu  hassen,  mit  Aufmerksamkeit  in  sich  konzentriert  zu  bleiben,  auf 
keine Eindrücke aus äußeren Faktoren zu reagieren, die inneren An-
triebe und Leidenschaftskundgebungen zu vernichten sowie alle Neig-
ungen zu seelischen Äußerungen und Tätigkeiten, die nicht direkt nötig 
sind  (zur  momentanen  Erhaltung  der  äußeren  Existenz).  Durch  die 
Beherrschung der inneren Reize erhalten wir die Fähigkeit  der über-
durchschnittlichen Wahrnehmung. Unter diesen Umständen werden die 
Feststellungen nicht nur auf die materielle Sphäre eingeschränkt. Für 

203 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

die  scharfe  Beobachtungsfähigkeit  taucht  die  Welt  der  niedrigeren 
Geister,  Götter,  Engel  und  sogar  die  Brahmawelt  auf.  Die  Welt  der 
Formen ist die Kundgebung derselben Kräfte wie die oben genannten 
Welten und daher kann ein geistig entwickelter  Mensch diese sämt-
lichen Welten in seinem natürlichen psychischen Zustand wahrnehmen. 
Die  verschiedenen  Stufen  der  energetischen  Quanten  sind  wahr-
nehmbar, wenn der Sinn des beobachtenden Menschen durch Inhalts-
änderungen nicht zersplittert ist. Die Feststellungen innerhalb der Gren-
zen  der  allgemeinen  Sinneswahrnehmung  sind  bedingt  eben  durch 
diese  Zersplitterung  des  Sinnes.  Hiermit  ist  die  Notwendigkeit  der 
Selbstbeherrschung begründet. 
Die  körperliche  (bei  Übungen)  und  die  psychische  (unaufhörliche) 
Unbeweglichkeit stellt eine vollkommene Selbstbeherrschung dar. Sie 
bringt Wahrnehmungen der Sphären von den gröbsten bis zum Urele-
ment  der  Erschaffung.  Die  Hindernisse  der  vollkommenen  Selbst-
beherrschung sind  die  psychischen Schwellungen,  die  wir  wahrneh-
men, sowie die, welche unter der Oberfläche der Sphäre des Tages-
bewußtseins stecken. Die Wahrnehmung der im Unterbewußtsein ver-
borgenen psychischen Schwellungen erzielt  man durch die  Konzen-
trierung der Aufmerksamkeit (des Sinnes) auf Zustände, die aus dem 
Sinnesstandpunkt nicht kundgegeben (offensichtlich) sind. Werden die 
im Unterbewußtsein verborgenen psychischen Schwellungen mit durch 
Konzentrationsübungen geschärften Sinnen bemerkt, ist es notwendig, 
den  weiteren  Eingang  dieser  Schwellungen  ins  Bewußtsein  zu  ver-
hindern.  Durch  die  vollkommene  Vernichtung  dieser  feinen  Aufreg-
ungen erringen wir den Sieg über die eigene psychische Natürlichkeit. 
Dies ist die Bedingung der Vorrückung im Erschaffungsrang. Lässt man 
sich von den feinen Schwellungen der psychischen Natürlichkeit weg-
tragen, während man sie gut wahrnimmt, gewinnt man die Fähigkeit, 
die Astralformationen zu sehen. Darin steckt eine große Gefahr (siehe 
Astralblendung  bei  der  extensiven  Konzentration).  Unheilvolle 
Vorahnungen sowie Trugbilder erwecken im Menschen Angst. Die Kraft 
ist gebrochen und der Mensch als ein erlebendes Geschöpf verfällt der 
Angst und dem Leiden. Durch die Überwindung der Launen, die als 
Reaktionen auf die feinen Weltallvibrationen entstehen und die unter 
dem Niveau des täglichen Bewußtseins verlaufen, bewältigt man diese 
Gefahr. Zugleich wird er dadurch gestärkt und auch befähigt, weitere 
Erkenntnisse zu ertragen.  Der überwältigenden Kraft der Natürlich-
keit zu widerstehen heißt Askese. Sie bringt vielseitige Kräfte und 
Fähigkeiten.  Diese  sind  nötig  zum  vorgeschriebenen  Ertragen  der 
Reaktionen auf die Bemühung, das geistige Wachstum zu beschleu-
nigen.  Diese  Reaktionen  erweisen  sich  als  geistige  Konflikte  und 
Depressionen. Auch wird mit diesen Kräften der Einfluß der Bewohner 
der höheren und feinen Welten bewältigt.  Hierdurch werden die von 

204 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dieser Umgebung gelegten Hindernisse überwunden. Wenn man sich 
an eine unbewegliche Körperposition gewöhnt und kompromisslos die 
groben (evidenten) Geistverzückungen unterdrückt, stellen sich bei ihm 
mystische Zustände ein. Durch ihre Wirkung ändert sich seine Natur 
sowie  seine  wesentliche  (wesenhafte)  Wirkung.  Die  mystischen  Zu-
stände bestimmen nicht den Grad im Erschaffungsrang. Sie beweisen 
jedoch  die  Wirksamkeit  der  geistigen  Bemühung  und  die  sichtliche 
Kundgebung  der  höheren  Intensität  des  inneren  Lebens.  Deshalb 
müssen sie als die  ersten Schritte auf dem Wege zur Wiedergeburt 
gewertet sein. Der strebende Mensch hört sie nach gewisser Zeit auf 
zu bemerken. Der Grund dafür ist, daß in ihm langsam eine Neigung 
entsteht, sich mit dem Bewußtsein an die uferlose und wachvolle Leere 
zu haften, die nach diesen Konflikten vor seinen Augen auftaucht. Die 
Konflikte  erscheinen  häufig  weiter  in  Form  der  Wahrsagerträume. 
Denen  darf  man  keine  Wichtigkeit  beimessen,  damit  man  nicht  an 
einem  Zustand  haften  bleibt.  Die  Übung  im  Nicht-Haften  bringt  die 
geistige  sowie  mystische  Vorrückung (Aufstieg)  hervor.  Das  geistige 
Wachstum wird bis unter die Grenze der möglichst kleinen Beschleu-
nigung verzögert  und die geistige Freiheit  wird  auch verloren,  bleibt 
man an irdischen und astralen Erscheinungen oder an geistigen Tat-
sachen  haften.  Daher  ist  es  notwendig,  einen  solchen  Zustand  zu 
erreichen, in dem alle Wahrnehmungen automatisch annulliert werden 
und  alle  inneren  Bewegungen  und  Erregungen  unterdrückt  werden. 
Damit werden alle notwendigen Bedingungen gewonnen. 

Über die Disziplin 
Die direkten Übungen sind: 
1. die sittliche Selbstvervollkommnung, 
2. die Beherrschung und Aufhebung der spontanen Sinnestätigkeit, 
3. die Erhaltung eines Gegenstandes (Stütze) im Sinn und in der Vor-
stellung, 
4. die Aufmerksamkeit auf die Prozesse der eigenen psychischen Na-
türlichkeit, 
5. die Unterdrückung der Änderungen im Sinne, in der Laune und in 
den Vorstellungen. 

Wenn verwirklicht, stellen sie die vollkommene Selbstbeherrschung laut 
Vorschriften der geistigen Lehren dar. Das befähigt den Menschen, die 
reinen geistigen Vibrationen einzuatmen und die seelische Spannkraft 
und Gewandtheit zu gewinnen. Durch diese Eigenschaften ist bewie-
sen, daß die mystischen Lehren eine realistische Grundlage besitzen. 
Will man alles ausführen, was ihm die mystische Lehre auferlegt, muß 
man  sich  nach  Bedarf  und  Dispositionen  richten,  die  sich  aus  der 
karmischen Anordnung seines Wesens ergeben. Die Bemühung,  die 

205 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

nur auf spekulativen Schlussfolgerungen oder auf elementar-vernunft-
mäßigen Entscheidungen beruht,  führt  in der Regel zu keinen guten 
Ergebnissen. Die wesentliche Anordnung ist ein individueller und realer 
Anhaltspunkt zum Festsetzen der geeigneten Disziplin für gewisse Zeit. 
Es ist aber nicht nötig, diese Anordnung mit eigenen Kräften festzustel-
len, wenn ein mystischer Führer  gefunden ist. Den Sinn der inneren 
Anordnung kann kein mystisch unreifer Mensch bestimmen. Dadurch 
entstehen Voraussetzungen zum Irren und zu aussichtslosen Versu-
chen. Der Führer wählt geeignete Übungen für jeden Zustand und jede 
Zeit,  und dann können die Übungen gebührend ausgenützt  werden. 
Hiermit ist die Forderung hervorgehoben, daß der  suchende Mensch 
einen mystischen Führer  findet. Die sittliche Vervollkommnung ist der 
erste, sehr wichtige Schritt auf dem Wege zum Erwerb von mystischen 
Erfahrungen und Wissen. Ihr Resultat ist die Bildung einer subjektiven 
Umgebung, die es unmöglich macht, daß den strebenden Menschen 
niedrige Verführungen und Versuchungen bedrängen. 

Zur moralischen Selbstvervollkommnung gehören: 
Die  Gutmütigkeit  und  segenwünschender  Sinn,  die  Unterdrück-
ung  der  Lüste,  Triebe,  Leidenschaften  und  sämtlicher  innerer 
Schwellungen,  die  zum Ergreifen von etwas aus der  sinnlichen 
Welt führen. 

Hiermit  werden  Grundlagen  für  die  richtige  innere  Stellung  gebaut 
sowie  Bedingungen  zur  Freimachung  aus  den  bewältigenden  Ein-
flüssen der Naturkräfte gestaltet. Die Unwahrheit auszusprechen ist ein 
großes Hindernis auf dem Wege zur geistigen Vollkommenheit. Daher 
müssen  wir  wahrheitsliebend sein.  Aus  dem  Lebensweg  wird  der 
Zorn, der Atheismus, die Angst, die Unsicherheit, der Mangel an Kraft, 
der Wille anderer Menschen zu widerstehen, beseitigt und die inneren 
Konflikte werden aus dem Lebensweg entfernt durch Realisierung der 
Hauptforderungen  der  sittlichen  Vervollkommnung.  Durch  die  Unter-
drückung der Tätigkeit der groben Sinne (mittels beabsichtigter Nicht-
Wahrnehmung  der  Sinneseindrücke)  werden  die  inneren  Sinne 
aufgeweckt. Die Wohltat dessen ist, daß man eine Art und Weise findet, 
sich  sicher  auf  der  Astralebene  zu  bewegen.  Die  Erhaltung  eines 
Gegenstandes  im  Sinn  und  in  der  Vorstellung  beugt  den  unerwün-
schten  Eindrücken  vor.  Alle  Einzelhei-ten,  die  in  das  Bewußtsein 
eintreten und die Fähigkeit der Selbsterforschung vernichten, werden 
durch  eine  einzige  freigewählte  Vorstellung  oder  Idee,  oder  mittels 
eines  freigewählten  Punktes  im  Körper  hinausgedrängt.  Durch  die 
Aufrechterhaltung dieser einzigen Welle (Vorstellung) erreicht man den 
erforderlichen Zustand. Die Aufmerksamkeit in die Sphäre des Geistes 
ist eine Bestrebung zur direkten Unterbrech-ung der Beziehungen zu 

206 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dem,  was  äußerlich  sowie  innerlich  veränder-lich  ist.  Der  Erfolg  in 
dieser  Übung ist  bedingt  durch die Unterscheid-ungsfähigkeit.  Es ist 
möglich  diese  durch  die  Geistesdisziplin  zu  fassen.  Denn  nur  die 
Unterscheidungsfähigkeit  in Verbindung mit der Geistesdisziplin 
ist der Schlüssel zum Erreichen der höchsten Stufen auf dem Felde 
der geistigen Entwicklung. 

Über die Konzentration
Die  erste  Stufe  der  Konzentration  ist  die  Dharana genannte  Auf-
merksamkeit.  Um diese zu verwirklichen, muss man sich mittels der 
sitt-lichen  Bestrebung  von  den  einzelnen  Vorgängen  der  sinnlichen 
Welt lösen und in seelischer Ruhe eines Wesens verharren, welches 
sich nach keiner weltlichen Sache sehnt. Der Weg zu dieser Loslösung 
ist  in den vorherigen Kapiteln beschrieben.  Dharana heißt  eine Ver-
harrung  der  Aufmerksamkeit  im  Zustand  der  seelischen  Leere,  die 
entsteht durch die Unterdrückung der Gedanken, Vorstellungen, Ver-
zückungen und seelischen Reaktionen im höchst wachen Zustand, in 
dem das Bewußtsein vom Ich anhält und die äußere Welt dabei nicht in 
Vergessenheit  gerät.  Darum  führt  Dharana  zum  Gefühl,  daß  der 
Mensch in eine andere Sphäre übertrat. Die Konzentration muss jedoch 
geändert  werden,  falls  sich  unerwünschte  Vorstellungen  und  Bilder 
(durch  Vor-sagerei  oder  Wahrnehmungen)  einzumischen  beginnen, 
weil sie zerfiel. Die Aufmerksamkeit, Dharana, muß eine Nichtfesselung 
des Bewußt-seins auf die sinnliche Welt mit sich bringen. Unter diesen 
Umständen wird die Aufmerksamkeit vertieft, bis eine Veränderung in 
der  Bewußt-seinsorientierung  eintritt  und  übersinnliche  Wahrnehm-
ungen  auftauchen.  Die  Aufmerksamkeit  ändert  sich  in  die  Konzen-
tration, in Dhyana. Das Ergebnis der Konzentration in Dhyana, ist, daß 
es zu keiner Wiederaufnahme des Reflexdenkens kommt, weil der Sinn 
beherrscht ist. Die durch die Konzentration hervorgerufene Rückwirk-
ung, die ohne Geistreaktionen ertragen wird, erweckt magische Kräfte 
und  Fähigkeiten,  weil  sie  zur  Erkenntnis  vom Wesen  des  Werdens 
führt. Die karmischen Ergebnisse beliebiger Art können aus unserem 
Lebensweg geräumt werden, die bisher im latenten Zustand sind und 
sie daher begriffen werden können, weil das innerliche Ungleichgewicht 
beseitigt ist durch die Tiefe der Konzentration zweiter Stufe,  Dhyana. 
Die anhaltende Konzentration (Dhyana) ist eine unerlässliche Voraus-
setzung für die Erkenntnis des innersten Ichs. Die Erkenntnis des inner-
lichsten Ichs und die ständige Konzentration (in Dhyana) ist ein Vor-
gänger der bewussten Vereinigung, die Samadhi heißt. Durch die Ver-
wirklichung von Samadhi taucht der Mensch gänzlich in die Sphäre der 
reinen Leere unter. Die Sphäre der  klaren Leere ist eine Heimat für 
den, der sich im Zustand der Vereinigung, im Samadhi befindet. Der 
Vereinigungszustand, Samadhi ist zweier Art. Einerseits mit dem Be-

207 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wußtsein, welches den Begriff  der Dualität  aufweist,  andererseits mit 
dem nicht-differenzierten Selbst-Bewußtsein. Die erste Art vom Sama-
dhi vermittelt Sinneskontakte zwischen dem Mensch und den geistigen 
Intelligenzen.  Resultierend  daraus  sind  bunte  Erlebnisse  und  auch 
nützliche Erkenntnisse in der Sphäre der materiellen Erscheinungen, 
Erlebnisse  der  Glückseligkeit  sowie  eine  Umgestaltung  der  Natur 
(Natürlichkeit) und eine Denkensänderung, einige sonderbare seelische 
und geistige Fähigkeiten. Ist das Bewußtsein von den gröberen psy-
chisch-physikalischen Schlacken befreit, die aus der Wahrnehmung der 
materiellen Welt stammen, und klebt man an nichts weltlichem, erreicht 
man eine höhere Art  des Vereinigungsstandes.  Durch das Erreichen 
dessen ist der Mensch vom Gefühl der seelischen und geistigen Ein-
schränkung befreit, denn schon bei der geistig-befreienden Bestrebung 
auf der Mentalebene übte er sich in der Loslösung vom groben Material 
der sinnlichen Welt. Die Welt der Formen kann auf den Menschen nur 
insofern den Einfluss haben, als er mit ihr in Verbindung ist entweder 
auf der Bewußtseinsebene oder mittels der Wahrnehmung oder durch 
die innerliche (psychische) Stellung. Sobald die Verbindung unterbro-
chen ist, entstehen Bedingungen zur Befreiung. Hiermit wird die For-
derung unterstützt, das technische Konzentrieren gleichzeitig mit dem 
Nicht-Haften zu üben. 

Lehrsätze
Der Zweck der Konzentrationsanstrengung ist die Erkenntnis der Me-
thode,  wie  das  Ich  vom Körper  zu befreien ist,  was  eine  Voraus-
setzung der geistigen Freiheit im überpersönlichen Sinne ist. Aus dem 
Grunde ist die Konzentration im höchst wachen Zustand auszuführen. 
Man darf sich jedoch mit seinem Bewußtsein in keine differenzierten 
Bewußtseinszustände verlieren, auch darf er sich auf keine Wellen von 
Gefühlen und anderen Geistzuständen fesseln, weil  er psychisch ins 
Karma anderer Art  übergehen würde. Die Gefühlswellen und andere 
geistliche Zustände sind nämlich nur eine andere Äußerung der inner-
lichen, durch die Willenskraft unterdrückte Schwellungen, deren Beob-
achtung die richtige Konzentration ermöglicht. Unter diesen Umständen 
erlebt man nicht das, was einem bestimmt ist im Körper des mensch-
lichen  Wesens  zu  erleben.  Der  Mensch  wurde  untreu  seiner  Lage 
(seinem Zustand) und statt in der inneren Harmonie verknüpft mit der 
Anschauung auf Gott oder göttliche Qualitäten zu leben, bewegt er sich 
mit  dem  Bewußtsein  in  dunkler  seelischer  Sphäre  und  sammelt  er 
andere unerwünschte Nebenerlebnisse.  Aus denen gewinnt  er  keine 
erforderlichen  Lebenserfahrungen.  Da  es  möglich  ist,  die  Lebenser-
fahrungen nur  so  zu  gewinnen,  daß man mit  seiner  analysierenden 
Aufmerksamkeit  in seinem Körper verbleibt;  muss er dabei  sich des 
reinsten und innerlichsten Wesens bewusst werden. Die Konzentration 

208 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

des Sinnes (der Aufmerksamkeit) auf das reine Ich und gleichzeitiges 
vollkommenes  Bewußtsein  des  Körpers  und  auch  der  seelischen 
Äußerungen bringt die Erleuchtung, weil unter diesen Umständen das 
Licht des höheren Prinzips (des beobachtenden Ichs oder Geistes) die 
niedrigere  Prinzipe  erleuchtet,  in  denen  das  Bewußtsein  des  Uner-
leuchteten siedelt. Werden die niedrigeren Prinzipe des Daseins vom 
Bewußtsein ausgeschlossen, kann dann nicht einmal bei der yogischen 
Bemühung das Licht des höheren ICHs nach unten in die niedrigere 
Natürlichkeit durchdringen, so daß es nur die Sphäre erleuchtet, in der 
es siedelt. Unter diesen Umständen gewinnt der Mystiker Erkenntnisse 
sowie Erfahrungen in abstrakten Sachen, während er im niedrigeren 
Sinne auf einer Stufe verbleibt. Denn die Vorrückung im Erschaffungs-
rang ist bedingt von der Übertragung des in höheren Sphären gewon-
nenen Wissens in die Elemente, die niedrigere Natürlichkeit formen. Es 
ist nicht nötig, die höheren Prinzipen der menschlichen Natürlichkeit zu 
erleuchten, weil diese erleucht sind, und es ist zwecklos, das Licht ins 
Unterbewußtsein zu übertragen, weil man als eine Wirklichkeit nur das 
begreifen kann, was ins Bewußtsein eintritt.  Das bewußte Fassungs-
vermögen in der Sphäre der Gegenständlichkeit einzuhalten und dabei 
das Konzentrationsobjekt  im Bewußtsein  zu halten ist  eine Entwick-
lungsübung.  Unter  diesen Umständen leucht  das Licht  des höheren 
Ichs durch das Gefäß der niedrigeren Natürlichkeit. 

Wenn das Licht des höheren ICHs das niedrigere Ich durchdringt, 
identifizieren sich dann die beiden Ichs miteinander und hierdurch 
wird die Vollkommenheit erreicht. 

Die  Verwirklichung  dessen  stoßt  jedoch  auf  bestimmte  Hindernisse. 
Diese  sind:  Die  Erliegungen  den  Neigungen  der  niedrigeren  Natür-
lichkeit, vorübergehende Verluste des Bewußtseins von äußerer Welt, 
die Unaufmerksamkeit, unrichtige Ansichten und seelisches Chaos. Der 
niedrigeren Natürlichkeit müssen wir Widerstand leisten. Das ist mög-
lich, indem wir ihre Ausdrücke erkennen. Das Bewußtsein der Sachen 
aus der sinnlichen Welt, die natürlichen Ausdrücke des Fühlens und die 
Sinneswahrnehmung sind die Äußerungen der  niedrigeren Natürlich-
keit,  welche  das  geistliche  Wachstum  bremsen  und  verlangsamen. 
Wenn  die  sinnlichen  Dinge  auf  den  Menschen  nicht  einwirken,  und 
trotzdem er  sich  die  höchste  seelische Aktivität  bewahrt,  beweist  er 
damit,  dass er  sich beherrscht.  Von vorübergehenden Verlusten des 
Bewußtseins  (in  der  Sphäre  der  sinnlichen  Erscheinungen)  ist  der 
betroffen, wer auf das Bewußtsein des Körpers während der Konzen-
tration nicht achtet. Es ist nötig, sich bei strengem wachen Bewußtsein 
zu halten, bis zum Augenblick der geistigen Wiedergeburt, und das Ver-
fallen der seelischen Unbeweglichkeit zu vermeiden, die so leicht den 

209 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Übenden befällt, der die Leere als den Stützpunkt oder Stützstand für 
seine  Konzentration  nimmt.  Dann  bringen  die  mystischen  Übungen 
reale geistige Ergebnisse. Die Unaufmerksamkeit (aller Art) muss man 
durch  die  Erhaltung  eines  Gegenstandes  im  Sinn  (im  Bewußtsein) 
wegschaffen. Hierdurch lässt sich der Mensch mit seinem Bewußtsein 
in sich selbst nieder. Die unrichtigen Anschauungen werden beseitigt, 
indem man keine Schlussfolgerungen über die für ihn abstrakten und 
unbegreiflichen Sachen tut, die sich ihm in den Sinn zu Betrachtungen 
aufdrängen.  Das seelische Chaos überwindet  man durch das Nach-
denken über angenehme und befriedigende Sachen. Damit  schwingt 
man sich seelisch in reine Sphären empor. Um sich In die reine Sphäre 
innerlich zu übertragen, muß man bestrebt sein, sich gut in der Sphäre 
des eigenen Körperwesens zu vergegenwärtigen, denn dies führt zur 
Verbindung beider Wesen oder der Natürlichkeiten seines Wesens. Nur 
eine  Sphäre  wahrzunehmen  ist  ein  Merkmal  der  geistlichen  Unvoll-
kommenheit.  Wenn wir das vernichten, was wir  als Begrenzungsfak-
toren bezeichnen können, werden wir erlöst sein. 
Hiermit ist der Weg zur Vollkommenheit abgeklärt.

Begleiterscheinungen und Ergebnisse
Der  Sinn  kann  durch  die  Aufmerksamkeit  zu  physischen  oder  psy-
chischen Tatsachen oder sogar zur Leere des Absoluten geführt wer-
den. Hinsichtlich des wesensverschiedenen Charakters der Objekten, 
zu denen die Konzentration geleitet werden kann, kommt es ebenfalls 
zu ungleichartigen Begleiterscheinungen in der geistigen Anstrengung. 
Die vorzüglichsten Reaktionen ergeben sich aus der Konzentration des 
Sinnes oder der Aufmerksamkeit  auf die reine Leere. Ob die Sinnes-
welt bildende Kräfte ausgewirkt (d.h. durch die Sinne oder physikalisch 
feststellbar und daher ins Bewußtsein tretend) oder latent (d.h. außer-
halb der Grenze möglicher Wahrnehmung und darum dem Bewußtsein 
entschwindend) sind, verhindern sie immer den Erwerb der klaren Ein-
sicht  in  die  Wirklichkeit.  Mystische  Übungen  (nämlich  Konzentration 
von  Sinn  und  Aufmerksamkeit)  weisen  eine  Entwicklungslinie  auf. 
Zunächst  beziehen sie sich auf  das grobe Material  (den physischen 
Körper), später auf alle psychische Komponenten, und allerspätestens 
auf die reinsten und unfühlbaren Qualitäten, die in der konkreten Auf-
fassung das Bewußtsein bilden. Dieser Vorgang ist von der Geistes-
verfassung abhängig. Der nicht übende Mensch beherrscht sein Gemüt 
nicht, so daß dieses bei ihm zersplittert ist und daher nur für die Tätig-
keit auf der Ebene der Differenzierungen befähigt ist. Oder es ist auch 
tauglich,  sich  auf  ein  grobes  Objekt  (den  Körper)  zu  richten.  Der 
Charakter  der  Reaktion  auf  diese  Konzentrationsart  liegt  in  direkter 
Beziehung zum Charakter des Gemütsinhaltes. Der Sinn, der in diesem 
Strebenszustand keine Eindrücke mehr aus der Sinneswelt erfordert, 

210 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

erfüllt den Strebenden mit Kräften von innerlicher Erbauung, geistigem 
Entzücken  und  mit  Freuden  bis  Glückseligkeit.  Darum  führt  solche 
Geistesverfassung  rasch  zur  Konzentration,  die  einen  Läuterungs-
charakter hat. 

Wenn  aber  die  freudige  Stimmung  aufgrund  äußeren  Ursachen 
vermittelt  wird,  erweist  es  sich  später  als  ein  Verfall  in  die 
tamasische Leere,  aus welcher geistige Depression,  Unkenntnis 
und Erstarkung der Triebe entstehen. 

(Über magisch-mystische Fähigkeiten)
Ist der Geist jedoch von äußeren Geschehnissen zerwirkt, kann es die 
Ursache einer Erkrankung sein. Wenn sich die Konzentration vertieft 
und so verfeinert,  daß sie  auf  der  Ebene psychischer  Dispositionen 
wirkt, wo sie in die potentialen schöpferischen Kräfte und Elemente ein-
greift, bewirkt sie Reaktionen der Astralwelt. Der Charakter der Reak-
tionen entspricht der Natur vom eingegriffenen Milieu, und sein Char-
akter steht in direkter Beziehung zur Natur von Denken, Fühlen und 
Tun. Permanente Konzentration, die sich auf den psychischen Bereich 
fesselt,  bietet  die  Möglichkeit,  die  primären  Änderungen  im  Inneren 
wahrzunehmen, was sich als die Fähigkeit kundgibt, die wir  Voraus-
sicht nennen. Psychische Natürlichkeit als der Stützpunkt für die Kon-
zentration resultiert im Erwecken von besonderen seelischen Kräften, 
Fähigkeiten und Wissen. Die Festigung des Bewußtseins im Sinne und 
im seelischen Bereich bietet die Möglichkeit des bewußten Austretens 
aus dem Körper in die Astralwelt, weil die psychische Natur nicht von 
den Wänden der Körperlichkeit begrenzt ist. Die Konzentration auf das 
Licht  und  die  Kraft,  begleitet  mit  dem  Bewußtsein  in  psychischer 
Wesenheit  und  gleichgeschaltet  in  die  fiktive  Stelle  des  Nervenzen-
trums im Nabelbereich (Manipura), führt zur Entfaltung der Fähig-keit, 
bewusst mit Geschöpfen der Astralwelt und niedrigerer Himmels-welt 
zu verkehren. Die Beobachtung von Änderungen in der Geistes-sphäre 
des  eigenes  Daseins bei  gutem Selbst-Bewußtsein  und  geho-bener 
Laune gilt als die Konzentration hoher Stufe. Aus diesem Grunde ist 
diese höchst erstrebenswert. Sonstige Konzentrationsformen vermitteln 
lediglich Erlebnisse aus Beziehungen mit Gebilden der Astralwelt, die 
personifizierte Geisteszustände oder die Tätigkeit der Leute darstellen. 
Der nicht erkennende Mensch schreibt  diesen Erleb-nissen aufgrund 
ihrer Natur eine hohe Qualität und Bedeutung zu, in Wirklichkeit aber 
bedeuten  diese  keine  fortschreitende  Durchgeistung,  weil  sie  in  die 
Sphäre der Differentiationen gehören. 
Die Konzentration auf die Leere, die positives Potential der physikal-
ischen Kräfte enthält, führt zum Begreifen der Natur des Absoluten. 
Ist das Absolute begriffen, kann der geistig wachsende Mensch hinein 

211 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

aufgesogen werden. Das Ergebnis der Absorption ins Absolute ist die 
Kraft und Tauglichkeit, die ermöglicht, die Sphären von Reaktionen zu 
vermeiden. Das Verharren in dieser Leere vervollkommnet den Geist 
des Individuums, das darein aufgesogen wurde, weil sie die Sphäre un-
differenzierter  Ruhe  ist,  aus  welcher  man  alle  Wechsel  beobachten 
kann,  die  in  der  Erschaffungssphäre  auftreten.  Die  Wahrnehmung 
dieser ist eine Voraussetzung für ein Verständnis über die Möglichkeit 
der Beherrschung (der kosmischen Kräfte). Geht der Fluß der durch die 
Konzentration  erstärkten  Kräfte  in  die  Sphäre  vom  Geschehen,  so 
ermöglicht  das  nicht  die  Ursachen  vom  Werden  (Entstehen)  zu 
erkennen, sondern bringt es Reaktionen ganz anderer Art hervor. Die 
Sphären des Geschehens (Prozesse) gehören in verschiedene Körper-
lichkeitsstufen und entsprechen den Hüllen,  die die Menschlichkeits-
monade (um das wahre ICH herum) bemänteln. Diese Hüllen sind: 

1. Materieller Körper 
2. Der Körper von Trieben (impulshafte Energien)
3. Der Körper von Lebenskräften (pranischer Körper)
4. Der Mentalkörper
5. Der Körper vom Verstand 
6. Der göttliche Körper 
7. Das (wahre) ICH.

(Über Wissenserwerb durch Konzentrationen)
Die Reaktionen dieser Körper werden durch die Konzentrationsqualität 
hervorgerufen.  (1)  Die  Konzentration  auf  den  Körper  (seine  Form) 
erweckt das Gefühl vom Zittern  (Vibrieren). (2) Aus der Konzentration 
auf die Lebenskräfte ergibt sich die Erkennung und Möglichkeit diese 
zu lenken. (3) Die Konzentration auf die Ruhe (Leere), die nach der 
Unterdrückung von Wahrnehmung, Denken, Einbildungskraft  und An-
regungen zu jedweder Tätigkeit  auftaucht,  bietet  die Möglichkeit,  mit 
dem Bewußtsein sich über die spontan tätige psychische Natürlichkeit 
zu erheben. (4) Die Konzentration auf ein Objekt besonderer Art bringt 
andersartige  Erkenntnisse.  (5)  Die  Konzentration  auf  andere  Men-
schen, die der Yogi für eine Vorstellung oder Silhouette ihres eigenen 
wirklichen Geschöpfes hält, bringt die Erkennung ihrer geistiger Stufe. 
(6) Die Konzentration auf das räumliche Unendliche bietet ein Gefühl 
der  Freiheit  und  insbesondere  die  der  Lockerheit.  (7)  Die  Konzen-
tration auf einen Punkt in Elfenbeinfarbe zwischen den Augenbrauen 
bringt die Wahrnehmung der Geschöpfe von höheren Sphären sowie 
die Möglichkt zum Verkehr mit denen. (8) Durch die Konzentration auf 
das innere ICH erreichen wir die Erkennung der innersten Natur. (9) Die 
Konzentration  auf  Nichts,  aus  welchem  alles  entstand,  bringt  die 
geistige  Erlösung.  (10)  Die  Konzentration  auf  die  Organe  (Körper-

212 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

instrumente)  und psychischen (Nerven-)  Zentren macht  ihre  Energie 
frei.  (11) Die Konzentration auf  den nächsten höheren geistigen Zu-
stand in der Linie eigener geistiger Entwicklung ermöglicht, diesen zu 
realisieren. (12) Die Konzentration auf das psychische Nervenzentrum 
im  Afterbereich  und  auf  höhere  psychische  Nervenzentren  bringt 
evidentes Durchleben einzelner Phasen der geistigen Entwicklung. (13) 
Das Verharren des Bewußtseins außerhalb des Tätigkeitsbereichs führt 
zum  Aussteigen  aus  dem  Kosmos  vom  Karma.  (12)  Durch  die 
Unterdrückung  der  Sinnestätigkeit  wird  einerseits  die  Fähigkeit,  die 
unsichtbare  Welt  wahrzunehmen,  erweckt,  andererseits  wird  die  ge-
wöhnliche  Wahrnehmung  erweitert.  (13)  Die  Unterdrückung  der  Le-
bensfähigkeit  triebhafter  Natürlichkeit  bewirkt,  daß die höhere Natür-
lichkeit zu Tage tritt. (14) Die Unterdrückung von Neigungen (Zuneig-
ung,  Abneigung,  Liebe,  Hass,  Mitleid,  Grausamkeit  usw.)  führt  die 
Vereinsamung und das Wissen herbei.  (15) Die analytische Konzen-
tration  auf  bestimmte,  einzeln  hervortretende  Geisteszustände  führt 
zum  Erkennen  verschiedener  karmischer  Sphären.  (16)  Die  Unter-
drückung  vom  SelbstBewußtsein  im  Sinne  eines  bestimmten  (aus-
geprägten) Ichs verursacht die Allgegenwart. (17) Die Konzentration auf 
das eigene Wesen als auf ein Objekt, das durch die kontemplative Kon-
zentration durchgedrungen wird, führt zur Erkennung der Durchgänge 
von Willen, Bewußtsein und Ich. (18) Die Erkennung dieser ermöglicht 
in die Körper anderer Leute einzutreten und auch die Frage der Un-
sterblichkeit mittels bewußter Seelenwanderung aufzulösen. Da diese 
sämtlichen  Sonderarten  der  Konzentrationen  in  einer  direkten  myst-
ischen Entwicklungsreihe liegen, kommt man zu genannten Ergebnis-
sen auch bei der gewöhnlichen mystischen Anstrengung, weil auf die-
ser Linie die Konzentration vertieft und verfeinert werden muss, denn 
es ist  eine natürliche Folge der  ständigen Übung (geistiger  Bemüh-
ung). Und so kann auch ohne philosophische Kenntnisse der Mensch 
beim ständigen Bestreben alle  erwähnten Ergebnisse erreichen.  Die 
Lehre über den Weg zur Vollkommenheit ist sehr einfach. Aber die 
Leute komplizieren sie, weil sie nicht die erforderliche Kraft haben, vor-
nehmlich die sämtlichen Abhandlungen zur Lehre (Vorschriften) umzu-
setzen. Darum wollen sie die Hilfe in leblosen oder sogar schädlichen 
philosophischen Konstruktionen finden. Wenn sie jedoch all diese Kon-
struktionen ausschlagen (wegwerfen) und beginnen, die Anweisungen 
der Lehre weisungsgemäß zu verwirklichen, erreichen sie positive Er-
gebnisse ganz natürlich und sind durch das wahre Streben vor weg-
reißenden Hindernissen geschützt. Dies sei ein sehr gutes Vorzeichen.
 
Eingang in die Mystik allgemein
Für den Weg der technischen mystischen Anstrengung ist seelisch und 
karmisch derjenige ausgerüstet, der durch die Moralerziehung, die er 

213 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

durch entweder mit verdienstvollem Karma ausgestattete Geburt oder 
langdauernde Moraldisziplin oder durch definitiven Verzicht auf die Welt 
gewonnen hatte, eine solche Stufe der geistigen Säuberung erreichte, 
daß ihn keine Sache mehr aus der Sinneswelt berührt, so daß er ganz 
ungestört  im Zustand vom klaren Bewußtsein und SelbstBewußtsein 
verharren kann. 
Solange diese Bedingungen dauern, kann er im technischen Streben 
ohne Unterbrechung fortsetzen. Wenn diese jedoch aufhören, muss er 
die  Moraldisziplin  wiederaufnehmen und  dabei  verharren,  bis  er  die 
Reinheit  seines  Bewußtseins  wiedererlangt.  Außerdem  muss  er  die 
ganze Zeit, während er die geistige Bemühung wiederholt, die höchste 
Macht (Gott) um den Schutz auf dem weiteren Weg nach mystischen 
Erfahrungen in der praktischen Mystik begehren. Er soll sich daher von 
den letzten amoralischen Schlacken befreien, die seine Einsicht verun-
reinigen, so daß er ständig auf die sittliche und seelische Reinheit be-
dacht  ist.  Er  muss sich  dieser  Schlacken  so  entledigen,  daß er  für 
seinen täglichen Bedarf den Wunsch des Guten für alle Geschöpfe 
sowohl auf Erden als auch in geistigen (astralen) Bereichen zu halten 
anfängt.  Dann kann er  an die heilige Abhaltung (Bemühung) heran-
treten, deren Prinzipien (in Stufen) lauten:

Anweisung Stufe 1 
1. Die weltlichen Gedanken, spontanen (animalischen) Gefühle und de-
pressive Geisteszustände ausrotten. 
2.  Das  Interesse  für  alle  weltliche  Sachen  und  Geschehnisse  ver-
nichten, die ihn direkt nicht berühren. 
3.  Die  Körperpositionen  und  die  physische  sowie  seelische  Ruhe 
zwecks der Harmonisierung des Inneren und gesamten Wesens über-
haupt üben. 
4. Sich in der Wachsamkeit, Aufnahmefähigkeit, äußeren Frische und 
Lebhaftigkeit in der Welt üben. 
Diese Disziplin resultiert in der Harmonisierung des Inneren und in der 
Vereinigung der Geisteskräfte unter der Kontrolle des Willens und des 
Bewußtseins,  und  dieser  Zustand  wandelt  sich  ins  Dharana  (siehe 
Kapitel „Konzentration Ein-Punktheit“).

Anweisung Stufe 2 
1. Das eigene Wesen, vor allem den Körper, beobachten, und dieses 
sich im Bewußtsein vergegenwärtigen. 
2. Beten, oder die geistlichen Denksprüche aufsagen, oder sich seel-
isch dazu erheben, was sich durch göttliche Qualitäten auszeichnet, für 
welche z.B. die Begeisterung, Glücksgefühle und Sehnsucht nach dem 
Guten gehalten werden. 
3. Unaufhörlich die höheren Anweisungen und Rezepte einhalten, die 

214 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

sich an das höchste Ziel heften – nämlich an die geistige Befreiung. 
4. Verharren in der Geistesdisziplin, die gewährleisten soll, daß die my-
stische Bemühung nie wegen Zweifeln oder Schwanken verlassen wird. 
Aus dieser Anstrengung muss sich die erstrebenswerte Seelenorien-
tierung  (zu geistiger Welt oder Ideal) ergeben, und dabei müssen die 
Bedingungen  zur  Entwicklung  der  mystischen  Qualitäten  ge-
wonnen  werden;  nebstdem wird  auch  die  Kontrolle  über  die  see-
lische Tätigkeit und Tendenzen erreicht. 

Anweisung Stufe 3 
1. Durch die gut kontrollierte seelische Entzückung (Ekstase) die See-
lenruhe hervorrufen. 
2. Sich selbst,  vornehmlich den eigenen Körper, sich im Bewußtsein 
vergegenwärtigen, und auf diese Weise mit eigenem Wesen diese See-
lenruhe teilen, die sich in überweltlichen Stimmungen äußern muss. 
3. Nach der ständigen Durchdringung des ganzen Wesens von guten 
Geisteszuständen streben, die sich in glückseligen Gefühlen spiegeln. 
4. Die Aufmerksamkeit nur diesen glückseligen Gefühlen unter ununter-
brochener Kontrolle der Zustände vom täglichen Bewußtsein widmen, 
damit alle Entzückungen beherrscht werden. 
Das Ergebnis dieser Bemühungen ist die Entwicklung des göttlichen 
Durchlebens  und hiermit  des Zustandes vom  Dhyana,  dessen Ten-
denz zur göttlichen Entzückung, zum Samadhi, ist. 

Anweisung Stufe 4 
1. An sich in göttlicher,  aber gut  kontrollierten Entzückung (Ekstase) 
denken, was eine klassische mystische Konzentration ist. 
2. Mit Bewußtsein in völliger Vereinsamung (Unabhängigkeit) mit der 
Tendenz zur Göttlichkeit verharren. 
3. Die Wahrnehmungen, die Auffassung (Beurteilung), das Bewußtsein 
und das Atmen vor alledem schützen, was nicht  das Absolute,  bzw. 
undifferenzierte Transzendenz ist. 
4. Das Bewußtsein des eigenen Wesens von der Abhängigkeit von Zeit 
und Raum entbinden, und deshalb auf nichts reagieren, was gesehen, 
gehört,  gefühlt,  festgestellt,  wahrgenommen  werden  kann,  d.h.  in 
absoluter  seelischer  Regungslosigkeit  verharren,  im klaren Licht  der 
vollkommenen  Freiheit  mit  Bezug  auf  das  eigene  Wesen,  die  der 
Mensch normal empfingt, und dessen er ganz normal bewusst werden 
kann. 

Das Ergebnis wird die  geistige Einswerdung mit der Gottheit oder 
Absoluten  sein,  d.h. das Samadhi als (der Zustand der) Erlösung 
und des Trikaya zu Lebzeiten.  Siehe auch Kapitel  „Was sind Jha-
nas?“.

215 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das größte Hindernis

Der  Autor  war  sich  nicht  sicher,  ob  der  diese  Abhandlung  ver-
öffentlichen soll,  aber der Neo-Buddhismus mit  seiner Vereinfachung 
der  Praxis  macht  dies  notwendig,  die  da  lautet:  zuerst  Meditieren, 
dann  folgt  der  Rest. Damit  soll  das  Verständnis  geweckt  werden, 
warum das Endziel von keinem oder nur von wenigen erreicht wird. Die 
Abhandlung ist eine Übersetzung aus dem Englischen des Kapitels „the 
greatest hindrance“ aus dem Buch „yoga and buddhism in the life of a 
contemporary person“.  Was also ist  das größte Hindernis,  wenn ein 
Bodhisattva in die Menschen von heute hineinschaut? Es ist dies die 

Selbstverlogenheit
und das wird hier nun erklärt.

Es gibt keinen anderen Pfad zu Wissen über sich selbst, über andere, 
über die Menschheit und der ganzen Welt im allgemeinen als den des 
Pfades der  spirituellen Entwicklung,  den mystische Pfad.  Er  beginnt 
beim Eintreten ins eigene Wesen durch bewußtes Denken und Beob-
achtung aller Prozesse, die darin stattfinden. Trotzdem erreichen viele 
nicht  dieses  Wissen.  Die  Gründe  dafür  sind,  daß  eine  Person  sich 
selbst und die Welt  sehr oberflächlich sieht und daß sie ihr eigenes 
Verhalten  nach völlig  falschen Kriterien  beurteilen.  Besonders  dann, 
wenn sie religiös sind, ergeben sie sich oft der Selbsttäuschung, daß 
das entscheidende Kriterium wohl ein einwandfreies (tadelloses) Ver-
halten des eines Bürgers sei: sie töten nicht, stehlen nicht oder machen 
nicht  den Weg frei  zu  ungezügelten,  hemmungslosen Begierden für 
erotische Entladungen und vielleicht leben sie ein harmonisches Fami-
lienleben. Sie denken, wenn sie sich so benehmen, dann haben sie 
bereits alle moralischen Anforderungen der spirituellen und religiösen 
Lehren erfüllt - und so ist alles in Bezug auf die Moral bereits in per-
fekter Ordnung, was sie selbst betrifft.

Jedoch  habe  ich  bereits  erwähnt,  daß  der  Pfad  der  geistigen 
Entwicklung, der mystische Pfad oder ein anderer, der wahrlich zum 
Wissen über sich selbst, über andere und der ganze Welt führt, anfängt 
mit dem Eintritt  des bewußten Denkens in das eigene Wesen hinein 
und mit der Beobachtung aller Prozesse, die darin auftreten. Dies ist 
eine  Angelegenheit  sowohl  von  mentaler  als  auch  von  moralischer 
Anstrengung. Und vom moralischen Standpunkt aus gesehen reichen 
die Modifikationen des persönlichen Verhaltens auf der Oberfläche der 

216 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

leichtfertigen  Tugenden  der  sogenannten  "gesetzestreuen  Bürger" 
nicht mehr länger aus. 

Der  gesetzestreue  Bürger  vermeidet  immer  die  Konfrontation  - 
wann immer, wo immer und in jeder Art und Weise – wegen der 
Mißbilligung der Gesellschaft, in deren Zentrum er oder sie lebt und 
die sein oder ihr Benehmen beobachtet (und beurteilt). 

Aus dem Betrachtungswinkel  der spirituellen Lehren ist  die Meinung 
der Gesellschaft, in deren Zentrum er lebt, völlig unerheblich. Die ein-
zige Sache, die immer zählt, ist, ob eine Person korrekt und aufrichtig 
die  Entpersönlichung praktiziert. Und Entpersönlichung? Die einzige 
Art  und Weise dies zu messen ist,  ob eine Person die persönlichen 
Wünsche, Verlangen, Begierden und Neigungen respektiert oder nicht 
respektiert,  ob  sie  also  diesen  erliegen  (nicht  standhalten  können, 
biegsam sind) oder ob diese eine Versuchung für sie darstellen können, 
wenn sie ein selbstbeherrschtes Leben führen. 

Laß uns annehmen, daß jemand seit seiner frühesten Kindheit durch 
seine  familiäre  Umgebung  in  solch  einer  Weise  geprägt  (infiziert) 
wurde,  sich der Überzeugung zu unterwerfen bzw. sie anzunehmen, 
daß Mädchen zu verführen, sich zu betrinken, Tricks (Kunstgriffe) des 
Vertrauens zu verwenden, sich mit anderen Jungs in Kneipen auszu-
rasten oder zu prügeln oder anderer ähnlicher Dinge, falsch sind. Dann 
ist das ganz in Ordnung, jedoch nur bis zum Punkte, wenn diese Über-
zeugung sie dazu bringt, sich selbst im vitalen Sinne zu brechen und so 
zu einen "gesetzestreuen Bürger" zu werden, unfähig sich möglicher-
weise aggressiv zu benehmen, oder auch nur scheinbar destruktiv. In 
solch einem Falle steigen sie nicht in ihre Psyche hinab, wandern nicht 
den Pfad, der zu Wissen über sich selbst führt, über andere und über 
die  ganze  Welt,  sondern  eignen  sich  eine  beschädigte,  fehlerhafte 
Sichtweise  an,  daß  die  oberflächlichen  Tugenden  eines  "gesetzes-
treuen Bürgers" die wahre moralische Disziplin bedeuten. Diese Ein-
stellung vermittelt einer Person den realen Eindruck, wie wohl ein Pro-
totyp eines wahren Christen auszusehen hat, der auserkoren ist, die 
Barmherzigkeit Gottes (bzw. den Segen der Dakinis oder vergangener 
Buddhas) zu empfangen. 

In  Fragen  der  Sittlichkeit  und  speziell  in  der  Frage  der  erlösenden 
Sittlichkeit, wird die höchst wichtige Rolle durch das Ratio der Kräfte 
gespielt, der Kräfte der Aktionen und Reaktionen. Das bedeutet, wenn 
die menschliche Natur durch inkorrektes Benehmen gebrochen wurde, 
und nur  wegen dem hat  die Sittlichkeit  des sogenannten "gesetzes-
treuen Bürgers" ihren Platz in ihnen gefunden, dann beginnen die uner-

217 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wünschten  Manifestationen  des  Vitalen  in  schwachen,  undeutlichen 
Impulsen oder unterhalb der Schwelle der gründlichen, umfassenden 
Selbstbeobachtung  (Achtsamkeit)  zu  laufen.  Und  das  ist  ein  sehr 
ernstes (schwerwiegendes) Hindernis auf dem Pfad des stufenweisen 
Abstiegs  in  die  Tiefen  des  eigenen  Wesens,  d.h.  das  ist  schlecht 
(blockierend) für den Pfad des Wissens über sich selbst, über andere 
und über die ganze Welt. So eine Person sieht keinen Grund mehr für 
eine totale Reinigung (Läuterung), die auf einer kompletten Ausrottung 
der Neigungen (weltlicher Tendenzen) basiert, auf dem Weg der Ent-
wicklung einer absoluten Abwesenheit aller differenzierten Konzepte im 
Denkprinzip (Geiste) und die Zerstörung aller emotionalen Erfahrungen 
verlangt, anfangend mit den unglücklichen, mißlichen inneren Zustän-
den und endend mit den wonnigen, glückseligen. Sie haben sich der 
Überzeugung ergeben,  daß nur  diejenigen außerhalb der  Moral  und 
Sittlichkeit  sind,  welche  Mädchen  verführen,  sich  betrinken,  andere 
täuschen und sich mit anderen in Kneipen (Bars, Discos, Wirtshäuser) 
streiten  und  prügeln.  Nichtsdestoweniger  ist  bereits  der  Anfang  des 
sündhaften Benehmens im Denken präsent in Form differenzierter Kon-
zepte  und  gibt  den  emotionalen  Zuständen  jeder  Art  Wichtigkeit.  In 
Anbetracht  dessen  bedeutet  es  gar  nichts,  wenn  jemand  dem Sein 
eines Casanova davonläuft  und ein  Vater  einer  ordentlichen Familie 
wird mit zwölf oder nur einem Kind. Auch nicht eine kinderlose Ehe, 
auch nicht das Zölibat, würden eine Person moralisch machen auf der 
Linie der Gebote der spirituellen Lehren, wenn es den Verlockungen 
(Versuchungen) möglich ist, sich zu erheben oder sich durchzusetzen, 
eine  Frau  zu  haben  oder  sich  in  irgendeiner  anderen  emotionalen 
Erfahrung hinzugeben. 

Eine grobe, schwerwiegende Verletzung (Mißachtung) der moralischen 
Prinzipien der spirituellen Lehren beginnt in dem Augenblick, wenn eine 
Person ganz auf der inneren Ebene mit der sie umgebenden Welt kom-
muniziert, auch wenn so aussieht, als würden sie das in einer makel-
losen Art  und Weise tun.  Das deshalb,  weil  wenn eine totale innere 
Reinigung die höchste moralische Anforderung ist und dann sich einer 
Kommunikation mit der umgebenden Welt von physischen Interessen 
hingibt (ergibt), das auf diese Art die Teilnahme am Leben (und Treiben 
der  Welt)  bedeutet.  Und deshalb  ist  so  eine  Realisierung  der  kom-
pletten inneren Isolation absolut außer Frage gestellt. Der Blick einer 
Person, wie auch ihre anderen Sinne, sind nicht mehr länger auf das 
Wahrnehmen verschiedener Kategorien der  Leere ausgerichtet,  son-
dern nur auf das unklare, vernebelte (schleierhafte) Wahrnehmen der 
externen Phänomena. Von diesem strikten Standpunkt aus gesehen ist 
dies eine Weltlichkeit, welche der Grund für die innere Verdunkelung 
ist. Aus diesem Betrachtungswinkel wird die erlösende Sittlichkeit in der 

218 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Bemühung, sich selbst von der ganzen Welt der differenzierten Phäno-
mena zu  lösen,  ausgerottet.  In  den ersten  Etappen des  mystischen 
Pfades gibt es daher die Anstrengungen, sich von den Phänomena der 
materiellen Welt zu lösen - vorwiegend in Bezug auf Momente, wenn 
Impulse aufsteigen,  diese Phänomena als  Objekte der  Sinnesbefrie-
digung oder -freude (Gratifikation) zu ergattern. 

Zu dieser Loslösung ist offensichtlich mehr nötig als nur die Bändigung 
der turbulenten Begierden bis hin zum Ausmaß, wo ihnen erlaubt wird, 
sich  innerhalb  der  Grenzen  der  anscheinenden  externen  Tugenden 
eines  Bürgers  zu  entladen.  Alle  Neigungen  (Tendenzen),  denen  wir 
nachgeben,  sind  deshalb  zu  attackieren  und  auszulöschen.  Alles 
Wünschen (Begehren) hat bis zu einem solchen Grad unterdrückt zu 
werden, als daß diese Objekte der Sinnesbegierden zu einem Nichts 
für eine Person werden, aber zur gleichen Zeit müssen sie sich eine 
solche Klarheit des Geistes erhalten, als würden sie ihren Wünschen 
erlauben, ihren unbeherrschten Weg entlang zu rennen. 

Dieses sind also die Bedingungen zur Reinigung (Läuterung) auf dem 
Gebiet  der  Wahrnehmungen,  den ganzen Weg entlang bis  zur  ihrer 
Entleerung (Leer-Machen), und das symbolisiert auch jene Einsamkeit 
oder  innere  Vereinsamung,  welche  von  den  spirituellen  Lehren  von 
jedem Schüler dieser Lehren gefordert wird. Das Entstehen dieser Art 
von Vereinsamung ist eine Vorbedingung zum Erlangen des Wissens 
über sich selbst, über andere und über die ganze Welt. Dieses Wissen 
wird gänzlich makellos sein, sobald eine Person nicht mehr länger über 
die Tatsache trauert (jammert, ihr nachweint), daß sie der Welt entsagt 
hat. In anderen Worten, wenn sie nicht über ihr freiwilliges Asketentum 
jammert, so wird sie dann, glücklich und aufmerksam sein, klar sehen 
und die umgebende Welt beobachten, all was darin geschieht und all 
die Bestimmungen (Schicksale) aller seiner Bewohner. Dann können 
sie  unterscheiden,  daß  es  ganz  logische  Zusammenhänge  (Bezieh-
ungen)  gibt  zwischen  Aktionen  und  deren  Konsequenzen,  zwischen 
Verhalten und die daraus resultierenden Schicksale, wie auch die Tat-
sache,  daß alle  Ereignisse  in  der  Welt  der  Menschen sich  in  einer 
objektiven Relation (karmische Bindung)  mit  den Handlungen dieser 
Leute befinden. 

Wenn wir aus diesem Standpunkt heraus berücksichtigen, so erkennen 
wir, daß die  bewußte oder unbewußte Selbsttäuschung das größte 
Hindernis auf dem Pfad zur Selbsterkenntnis ist, verursacht durch eine 
seichte,  leichtfertige  und  unrichtige  Meinung  über  die  moralischen, 
sittlichen Mängel und Tugenden der Leute. Es ist notwendig zu wissen, 
falls  jemand  seine  Sinnesbegierden  (-wünsche)  belohnt  bzw.  ihnen 

219 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

nachgibt,  nicht  mehr  länger,  bzw.  überhaupt  nicht,  mit  der  erlös-
enden Sittlichkeit verbunden ist, welche die innere Vereinsamung oder 
Einsamkeit  erfordert,  egal  ob  in  der  Rolle  eines  Familienvater  oder 
eines Bürgers, der wegen der Beziehungen zu seinen Nächsten oder 
zu einem Kollektiv anderer Bürger in ihrer Gemeinde, ein Bier (oder 
was anderes) trinken geht. Er ist dann nur eine soziale Kreatur, in dem 
das Wissen über sich selbst,  über  andere und über die ganze Welt 
niemals entstehen wird. Die Gründe dafür sind rein psychologsich. Die 
Aktivitäten, die innerhalb dieser Beziehungen ablaufen sind nicht die 
Handlungen von Weisen,  was ja  immer einen Abstand verlangt  von 
dessen,  was  beobachtet  wird,  sondern  die  eines  Trottels.  In  ihrem 
Hintergrund  (Unterbewußtsein)  werden  immer  emotionale  Stimuli  in 
diesen  Handlungen  sein,  herbeigeführt  durch  die  Teilnahme  der 
Familienmitglieder,  weltlichen Lebenspartner  oder  von den Nächsten 
aus dem Bekanntenkreis. 

Die  spirituellen  Lehren,  deren  Zweck  es  ist,  jedem  Individuum  zur 
Selbsterkenntnis zu verhelfen und zum Wissen über die ganze Welt 
und allem, was darin geschieht, und um die Gefahr zu vermeiden, daß 
man in  der  scheinbaren moralischen und sozialen Integrität  stecken 
bleibt,  in  dem die Lehren ihre Schüler zu einer systematischen Ent-
wicklung ihrer elementaren Neigungen und Tendenzen bis zur vollen 
Reife (Breite) führen. Dies scheint im Widerspruch zu stehen mit der 
Entwicklung  der  erlösenden  Sittlichkeit.  Wie  auch  immer,  die  Ent-
wicklung dieser Neigungen (Tendenzen) wird absichtlich unterbrochen 
durch ihre Unterdrückung (Ausschaltung). Das kann mit dem Klettern 
auf eine Leiter verglichen werden, wo eine Stufe das Entzünden der 
sogar tiefst versteckten Neigungen in der menschlichen Natur bewirkt, 
während die nächste Stufe ihre Unterdrückung bedeutet - bis hin zur 
gänzlichen Ausradierung. Das führt zur Abstufung des Drucks wie auch 
des Widerstands, der immer im Gleichgewicht für das Resultat sein soll 
- zum Entstehen der Bemeisterung des eigenen Selbst. Und weil auch 
in derselben Zeit man aufmerksam darauf achten muß, daß das Be-
wußtsein während dieser Prozedur nicht überwältigt (überfordert) wird 
durch höchst intensivierte Impulse der animalischen Natur. Das Ergeb-
nis dieses ganzen Prozesses wird ein  vollkommenes Gleichgewicht 
des  Geistes  sein,  das  alles  um sich  herum  aus  einer  lösgelösten 
Beobachterposition sehen kann. Er oder sie wird alles wie ein Weiser 
beobachten können, der das ganze Leben versteht, denn es ist ihnen 
mithilfe dieses Training gelungen, was die Aktionen und die Reaktionen 
in der eigenen inneren Natur bewirken, innerhalb des eigenen Geistes 
(Bewußtseins) und dadurch erkennen sie auch, was die Aktionen und 
Reaktionen aller Leute bedeuten. Es ist daher ganz selbstverständlich, 
daß  es  nur  möglich  ist,  diesen  losgelösten  Betrachtungsstandpunkt 

220 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

durch die Abstufung der sensorischen Reize (Versuchungen) zu errei-
chen,  deren  Überwindung nur  möglich  wird  mittels  der  Anspannung 
(Anstrengung) des ganzen eigenen Willens. Der Ausdruck "mittels der 
Anspannung des ganzen eigenen Willens" bedeutet, daß die hoch-
qualifizierten  spirituellen  Lehren  den  Charakter  der  psychologisch 
wissenschaftlichen  Techniken  haben,  die  sehr  wirksame Werkzeuge 
(Mittel) in die Hände einer Person legen. Durch Anwendung dieser ist 
es möglich, viel Gutes für jene zu erreichen, die das als ihre Lebens-
direktive akzeptiert haben – aber auch für alle Menschen und für alle 
Nächsten.  Man muß sich nur  gemäß den Prinzipien der  erlösenden 
Sittlichkeit  (Moral)  benehmen,  die  immer in  diesen Lehren enthalten 
sind und von diesen Lehren auch vermittelt werden.  Zusätzlich kann 
man dies dazu sagen: der größte Feind einer sich spirituell  be-
mühenden Person sind hauptsächlich ihre charakterlichen Neig-
ungen,  die  sie  dazu  zwingen,  ihre  Sinnesbegierden  (-wünsche) 
zufrieden zu stellen. Und daraus folgt, es gibt überhaupt keine andere 
verläßliche Lösung zum Problem der  Ignoranz.  Weder  ein  stumpfes 
Temperament, noch ein von den Emotionen hinweggespültes, wird es 
jemals erlauben, den Gipfel der Entwicklung der potentiellen mensch-
lichen Möglichkeiten zu erklimmen. Diese Möglichkeiten können jedoch 
sicher  erlangt  werden,  durch  Stimulation  der  unrichtig  unterdrückten 
menschlichen Neigungen oder durch deren Unterdrückung (falls ent-
flammt), was immer gerade vorherrscht: die Hemmung (Unterdrückung) 
der spontanen Manifestationen der emotionalen Natur oder deren Ent-
wicklung bis hin zu ihren kompromißlosen (rücksichtslosen) Manifest-
ationen. Wenn wir Leute um uns herum beobachten, die von unerfüllten 
Begierden (Wünschen) geplagt werden, können wir immer daraus ent-
nehmen, daß es da einen Konflikt zwischen dem gibt, was die zu erlan-
gen wünschen und dem, wozu sie zu erreichen in der Lage sind. Die 
Wurzeln  dieser  Konflikte  sind  entwickelte,  unkontrollierte  Neigungen 
(Tendenzen). Seitdem aber die Neigungen die Eigenschaft der Multipli-
kation haben und des Stärker-Werdens haben, bringen sie, falls sie un-
kontrolliert  sind, eine Person immer in eine unglückliche (beklagens-
werte) innere Situation. Wenn jedoch eine Person diese zerstört, so ist 
das nur ein scheinbarer Sieg über diese Neigungen, denn sie trans-
formieren sich in traumartige Visionen und Wünsche, die die Tendenz 
haben, unbefriedigt zu verbleiben und deswegen entsteht der Eindruck, 
daß  ihr  Ungerechtigkeit  widerfährt.  Deshalb  müssen  die  geistigen 
Lehren  bis  zur  Wurzel  dieser  Dinge  vordringen.  Das  bedeutet,  daß 
zuallererst die Aufmerksamkeit der langsamen Entwicklung der Neig-
ungen gewidmet wird bis hin zum vollen Ausmaß, aber nur insoweit die 
volle Kontrolle über sie erhalten bleibt. Und warum hat man dann die 
ganze  eigene  Willenskraft  dazu  aufzubringen?  Durch  den  Wunsch, 
über das eigene Selbst Wissen zu erlangen, über andere und über die 

221 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ganze Welt nur zum Zwecke dem Leiden zu entfliehen und dies erfor-
dert  eine  innere  Entwicklung  und  anschließend  die  vollständige 
Kontrolle über sich selbst. Es ist niemals möglich, dieses Resultat zu 
erreichen,  wenn  die  Unterdrückung  (Hemmung)  der  Manifestationen 
des  Temperaments  bereits  eingetroffen  sind,  wenn  eine  Person  die 
volle Entwicklung seiner Neigungen erreicht hat aber sich deren Einfluß 
unterworfen  hat.  Deshalb  sind  die  notwendigen  Bedingungen  einer 
vollen inneren Gesundung wieder herzustellen. Für diese Situation gilt 
auch,  daß  das  Kriterium  einer  völligen  inneren  Gesundheit  eine 
adäquate Entwicklung der Begierden (Wünsche) und Neigungen ist und 
daß  das  Kriterium  der  spirituellen  Perfektion  über  diese  Begierden 
(Wünsche)  und  Neigungen  Kontrolle  erlangt.  Die  spirituellen  Lehren 
gründen  sich  im  Prinzip  auf  die  yogische  Methode.  Diese  Methode 
basiert auf mentale Drücke auf das Wesen, denn es ist bekannt, daß 
diese  Reaktionen  das  körperliche Wesen aktivieren.  Und weil  diese 
emotionale  Vitalität  in  der  Basis  des  Rumpfes  residiert,  wird  die 
Konzentration genau in diese Partien angewandt, um das Wesen der 
Begierden zu erwecken und voll zu entwickeln. So erlangt der Aspirant 
der  spirituellen Perfektion das Wissen über  sich  selbst,  das Wissen 
über  andere  und  über  die  ganze  Welt,  in  dem  er  oder  sie  die 
Konzentration einsetzt und mit deren Hilfe das Wesen gänzlich auf die 
emotionale Ebene hebt und durch die (anschließende) Kontrolle dieser 
Wesenneigungen die innere Widerstandkraft steigert. Die Neigungen in 
Form  von  Verlan-gen  dürfen  das  Bewußtsein  nicht  überwaltigen 
(überfluten) mit Dun-kelheit (Bewußtseinstrübung), denn das würde zu 
einem tiefen  Nicht-Wissen  (Stumpfheit)  führen  und  damit  würde  die 
Ignoranz (Unverstand) noch weiter vertieft werden. 

Daraus folgert,  daß die Konzentration in die Basis des Rumpfes nur 
solange praktiziert wird bis eine vitale Stimulation erreicht ist, die sich 
selbst  als  eine Steigerung der  Frischheit  und einer  allum-fassenden 
Wiederbelebung manifestiert. Die Aufmerksamkeit wird dann auf diese 
Manifestation der Vitalität gelenkt, d.h. erhöhen sich nun die Begierden 
oder nicht? Sobald auch nur die kleinste Inten-sivierung der Begierde 
(Wünsche)  feststellbar  ist,  wird  sofort  der  Wille  zur  vollständigen 
Unterdrückung  eingesetzt.  Das  wird  so  lange  fortgesetzt,  bis  eine 
völlige  innere  Gelassenheit  (Seelenruhe,  Beschaulichkeit)  erreicht 
wurde, eine totale Unerregbarkeit, und nach einer völligen Beruhigung 
in diesem Sinne werden die Schübe eines konzentrierten Denkprinzips 
wiederholt (neuerliches Anfachen mittels der Konzentration). Auf diese 
Weise entsteht eine weitere vitale Stimulation und die immer stärker 
werdende  Selbstkontrolle  über  das  entwickelte  (herausgelockte) 
Verlangen muß wieder und wieder alles in eine komplette Beruhigung 
überführen.  Das  wird  so  viele  Male  wiederholt,  bis  eine  evidente 

222 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gewißheit erlangt wird, daß die vitale (emotionale) Natur voll entwickelt 
wurde  und  voll  be-herrscht  (bemeistert)  ist.  (Anmerkung:  dies  sollte 
durch einen spirituellen Meister gesteuert werden)

Dadurch wird das Ziel der spirituellen, yogischen, buddhistischen und 
mystischen Praxis endgültig erreicht. Das eigene Wesen wird auf der 
Ebene der Gefühle als voll entwickelt identifiziert und, zu gleicher Zeit, 
können Versuchungen diese Person nicht mehr moralisch in die Irre 
leiten,  denn dieses Abgleiten (vom Pfad Abkommen) basiert  auf  der 
Nach-giebigkeit (Biegsamkeit) gegenüber den sensorischen und emo-
tionalen  Neigungen  (Veranlagungen).  In  diesem Falle  hat  die  myst-
ische Praxis eine Person auf die Spitze einer voll  entwickelten Men-
schlichkeit  geführt,  verbunden mit  einer  gleichzeitigen und vollständ-
igen Kontrolle über alle vitalen Manifestationen. Trotz alledem ist dies 
nicht  das Ziel  der  spirituellen Lehren.  Es ist  nur  eine ganz wichtige 
Etappe auf  dem Pfad der  integralen,  spirituellen  Entwicklung,  deren 
höchstes  Ziel  der  "Zustand  der  Existenz  ohne  Notwendigkeit  ir-
gendwelcher Stützen" ist. 

Niemand von denen, deren emotionale Natur  überdeckt  ist  vom Zu-
stand der torpedierten (beeinflußten, korrumpierten) Achtsamkeit, auf-
grund von Ignoranz oder durch Schädigung (Beeinträchtigung) seiner 
Manifestationen, kann jemals soweit kommen. In solchen Leuten mani-
festiert sich ihre menschliche Natur immer durch unbewußte Manifest-
ationen. Das ist der Beweis ihres begrenzten Wissens und ihr Selbst ist 
abgegrenzt (eingeschlossen), weil sie nicht in der Lage sind, ihre fik-
tiven (aber realen) Barrieren zu überschreiten. Und schon aus diesem 
Grunde muß die spirituelle Lehre, die immer einen Charakter der Psy-
chologie aufweist, die Aufmerksamkeit auf eine umfassende Entwickl-
ung der ganzen menschlichen Natur lenken. Wie auch immer, es gibt 
da  einen  beinhaltenden  Test in  dieser  Entwicklung,  einen  Test  der 
Willenskraft, wo der Schüler seine Fähigkeit unter Beweis stellen muß, 
daß alles im Bereich der Gefühle, des Denkens und der Achtsamkeit 
beherrscht (bemeistert)  werden kann.  Ohne diesen Beweis gibt es 
kein befreiendes Wissen. Deshalb trifft  eine Person auf dem myst-
ischen Pfad (auf dem Pfad des Wissen über sich selbst, über andere 
und über alles andere) auf das größte Hindernis. Die Hauptgefahr auf 
diesem  Pfad  besteht  darin,  daß  die  allumfassende  Selbst-Transfor-
mation nicht echt sein könnte, sondern nur scheinbar. Diese Hauptge-
fahr kann entweder auf der Modifkation der moralischen Oberfläche be-
ruhen, auf der Entwicklung scheinbarer Tugenden, die entweder in der 
Brechung eines gutentwickelten, positiven Temperaments wurzeln, das 
bereit zum Handeln war, oder es kann auf der  Selbsttäuschung be-
ruhen, in einem Sinne, daß wir unsere Untugenden (moralischen De-

223 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

fekte) nicht als Untugenden sehen, sondern sie als Tugenden ansehen 
- als moralische Vollkommenheit. So eine "moralische Perfektion" be-
steht darin, daß man über alles ärgerlich (wütend, enttäuscht) wird, nur 
nicht über die eigenen Manifestationen. 

Daher müssen alle jene, aus der Langzeit-Perspektive, die nach dem 
Wissen über sich selbst, über andere und über die ganze Welt streben, 
voll  und ganz ehrlich zu sich selbst sein und versuchen, das  Basis-
wissen zu  erlangen -  zuallererst  im Bereich eines entwickelten und 
unterentwickelten inneren Lebens wie auch in der Animalität,  als die 
Manifestationen einfacher Vitalität. Nur durch diese Ehrlichkeit können 
sie das Verstehen erwerben, daß die scheinbare Sittlichkeit (Moral), die 
einer Person ein perfekt korrektes soziales Benehmen attestiert, eine 
Spur einer inneren Zerstörung hinterläßt - eine Zerstörung der natür-
lichen Manifestationen des Temperaments,  der  Freiheit  des Geistes, 
von dem angenommen wird, daß er immer frei ist von furchterregenden 
Drücken, verursacht von Skrupeln bezogen auf die Begleitumstände. 
Wenn jedoch Neigungen, Geschmäcker und Begierden (Wünsche) eine 
Person  zu  einem  fleckenlosen  sozio-moralischen  Verhalten  führen 
sollten, so muß er oder sie dies verhindern. Sie müssen dann einen 
klaren,  entspannten  Geist  erzwingen,  auch  ohne  Verhaltensweisen, 
welche eine sozial-makelbehaftete Neigung zeigen, und mithilfe dieser 
Bemühung werden die makelbehafteten Neigungen niemals mehr für 
sie eine Versuchung darstellen. Nur das ist die  wahre Moral  (Sittlich-
keit), also die Moral einer Person, die nicht innerlich deformiert ist und 
die bereits innerlich frei ist – zumindest ein bißchen. 

Das Wissen über die psychologischen Beziehungen und Gesetze hat 
einer Person den Abgrund einer scheinbaren Moral zu zeigen, wenn er 
oder sie, wegen der Wirkung mächtiger makelhafter Neigungen, immer 
vorgeben,  sie  sind anders als  sie  wirklich  sind,  so können sie  den 
anderen nicht ihr wahres Gesicht zeigen, sie können nicht so wie im-
mer sein - "ihr Herz an ihrem Ärmel tragen". In so einem Falle belügen 
sie sich selbst  und die anderen,  denn sie können niemals in  einem 
permanenten Widerspruch zu sich selbst verweilen in Anbetracht ihrer 
Neigungen und (sonstigen) Verhaltensweise. Dieser  Selbstbetrug ist 
der zweite Aspekt des großen Hindernisses auf dem Pfad des Wis-
sens über sich selbst, über andere und über alles. Das wahre Wissen, 
das der spirituellen Vollkommenheit und Freiheit zugeordnet ist, kann 
sich somit niemals dorthin entwickeln, wo es einen Widerspruch gibt 
zwischen  dem,  was  im  Herzen  ist  und  dem,  was  in  den  sozialen 
Verhaltensweisen existiert. Denn es gilt für eine spirituell vollkommene 
Person, der Wissen über sich und alle anderen und über die ganze 
Welt erlangt hat, daß diese niemals in ihrem  Herzen etwas anderes 

224 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

hat als das, was offenkundig mit seinen Verhaltensweisen ist (über-
einstimmt). Das ist die (wichtigste) Hauptgrundlage für die wahre Ehr-
lichkeit - die Ehrlichkeit zu sich selbst, denn diese ist die wahre, weil 
darin keine Anzeichen von Widersprüchen zwischen dem Fühlen und 
dem Verhalten vorhanden sind. Eine solche Ehrlichkeit beansprucht die 
Realisation der Wahrheit, d.h. jener Tatsachen, welche zwischen den 
Handlungen und den Absichten in den Handlungen bei einem selbst, 
bei anderen und bei allen Leuten im allgemeinen, existieren. 

Falls  eine  Person  nicht  aufspüren  kann,  ob  hinter  den  Handlungen 
anderer  Intentionen  gleicher  Art  sind,  dann  sehen  sie  alles  falsch 
(fehlerhaft). Dies bedeutet Ignoranz, das sie in die Irre führt. Und falls 
sie  alle  Kontakte  mit  der  materiellen  Welt  unterbrechen würden,  sie 
würden nicht die Kontakte mit der unsichtbaren Welt unterbrechen, in 
deren  Zentrum  sie  leben  und  die  auch  jeden  täuschen  (betrügen, 
hintergehen), um davon zu profitieren, indem sie Kräfte (Energien) er-
langen  (abschöpfen),  die  von  diesen  Betrogenen  entweichen  (aus-
treten).  Und die Manifestationen durch Taten? Falls eine Person die 
moralischen Vorschriften der wahren spirituellen Lehren einhalten will, 
weil sie darin vertrauen und weil dies zum Erwerb von Wissen über sich 
selbst,  über  andere  und  über  alles  verhilft,  dann  sollten  sie  ein 
Gleichgewicht erzwingen zwischen dem, was sie wollen und dem, was 
ihnen erlaubt ist, wenn sie den moralischen Instruktionen dieser Lehren 
folgen  wollen  –  das  sollte  nur  auf  Kosten  der  unzulässigen  (uner-
laubten) Wünsche sein. Ansonsten kommen sie nie heraus (aus dem 
Fehlverhalten), sich selbst und die anderen zu belügen - denn dieser 
verlogene  Wille,  als  das  größte  Hindernis  auf  dem  mystischen 
Pfad,  behindert  immer  ihren Weg hin  zum erwünschten (befrei-
enden) Wissen. 

Daher haben sie aufmerksam (achtsam) zu sein im Erreichen einer 
solchen  Entspannung,  in  der  nur  diejenigen  verweilen  können,  die 
keine Widersprüche mehr in sich haben zwischen dem, was sie wün-
schen und zwischen dem, was sie vermögen oder was ihnen erlaubt ist 
-  ohne dabei die moralischen Vorschriften der erlösenden Lehren zu 
verletzen. Das ist der Weg zur Überwindung des größten Hindernisses 
(der  Selbstverlogenheit)  auf  dem eigenen mystischen Pfad  hin  zum 
Wissen über sich selbst, über andere und über die ganze Welt - auf 
dem Pfad hinführend zur Realisation des Zustands des Absoluten, hin 
zur spirituellen Freiheit. 

Daher ist es erforderlich, sich nicht selbst zu belügen!
Es ist  nötig,  die  eigenen Neigungen und das eigenen Verhalten bei 
ihrem richtigen (wahren) Namen zu nennen, so daß die Orientierung im 

225 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Labyrinth des inneren Lebens perfekt ist, denn wenn schon die externe 
und sichtbare Umgebung lügen kann, dann kann es die unsichtbare 
(feinstoffliche)  Umgebung um so mehr.  Dies  alles  jedoch kann man 
überwinden durch die Kraft der Wahrheit und der perfekten Ehrlichkeit, 
also an allererster Stelle zu sich selbst, und dann, in der Tat, zu den 
andern auch.

Ende der Abhandlung.

226 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Sublimation vs. Animalität

Vorwort

Wiedergabe eines belauschten Gesprächs zwischen 2 Götterweisen* 
zu diesem wichtigen Thema bei ihrem Blick auf jene, die eine geistige 
Vollkommenheit  anstreben.  Es handelt  sich dabei  um einen  wahren 
Edelstein von einer tiefenpsychologischen Betrachtung innerer Poten-
tiale und Prozesse, die wohl ihresgleichen sucht. Diese Abhandlung ist 
insoweit bedeutsam, als es auf ganz andere Weise die Notwendigkeit 
der Achtsamkeit (Selbstbeobachtung) beleuchtet und ist zusammen mit 
"Dem Problem der Sexualität" und dem nachfolgenden "die Mystik und 
die Sexualität" zu sehen. Damit ist dieses Thema und die Lösung dazu 
besser  dargelegt  als  es  ein  Sutra  jemals  könnte.  Die  referenzierten 
Regeln (Lehrsätze) sind am Ende aufgelistet. Keuschheit wird hier als 
Sublimation (Verfeinerung) der Wesensqualität verstanden. 

*Die Protagonisten: Aptasat als Fragender und jemand der Weisheit erlangt hat 
durch Wissen ohne jeden Zweifel  und Vidschnani  als  Antwortender  und als 
spiritueller Meister der höchsten Stufe.

Ausschnitt aus dem ganzen Gespräch zum spezifischen Thema:

In  der  moralischen  Vervollkommnung  wird  Keuschheit und  das 
Enthalten der Fleichkost gefordert. Aber es scheint nicht, daß diese 
Vollendung der Sittlichkeit ein gleiches Ergebnis schon am Anfang des 
Bestrebens um Versittlichung bringt. Man muß immer die Rückwirkung 
des moralischen Bemühens bedenken und hier ist es bei den Anfän-
gern oft wichtiger, daß sie auf die  Entfaltung der Güte im Charakter 
achten.  Wenn  der  Mensch  keinem Geschöpf  etwas  zuleide  tut  und 
wenn er ständig an dem Wunsch des Guten für alle Wesen festhält, 
werden von seinem Inneren viele Spannungen des bösen Charakters 
weggeschwemmt.  Die  inneren Konflikte  und die  Unruhe können da-
durch langsam beseitigt, während der innere Friede und die Kraft, sich 
zu vertiefen, gesteigert werden. Der Mensch reift einmal zur Erkenntnis 
heran, daß das Verbot des sexuellen Lebens und der Fleischgenuß tief 
begründet ist.

Wer zum Beispiel den hohen Pfad der geistig wertvollen Versittlichung 
schreitet, kann sich nicht erlauben, sich mit Unreinheiten zu bespren-
gen, deren Quelle der Partner ist, den er zu seiner sexuellen Befriedig-
ung  gewählt  hat.  Wenn  der  Mensch  einerseits  der  ganzen  Welt  im 
Denkprinzip entsagt und wenn er andererseits gute Taten vollbringen 

227 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wird, beginnt er in einer bestimmten Helle,  oder Blendung durch die 
Helle, zu leben. Die sexuelle Begierde bringt aber alle psychologischen 
Kräfte  des Menschen zurück in  die Welt  (der  Finsternis).  Wenn der 
Partner,  der für  die sexuelle Verschmelzung gewählt  wurde,  ein Ge-
schöpf ist, das nicht in der Edlen Versittlichung lebt, oder in ihr nicht ge-
festigt ist, ja sogar nur ein weltliches Geschöpf ist, dann stellt die sex-
uelle  Verbindung mit  ihm einen Hervorrufungsmoment (Akt)  der  frei-
willigen  Sich-Unterwerfung  den  weltichen  Spannung  in  seiner  Seele 
dar,  welche  jenen,  der  den  Weg zur  Vollkommenheit  schreiten  will, 
schon früher vielleicht überwunden hat.

Wenn also jener, der den Weg der moralischen Reinigung geht, eine 
Geschlechtstat begeht, muß er mit dem Verlust der Helle rechnen, die 
er durch vorherige Versittlichung bereits erreicht hat. Deshalb muß der 
Schüler  der  Geschlechtsaktivität  ausweichen.  Aber  das  Problem der 
Sexualität  kann  durch  einfaches Verbot  der  sexuellen  Handlungen 
nicht gelöst  werden.  Physiologische Prozesse,  die  dem karmischen 
Wert der Geschöpfe entspringen, sind manchmal ein höchst entscheid-
endes Element. Aus diesem Grunde muß jener, der sich um Vervoll-
kommnung bemüht und auf das Sexualleben verzichtet, seine Sexua-
lität  indirekt zerstören, d.h. durch ein feuriges Sich-Gott-Anbieten. Er 
muß sich als Opfergabe dem Gotteslicht schenken und zwar genauso 
feurig, wie es die Kraft der aufsteigenden Sexualbegierden erfordert. 
Sonst würde die sexuelle Selbstbeherrschung nur zu einer Schmäler-
ung des Bewußtseins führen, was zum Versinken des Geistes des sich 
bemühenden Menschen in die Tamas-Qualität führen würde. So gerät 
der Mensch, der den Weg der moralischen Reinigung geht, zwischen 
Skylla und Charibdis. Skylla steht für die Möglichkeit der Vernichtung 
des Sexuallebens durch ungeeignete Verbindung mit der Welt, Charib-
dis steht für eine vernichtende Spannung, deren Ursprung man im Auf-
stellen  von  Hindernissen  durch  die  physiologischen  Funktionen  im 
Wesen selbst suchen muß. Daher ist  es manchmal besser,  daß der 
Mensch konstant in feuriger Hingabe an Gott (Bhakti) zu leben beginne 
und von dem Verbotenen mit Gedanken und Empfindungen weglaufe 
(auch körperlich), in der Sehnsucht, aus seiner moralischen Bedrängnis 
befreit zu werden.

Und der Fleichgenuß? Die Vollendung des Verbotes zu töten und des 
Zuleide-Tuns  ist  das  Verbot  bzw.  der  Verzicht  auf  Fleischkost.  Vom 
ästhetischen Standpunkt  aus,  trägt  der  Fleischesser  in  sich  Unrein-
heiten hinein, die er mit dem tierischen Fleisch absorbiert, welches bei 
dem lebenden Tier  die  Wohnstätte  eines animalischen Geistes,  ver-
schiedener  Triebe  und  Unwissenheit  war.  Jedoch  vom  karmischen 
Standpunkt aus gilt dieses Gesetz: "Wer Fleisch ist, der wird getötet 

228 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

werden!" Nur daß auch hier die Situation nicht in Form des Verbotes 
Fleisch zu essen, gelöst werden kann. Oft ist es nötig, Zugeständnisse 
aus karmisch-physiologischen Gründen beim sich bemühenden Men-
schen zu machen. Dann liegt es allerdings bei ihm, daß er mit innigen 
und andauerndem Wunsch, allen Wesen das Beste zu wünschen, den 
verunreinigenden Einfluß des Fleichessens paralysiere. Nachsichtigkeit 
und Entschuldigungen sind nur eine  moralisch befleckende Schwä-
che. Es ist nötig, daß sich der Schüler mit seinem Lehrer berate. 

Aus deinen Worten scheint  es,  daß die moralischen Hinweise einen 
tieferen als den ideal-ethischen Grund haben. Daher möchte ich gerne 
hören,  auf  welche Weise manifestiert  sich die  Enthaltsamkeit  in  der 
spontanten bzw. impulsiven Äußerungen der Wesenheit und wie beein-
flußt sie eventuell das Karma, durch deren Wirkung der Mensch eher 
zu einem mehr mechanischen Geschöpf wird als zu einem frei über 
seinen Willen verfügenden Wesen ?

Die absolute Enthaltsamkeit, deren bedeutendster Teil auf der animal-
ischen Ebene die sexuelle Enthaltsamkeit und auf der mentalen Ebene 
das Anhalten der seelischen Tätigkeit ist, gipfelt in Maha-Videha, in der 
Großen Entkörperung, die dem psychisch-physischen Verschieben der 
Lebenskraft  entspringt.  Aber  die  absolute  Enthaltsamkeit,  als  ein 
völliges Anhalten der seelischen Tätigkeit,  ist  am Ende jene Enthalt-
samkeit, die mit der sexuellen Enthaltsamkeit beginnt. Gerade die sex-
uelle Enthaltsamkeit soll zum Urheber des Konflikts werden zwischen 
dem  Gewollten,  das  in  das  Gebiet  des  Willens  gehört,  und  dem 
wesensmäßigem Impulsiven, das der sich agressiv geltendmachenden 
Kraft des Unbewußten angehört. Dieser Konflikt soll den sich bemüh-
enden Menschen bis zum Sieg über die animalische Natur führen.

Aus diesem Grunde gibt es keine ideal-ethischen Augenmerke bei der 
Festlegung moralischer Korrektive für die Yogis. Es wird berücksichtigt, 
daß  bestimmte  psychologische  Momente  hervorgerufen  werden,  die 
der Sich-Bemühende als absichtlich hervorgerufene Konflikte zwischen 
seiner moralischen Ansicht und den Trieben seines Wesens auffassen 
kann. Diese Konflikte, anfangs nur mental, sollen sich in einen akuten 
Kampf mit der niederen Natur verwandeln. Durch diesen Kampf werden 
die  wirksamsten  Faktoren  am Wege des  wesensmäßigen  Auf-  oder 
Abstiegs enthüllt (begriffen). Und der sich bemühende Mensch erkennt, 
daß beim Abstieg man den Ursprung im Unterliegen der Kräfte suchen 
muß, die der niedrigen, psychologisch und durch das Karma beherr-
schten Natur entspringen und deren energischeste Äußerung die Sex-
ualität  ist.  (Warnung)  Und  dieses  Unterliegen  (Versklavung)  kann  in 
höchst möglicher Umnachtung und Egoismus enden, deren karmischer 
Ausdruck im gegenwärtigen Leben das unglückliche Leben der  höll-

229 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ischen und dämonischen Geschöpfe ist. Von der sexuellen Enthaltsam-
keit wird also ein Kampf mit den niedrigeren Wesensneigungen erwar-
tet,  deren  Aktivität  durch  die  Enthaltsamkeit  erhöht  wird.  Aber  der 
Kampf allein darf nicht selbstzweckmäßig werden. Dazu käme es dann, 
wenn  der,  der  die  Anweisung  der  sexuellen  Enthaltsamkeit  nicht 
brechen will, den physiologischen Drücken unterliegen würde, die aus 
der sexuellen Impulsivität stammen, also Drücke, deren objektive Er-
scheinung das Verschieben der explodierende Vitalität ins Gehirn ist, in 
Form eines Faktors, der das Gebiet des wachen Bewußtwerdens ver-
deckt oder schmälert. Aus diesem Grunde muß der Mensch, welcher 
die Anweisung der sexuellen Enthaltsamkeit einhält, den Folgen dieser 
Bemühung trotzen.  Und wie?  Durch das Beobachten der eigenen 
mentalen Aktivitäten und dem proportional Dagegenhalten gegen 
den Druck aus der Enthaltsamkeit und durch die Freudigkeit und leb-
haftes  Sinneswahrnehmungsvermögen  erwecken.  Und  wenn  es  der 
Mensch, der die Enthaltsamkeit einhält, zustandebringt, dieses Drücken 
durch die Verehrung der (inneren) Gottheit zu trotzen, im glücklichen 
Zustand  eines  seelisch  munteren  und  problemlosen  Menschen  ver-
weilend,  dann äußert  sich  die  Rückwirkung der  Kräfte  aus  der  Ent-
haltsamkeit als Vibrationen, die das Wesen verwandeln.

In  der  moralischen  Anweisung  der  Enthaltsamkeit  wird  gerade  das 
Hervorrufen der Vibrationen berücksichtigt, die das Wesen verwandeln. 
Jener,  der  sich  bemüht,  und  sich  nach  der  Änderung  der  Wesens-
polarität sehnt, damit er die Garantie der steigenden Tendenz auf der 
Leiter der Existenzen gewinne, muß immer darauf achten, daß er mit 
Hilfe der Enthaltsamkeit  zur psychischen und wesensmäßigen  Krise 
gelange und sich ihrer bewußt wird. So muß er ständig alle Reaktionen 
der  animalischen  Natur,  die  durch  die  Enthaltsamkeit  eingeschränkt 
werden, ausgleichen und das mittels einer glücklichen Stimmung eines 
problemlosen Menschen. So gibt er sicher seiner animalischen Natur 
eine gute Richtung, denn glücklich in seinem Inneren, wird er durch die 
(freudige) mentale Natur die animalische Natur mitreißen und wird nicht 
wie  bisher  vom mentalen  Gebiet  ins  Gebiet  der  Animalität  herabge-
rissen (hinabgezwungen) werden.

Aber  die  sexuelle  Enthaltsamkeit  ist  ein  Kampf,  der  seine  wichtigen 
Phasen hat. Die einfach sexuelle Enthaltsamkeit würde für den Willen 
untragbar sein, wenn der sich bemühende Mensch nicht auf die Diszi-
plin  der  Sinne  achten  würden.  Wer  am Weg der  sexuellen  Enthalt-
samkeit  durchhalten  will,  muß  unerläßlich  sein  Wahrnehmen (vor 
allem das Schauen)  hüten, damit er in sein Wesen keinen zerstörer-
ischen Verführer über das Wahrnehmen hineinlasse. Also muß er acht 
geben, daß er nicht sehe, nicht schaue, nicht höre, nicht rieche, nicht 
schmecke,  nicht  taste  und  sich  nicht  dessen  bewußt  wird,  was  die 

230 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Sexualbegierde erweckt  oder  anfacht.  Dadurch gewinnt  er  nicht  nur 
eine  günstigere Position am Kampfplatz der Enthaltsamkeit, sondern 
er  reinigt  sein Bewußtsein (Anmerkung: Ojas entsteht)  und dadurch 
auch sein Schauen in sich selbst. Auf diese Weise rein werdend und 
sich  hütend,  reift  er  langsam  von  der  sexuellen  Enthaltsamkeit  zur 
absoluten Enthaltsamkeit heran, welche die mächtigste und höchste 
Konzentration auf der Ebene der wesensmäßigen Welt ist. Und die ab-
solute  Enthaltsamkeit  führt  den  Menschen  dazu,  daß  er  mit  seiner 
Seele wirklich die Sinneswirklichkeiten nicht berühren wird und das ist 
die Ursache dessen, daß er endlich sein Wesen aus dem Gebiet der 
Zeit und des Raumes herausnehmen und zum indirekten Erlebnis 
des Absoluten gelangen kann, aus welchem er sich die Kenntnis des 
Weges und der Methoden zur höchsten Verwirklichung mitbringt. Sonst 
ist die Enthaltsamkeit nicht zweckmäßig.

(Hier beginnt der erklärende und wichtige Teil von Warnungen)

Setzen wir  voraus,  daß irgendein  Mensch praktizieren möchte,  aber 
nicht  durch  Versittlichung,  die  im  Anhalten  der  seelischen  Tätigkeit 
gipfelt, was ihm sicher sehr schwer erscheinen wir, sondern durch die 
Meditation, Konzentration, Position (Asana) und durch andere Ar-
beiten technischen Charakters und durch Arbeiten am Denkprinzip und 
des  Verstandes  überhaupt.  Welche  Folgen  drohen solchen  Men-
schen? Wir wissen nämlich, daß durch mentale Aktivität der Mensch in 
die innere (psychische) Welt eingreift, welche immer auf seine Aktionen 
reagiert. Daher scheint es mir nötig, auch diese Frage zu beantworten.

Drücke, die aus anderen Sphären stammen, denen der Mensch durch 
seine moralischen Werte nicht widerstehen kann, wirken auf ihn zurück 
als eine elementare Kraft, welche sein Lebenspotential erschöpft. Da-
raus kommt es zu Disfunktionen in der Wesenheit, was schließlich die 
Grundlage für verschiedene Kranknheiten ist. Jeder sollte wissen, daß 
man in geistigen Streben immer danach trachtet, daß seine Follower zu 
starken Menschen werden. Diese Kraft aber muß der moralischen Dis-
ziplin  entspringen.  Durch Versittlichung soll  der  Strebende Kraft  und 
Konzentriertheit  erlangen, die er nach Erleuchtung zu Taten der Ge-
rechtigkeit im Guten anwenden darf. Da aber jede Tat eine Entladung 
seelischer Kräfte bedeutet, bezieht sich das Gesagte auf eine Tätigkeit 
aus dem Überschuß an Kräften, die der Mensch durch Versittlichung 
gewinnt. 

Wer  moralisch schwach ist  und sich dennoch nach den blendende 
Ergebnissen des Yoga sehnt,  wendet sich oft  zu Meditationen, Kon-
zentrationen und anderen (technischen) Arbeiten höherer Art zu. Das 
ist ein Vorgang, der Ergebnisse bringt, welche einer fixen Idee unbe-

231 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dachter Typen und Charaktere gleichen (karmische Unreife). Jener, der 
sich so bemüht, projeziert die seelische Kraft bzw. die Lebenskraft in 
den Wirbel seines undisziplinierten Wesens, wodurch dieses vor allem 
Voraussetzungen zum übermäßigen Entladen dieser Kraft bildet, wenn 
er  in  seinem Leben  auf  erregende  Momente  (Stimuli,  Reize)  stößt. 
Seelisch angespannt, kann er seine seelische Kraft in Augenblicken der 
Erregung übermäßig entladen und sich dadurch so schwächen, daß er 
im Laufe der Zeit  statt  zu einem vor Kraft  strotzenden Yogi zum Er-
schöpften wird, der sich über den  Abgrund des wesensmäßigen Zu-
sammenbruchs bewegt oder in diesen Abgrund hineinfallen kann. Und 
das Unsichtbare, mit dem er umgeben ist, ist voll von hungrigen Raub-
tieren, die ihn verschlingen. Anstatt eines Mystikers wird aus ihm ein 
erschöpfter, kranker Mensch oder ein Wahninniger.

Das uns umgebende Unsichtbare (astraler Raum) ist nämlich nur eine 
weitere Dimension der Wirklichkeitswelt. Daher ist es nötig, daß jeder 
Mensch die Welt seiner Sinneswelt nur für  eine von vielen Sphären 
halten  soll,  die  sich  räumlich  durchdringen  aber  sich  qualitativ  von-
einander trennen. Infolgedessen begreift er, daß zwischen allen Welten 
ein bestimmer Zusammenhang besteht, der durch gewisse Reflexe do-
kumentiert  wird.  Daher  können  sich  Wesen  aus  einer  anderen 
Sphären mit Fluiden und Emanationen der Wesen aus einer an-
deren  Sphäre  ernähren. Ein  Yogi,  der  also  durch  verschiedene 
Übungen die Ventile  öffnet,  durch die er  aus sich mehr  Lebenskraft 
ausstrahlt als wenn er noch nicht praktizieren würde,  kann erwarten, 
daß  Geschöpfe  und  Formen  einer  anderen  Sphäre,  seine  ausge-
strahlte Lebenskraft  als eine fluidische Nahrung aufsaugen, von 
der sie meinen, sie komme quasi einfach so aus dem Raum, und nicht 
vom Strebenden. Daher wird ihm das Streben nur zu einem Mittel zur 
Erschöpfung bzw. Verlust der Lebenskräfte werden oder ein Weg 
hin zum gesundheitlichen Verfall und zum Teil auch zu viel schlimmeren 
Dingen.

Ich meine, Vidschnani, daß ich nun die Bedeutung der Versittlichung 
auf  dem Weg der  geistigen  Entwicklung  gut  verstehe.  Übrigens  die 
Erkenntnis dieser Bedeutung ist in unserer devischen (göttlichen) Welt 
üblich. Wir wissen gut, daß die Moral die wesentliche Elementarkraft 
der Wesensexistenzen darstellt, deren Welt und Schicksale mit ihr in 
direktem Zusammenhang steht. Aufgrund der moralischen Voraussetz-
ungen sind die Wesen mit Körpern bestimmter Qualitäten ausgestattet 
und  auch  ihr  gesellschaftliches  Leben  (Stellung)  ist  von  ihnen  ab-
hängig.  Ohne moralischer Werte ist die Existenz der mit dem Be-
wußtsein ausgestatteten Geschöpfe nicht möglich.

232 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Wesen, die durch ihre Animalität an die Welt gefesselt sind, können 
jedoch  die  Moral  nicht  von  demselben  Standpunkt aus  wie  wir 
bewerten,  weil  der  Bereich ihrer  Feststellungen und damit  auch des 
Urteils  begrenzt  ist.  Infolgedessen  wird  es  ihnen  unmöglich  ge-
macht aus eigener Erfahrung die wirksamen, über ihre Schicksale 
und ihr Sein entscheidenden Kräfte zu erkennen und so können sie 
sich aus ihrem Einfluß nicht befreienn. Daher wird es vielleicht gut sein, 
wenn ich ihnen sage, was wahrhaft und dem tieferen Wahrnehmen ob-
jektiv feststellbar ist: 

nämlich,  daß  sie  die  Moral  bei  der  Bemühung  um die  geistige 
Entwicklung überhaupt nicht vernachlässigen sollen, denn gerade 
die  moralischen  Werte  bestimmen  die  Qualität  und  die  Aus-
stattung ihres zukünftigen Seins, das die Frucht des Karmas ist. 

Ich möchte ihnen gerne sagen,  daß sie deine Betonung des moral-
ischen Bemühens so verstehen sollen, wie man es richtig verstehen 
soll: die moralischen Werte sind eine Realität, die sie nicht von der 
Welt  dadurch  wegschaffen  können,  daß  sie  eine  Bemühung 
anderer  Art  entwickeln als die der moralischen Veredelung, wo-
durch der bisherige Wert ihres Seins sich nur erhöhen kann. Aber es 
kommt  trotzdem  dazu.  Da  die  moralische  Veredelung  eine  wahre 
Bemühung um das  Verdrängen des Seins aus dem  bisherigen Ge-
leise darstellt, wo sie dem inneren Widerstand nicht mehr begegnen, 
sondern nur dem Widerstand von außen, der nicht erwartet wird, und 
wenn er sich dennoch einstellt, dann wird er für ein unumgängliches 
Übel gehalten. Das kann den Menschen noch in Bequemlichkeit (geist-
iger  Passivität)  belassen  und  um  das  geht  es  ihm  schließlich  am 
meisten. Die Bequemlichkeit ist ihm so teuer, daß er bei eventuellem 
Erkennen der geistigen Bemühung in der Regel nicht über die Bedeut-
ung und die Qualität der Moral nachdenkt, welche das Bindewerk des 
Hauses seiner wirklichen Welt  (Schicksal)  ist  und damit  stört  er das 
methodische Vorgehen und ergreift einfach die mentalen Bemühungen.

Nur deshalb halte ich es für wichtig zu betonen, bevor ich dich über das 
weitere  Vorgehen befragen werde,  daß uns  Göttern  nach  allgemein 
gültiger  Wirklichkeit,  die  moralische  Veranlagung  eine  Kraft,  eine 
Qualität oder Karma ist, welche allein die ganze Frage des geistigen 
Fortschreitens im wesensmäßigen Sinne entscheidet.  Die moralische 
Veranlagung schafft Emanationen, die in einer späteren Phase zur phy-
sikalischen Struktur dessen werden, was man den  mystischen Weg 
nennt. Ohne dieser (physikalischen Struktur) kann jedes mystische Be-
streben nur ein Sich-Emporschwingen in die Luft (Ikarus) sein, wo sich 
kein Geschöpf für alle Zeiten halten kann. Ich möchte sagen, daß die 

233 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

moralischen Werte das Pflaster am Wege sind, und gerade deshalb 
garantieren sie einen festen Boden unter den Füßen derer, die sich um 
die geistige Vollkommenheit bemühen. Und so möchte ich jedem, der 
fortschreiten will, ans Herz legen, daß er nicht weiterschaue, solange 
er die, durch dich betonten und unerläßlichen moralischen Richtlinien 
annimmt. Wenn er sie annimmt und sich entschließt, sie nicht mehr zu 
verlassen, soll  er  seinen Körper beobachten und sich seiner durch 
das Bewußtsein bemächtigen, wie du es in der 2. von den 7 Forder-
ungen der Integralen Bemühung formuliert hast. Das wollte ich voraus-
senden, damit ich fühle, daß ich der Verantwortung genüge getan habe, 
die sich aus meinen Fragen ergibt.

Und nun, wenn wir schon die Bedeutung der  Eintrittspforte auf dem 
Weg der  geistigen Entwicklung  genugt  betont  haben,  sage  mir  Vid-
schnani,  was  soll  der  Mensch  weiter  tun,  wenn  er  den  Weg  der 
richtigen Versittlichung angetreten hat, und sich entschlossen hat, ihn 
nicht mehr zu verlassen. Du hast über den 2. Faktor auf dem Weg zur 
geistigen Vollkommenheit gesprochen, der die Beobachtung des Kör-
pers ist. Auch darüber haben wir genau gesprochen, sodaß wir an den 
3. Punkt herantreten können, den du als eine Bemühung um die Ver-
gegenwärtigung  des  Wesens  im  physischen  und  psychologischen 
Sinne definiert hast, zu dem es durch das Sich-Bemächtigen des Kör-
pers durch das Bewußtsein kommt, um so zum Bewußtwerden aller 
seelischen Äußerungen und Zustände zu gelangen. Wie soll man das 
verstehen ?

(Hier ist der Übergang zum Bedeutung der Achtsamkeit, siehe Kapitel, 
überdeutlich)

Wer seinen Körper von Tag zu Tag beobachtet, gelangt dazu, daß er 
sich seiner  ständig  selbst  bewußt werden kann.  Und wenn er  sich 
seines Körpers ständig bewußt ist, ohne daß er in seiner Bestrebung 
nachläßt, wird er sich nach einiger Zeit nicht nur in der Form sondern 
auch  in  der  Qualität bewußt.  Das  bedeutet,  daß  er  die  Fähigkeit 
erwirbt, alle seelischen Äußerungen und Zustände zu registrieren, denn 
dies ist  nur eine weitere Stufe der tiefen und vollkommenen Körper-
beobachtung, die sich automatisch in Selbstbeobachtung wandelt - also 
in Beobachtung des Körpers mit  seinen psychischen Faktoren. Auch 
diesen  soll  viel  Zeit  gewidmet  werden,  denn  die  psychologischen 
Faktoren entstehen, dauern an und vergehen und das kann man erst 
durch  die  analytische  Selbstbeobachtung feststellen,  die  aus  der 
oberflächtlichen Selbstbeobachtung stammt und die sich durch länger 
andauernde Übung vertieft.  Diese Übung beseitigt  nämlich die seel-
ische  Spannung  und  nach  ihrer  Beseitigung  vertieft  sich  die  Auf-
merksamkeit.   

234 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was  soll  de  suchende  Mensch  weiter  machen,  damit  er  zum 
gesteckten Ziel  (bodhi  und nirvana) fortschreiten kann? Er soll  nach 
dem 4. Lehr-satz darauf achten, daß der Verlust des Gleichgewichts 
nicht  verloren  geht,  das  ja  das  natürliche  Ergebnis  der  richtigen 
Selbstbeobachtung ist.

Ich muß sagen, daß die vollkommene Selbstbeobachtung, die sich in 
die Konzentration auf den Körper und die psychologische Natur ver-
wandelt  hat,  zum  seelischen  Gleichgewicht  und  einer  Widerstands-
fähigkeit  gegenüber (allen)  erregenden Momenten führt.  Und dieses 
Gleichgewicht muß der sich bemühende Mensch als erstes und für ihn 
sehr  wichtiges Ergebnis seiner geistigen Bestrebungen hüten. Damit 
dies jeder gut verstehen kann, wird es gut sein, hinzuzufügen, daß es 
wirklich  nicht  um psychische  Phänomene geht,  sonder  um die  psy-
chologische Umgestaltung auf der 1. Stufe und auf der 2. Stufe um eine 
physische Umwandlung. In Hinblick darauf ist das erreichte seelische 
Gleichgewicht eine Voraussetzung einer  mächtigen und wirksamen 
Konzentration, die ohne diese Stütze nicht erreicht werden kann. Das 
bedeutet,  daß ein  Mensch,  welcher  der  mühsamen,  ruhigen,  in  den 
Tiefen des eigenen Wesens durchdringende Selbstbeobachtung  aus-
weichen will, niemals diese letzte Ruhe erreicht, welche für die weitere 
Analyse des Seins, seiner ursachen- und wirkungsmäßigen karmischen 
Kräfte und Voraussetzungen, und für das Erreichen der Fähigkeit, die 
Stützen des Bewußtwerdens auszuschließen, unerläßlich ist, wozu er 
letztendlich gelangen muß (s. gegenstandslose Konzentration). Er kann 
höchstens nur erreichen, daß er für eine Weile das flatterhafte Denken 
stoppt, um nach seelischer Erschöpfung wieder die Freiheit zu erlangen 
und es dadurch zu ermöglichen, daß sich seine Unruhe erhöht - so wie 
sich z.B. von neuem und heftiger das Meer aufwühlt, das nur vorüber-
gehend durch ausgelassenes Öl beruhigt wurde. Ein weiteres Ergebnis 
eines  solchen  Vorgehens  ist  die  psychische  Erschöpfung  oder  sind 
Neurosen oder manchmal schlimmere Dinge. Nur deshalb muß man 
betonen,  daß  er  sich  bemühende Mensch  den  Weg des  anstreng-
enden  Erhaltens  des  seelischen  Gleichgewichts betreten  muß, 
wenn er schon durch richtiges Verhalten dazu gelangt ist und er ans 
Ziel kommen will. 

Setzen wir voraus, daß der Mensch das seelische Gleichgewicht, das 
aus der vorhergehenden Disziplin entspringt, erreicht und daß er am 
Weg seines Erhalts aushält. Was soll er weiter tun?

Er  soll  nach  dem  5.  Lehrsatz  überweltliche  Stimmungen  und 
seelische Zustände (Seligkeiten) erwecken und sein Wesen so mit 
ihnen füllen, daß sie zu einem dauernden, selbst gewollten und 
bewußt erzeugten, psychischen Zustand werden. Sonst würde ihn 

235 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dieses Gleichgewicht  zur  seelischen Unbeweglichkeit  führen,  die ein 
Hindernis  darstellt.  Die  überweltlichen  Stimmungen  und  seelischen 
Zustände ermöglichen es dem suchenden Menschen der Reichweite 
der  Hindernisse  zu  entgehen,  die  aus  dem  abtötenden  Tamas 
stammen, und darüber hinaus führen sie zur Entfaltung des Göttlichen, 
das dann leicht durchsichtig gemacht werden kann. So kann der Sich-
Bemühende von Sphäre zu Sphäre bis in die höchsten himmlischen 
erhöhen.

Ende des Gesprächsausschnitts zu diesem Thema.

Anfoderungen einer Integralen Bemühung
Verbindung der Sublimation mit der Achtsamkeit, mit der Edlen Versitt-
lichung und mit der ursachlosen Freude

1. Die richtige, rechte (edle) Versittlichung

2. Sich des Körper mittels der Selbstbeobachtung zu bemächtigen.

3. Zum Bewußtwerden aller seelischen Äußerungen und Zustände zu 
gelangen durch das Vergegenwärtigen (Bewußt-Machung) des Wesens 
im physischen und psychologischen Sinne, zu den es durch das Sich-
Bemächtigen kommt.

4. Alles unmöglich machen, daß das Gleichgewicht, welches durch das 
ununterbrochene Bewußtwerden aller seelischen Äußerungen und Zu-
stände erreicht und festgestellt wurde, gestört wird.

5. Wenn das seelische Gleichgewicht schon erhalten bleibt, soll man 
dem  Wesen  überweltliche  Stimmungen  und  seelische  Zustände 
solange zuführen, bis sie zum dauerhaften, selbsttätigen psychischen 
Zustand des Menschen werden. 

6. Nach der definitiven Beseitigung der unguten psychischen Färbung 
durch unerwünschte Zustände und nach vollkommener Entfaltung de 
überweltlichen  Stimmungen  und  seelischer  Zustände,  ist  die  psy-
chische Vitalität  zur Ruhe zu bringen - im Sinne einer abklingenden 
guten psychischen Stimmung (Übergang zur Kühle des sich entwick-
elnden überweltlichen Intellekts).

7.  Schließlich  sind  die  psychischen  (und  psychologischen)  Stützen 
aufzuheben, die in der 6. Forderung angeführt sind. Um zu erreichen, 
daß der sich bemühende Mensch als ein sich selbst bewußtes Wesen 
den Zustand des reinen Bewußtseins (Dharmakaya) erlebe, der weder 
durch  den  Körper,  noch  durch  ein  bestimmtes  Wahrnehmen,  noch 
durch das Bewußtwerden irgendeines begrenzten Faktor,  beschränkt 

236 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ist.

Regeln für Taten der Tugend

1.  Nichts  Böses durch Taten tun und auch nicht  durch Denken und 
Fühlen bewirken.

2. Ständig seinen Körper als materielles Objekt verfolgen und auch alle 
Empfindungen, alle Gedanken und alle seelischen Zustände moralisch 
erheben.

3. Das Verlangen nach weltlichen Dingen vernichten und persönliche 
Sehnsüchte und Leidenschaften nicht befriedigen.

4. Eine Begeisterung für den Zustand der geistigen Erlösung, für die 
ursachlose Freudigkeit und den Glauben an Gott* (oder Ur-Licht) als 
die allmächtige Kraft erwecken.

5. Sich der inneren Ruhe und der meditativen Selbstbeobachtung im 
Zustand seliger Empfindungen widmen.

6. Auf die animalischen Neigungen des eigenen Weges nicht reagieren 
und in den Empfindungen der Freiheit, Sorglosigkeit und eventuell der 
Seligkeit verharren.

7. Nicht über seine Fähigkeiten auf dem Weg zur höchsten Selbstver-
vollkommnung ode Erlösung zweifeln.

8. An einen höchst günstigen Verlauf seines Schicksals glauben.

9. Allen Wesen unaufhörlich Gutes und Glück wünschen.

10. Gott* (Ur-Licht) als die allmächtige Kraft, die Wahrheit und das Gute 
(in sich) anbeten und anrufen und sich sicher sei, daß es möglich ist, 
sie herbeizurufen und sie zu verwirklichen. 

* Siehe auch "persönlicher Gott" am Ende des Kapitels "Gibt es Gott?"-

237 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Mystik und die Sexualität
Untertitel

Die Lösung des Problems der Sexualität

Vorweg: Unter Mystizismus wird die Lehre über die Vereinigung einer 
selbst-bewußten Person mit Gott als transzendenter Faktor verstanden, 
allgemein einfach als Mystik bezeichnet. 

Vorwort
Ganz selten wird über diese Thematik so referiert, daß jeder verstehen 
kann,  welche  tiefgehende  Bedeutung  die  Sexualität  als  Faktor  des 
Lebenstriebes hat, wo sie sich überall "verstecken" kann und wie man 
das  Problem  angeht  und  zur  einer  endgültigen  Lösung  zuführt.  Es 
wurde von einem Bodhisattva dieser Zeit in einer für jeden verständ-
lichen Sprache verfaßt und erklärt, was für das Erlangen der absoluten 
Freiheit zu tun ist.

Das Gehirn und die Sexualorgane sind normalerweise im Denkprinzip, 
und damit im Bewußtsein einer Person getrennt. Daher schickt nur die 
sexuelle Lebendigkeit als eine Sache der Gefühle Impulse ins Gehirn 
und  dieses  akzeptiert  sie  im  gleichen  Ausmaß  wie  diese  Person 
gegenüber  allen  anderen  Impulsen  des  Körpers  empfindlich  ist.  Im 
allgemeinen  reagieren  Männer  mehr  auf  diese  Impulse  als  Frauen, 
daher sind sie sexuell aggressiver. Beide sind sich bewußt, daß sie im 
Bewußtsein darunter leiden und daher suchen sie nach einem Ventil 
(Entspannung) zu einem erheblichen Ausmaß. Frauen leiden unter dem 
sexuelle  Druck  weniger  als  Männer  und  das  deshalb,  weil  sie  kör-
perliche Problem leichter ertragen können. Das rührt von den wieder-
holten Menstruationen her,  ebenso von den Geburtswehen. In ihrem 
Falle findet alles ein wenig unter der Schwelle dieser Wahrnehmungen 
statt als es bei den erregten Männer tut und deshalb suchen die Frauen 
einen Sexualpartner  mehr instinktiv  und weniger  mit  konkretem Ver-
langen. Sowohl bei Männer und Frauen ist dieser Zustand nicht gut, 
auch wenn es sich nicht durch sexuelle Perversion manifestiert, die hier 
und da bei Männern erscheint oder in sexueller Frigidität bei Frauen. In 
beiden Fällen wird der Zustand vom Mann und von der Frau durch die 
Natur bestimmt und in beiden Fällen ist dies eine Versklavung durch 
innere Dispositionen oder Aspekte. 

Generell haben Menschen nichts gegen diesen sexuellen Zustand ein-
zuwenden, wenn der Sexualtrieb im Mann ein alternatives Ventil findet 
z.B.  durch Technikbegeisterung oder andere Hobbies.  Wir  haben je-

238 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

doch eine Menge Einwände, wenn bei Männern dies in einer Brutalität 
resultiert, die menschliche Gesellschaft zu unterjochen. Wir sind jedoch 
in der Regel verwirrt. wenn die Sexualit bei den Frauen ihr Ventil in der 
Kleidung (Mode und Model) findet oder im Handwerklichen (Stricken, 
Sticken,  Töpfern,  Malen)  oder neuerdings als Influencer oder im Er-
ziehen alle möglichen Leute hinsichtlich der Moral oder andererseits in 
den "Tugenden" der Nonnen oder der moralischen "Unbeflecktheit" der 
Klatschtanten. 

Wenn all das die Limite des persönlichen Benehmens eines "gesetzes-
treuen" Bürgers überzieht,  dann wird dies zu  pathologischen Mani-
festationen eines kompensierten Sexualtriebes, was die Menschheit zu 
einem gewissen Grade stört. Jedoch haben andere Ventile des Sexual-
triebes nicht die gleiche Natur.  Manchmal passiert  es, daß Leute ihr 
Sexualproblem dadurch lösen, indem sie flüchten. Bei Frauen sind die 
Resultate nicht immer gleichweise schlecht. Sie werden z.B. sozial er-
trägliche Plagegeister aufgrund ihrer Hobbies, denn wenn ihr Sexual-
trieb mit seinen Impulse in das Bewußtsein (über das Denkprinzip) ein-
dringt, wird dies nicht so (als Sexualtrieb) tituliert. Allerdings wenn ein 
Mann nicht als sexuell verlangend erscheinen will, dann muß er sich im 
Gehirn "betäuben", worauf er als taube (blöde), träge Person in Ersch-
einung tritt und offenbar unfähig im natürlichen Wettbewerb ist, was in 
der Gesellschaft normal ist. 
Und das ist ein modifiziertes Abbild der Manifestationen des Sexual-
triebes. Es ist schlecht, wenn diese Modifikationen in das Streben einer 
Person nach politischer Macht, nach Diktatur, münden. Und es ist auch 
schlecht,  wenn ein Mann für  Frauen wegen seiner Brunst  gefährlich 
wird. Bei Frauen ist es ebenso schlecht, wenn ihr Sexualtrieb aktiv wird 
und als Ergebnis sich in unerwünschte Formen (Auswüchse) verwan-
delt. Wie auch immer, es ist gar nicht gut, wenn jemand wegen seines 
falschen Umgangs mit dem Sexualtrieb ein "gesetzestreuer" Bürger in 
der Gesellschaft wird. In diesem Falle können wir Menschen sehen, die 
so biegsam sind, daß sie eine Herdenmentalität entwickelt haben und 
mit der allgemeinen "Welle der Moral" oder der Welle der "bürgerlichen 
Friedfertigkeit" einher gehen (angepaßt sind).
Wenn es dann auf diesem Wege eine überwiegend große Anzahl von 
"gesetzestreuen"  Bürgern  gibt,  dann  verschiebt sich  die  Moral  (als 
ethischer Standard),  weil  das Zentrum (der  Moral)  sich woandershin 
verlagert hat, entweder zu einer universitären Institution oder in irgend-
einen  "think  tank".  Diese  neue  "Friedfertigkeit" verhindert,  daß  die 
Leute in die Geheimisse der Lehre über die mystische Entwicklung ein-
dringen können. Die Unempfindlichkeit der biegsamen und formbaren 
Leute  beweist  das  Faul-Sein  gegenüber  dessen,  was  jede  Lehre 
benötigt, und dieses steht somit in diametralem Gegensatz zum dem, 

239 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

was man als die Lehren zur Transformation der inneren Natur einer 
Person nennt. (Anmerkung: Weil sie sich immer dem Diktat des materi-
ellen Vorteils beugen, kommt es nie zu einer gerechteren Gesellschaft).

In der Praxis führt eine mystische Lehre eine Person zum Eintauchen 
in die Tiefen des eigenen Wesens und das kann niemals funktionieren, 
wenn man nicht die Intensittät, die Geschwindigkeit und Gründlichkeit 
der Information (Erkenntnis) zu und über ihre instinktiven Natur in ihrem 
Gehirn (Bewußtsein) erhöht. Das kann aber nie gehen, ohne eine Per-
son aufzuwirbeln, die scheinbar sexuell wunschlos ist, und ihr Körper 
sie dann zu kompromißlosen Verlangen treibt, entweder zum Sex oder 
mal  kräftig auf den Tisch zu hauen.  Während der mystischen Bemüh-
ungen muß das alles berücksichtigt werden, besonders am Anfang der 
Entwicklung.  Nur  Gurus  (spirituelle  Meister)  sind  in  der  Lage,  dem-
jenigen Rat zu geben, der auf solch Weise (eine Lösung) sucht, auf 
daß seine Natur ihn nicht in falsch verstandene Verhaltensweisen mi-
treißt, wenn sie innerlich ihre Grenzen absichtlich bis zur Grenze der 
sexuellen  Entladung  verschieben.  Falls  das  Motto  "Kenne  Dich 
Selbst" ist, dann muß man mental mit analytischer Aufmerksamkeit in 
sich  hinabsteigen  und  auf  diese  Weise  die  Oberfläche  einer  immer 
stabilen Psyche aufwirbeln. Und jene, die das nicht machen (wollen), 
müssen  eben  mit  einer  vollen Selbstbeobachtung  mental  in  sich 
absteigen und all das aufwirbeln, das dort sitzt, sonst können sie nicht 
über  sich  selbst  Kenntnis  erlangen.  Das  Wissen  über  sich  selbst 
kann es nur dann geben, wenn die Zustände auch im Bewußtsein 
sind, und nicht jene, die dort nicht existieren.

Da gibt  es die geldgierigen Schulen der (tantrischen) Mystik in Indien, 
denen  man  besonders  in  den  mystischen  Kreisen  vertraut  und  die 
jenen, welche den Pfad der  (sexuellen)  Beruhigung suchen bzw.  den 
Pfad  der  Beruhigung  der Selbst-Ignoranten  oder  den schlafenden 
Raubtieren aufzeigen. Diese Schulen  schaden jedem, wer in diesem 
oder im zukünftigen Leben ihr Mitglied wird. Der Grund warum diese 
Schu-len attraktiv sind, liegt in diesen "Suchenden", welche in falsche 
Ideen über die Ordnung der Dinge in dieser Welt versunken sind, denn 
es paßt zu deren Absichten, vor sich selbst wegzulaufen. Daher erfüllen 
diese niemals die Anforderug des "Kenne Dich Selbst". Deshalb sollte 
man nicht darüber nachdenken, noch sollte man einen Rat (von denen) 
annehmen.  
Laß uns über Leute nachdenken, die innerlich nicht oberflächlich sind 
und die  eine echte Lösung dieses Leidensproblems suchen,  welche 
aus der gannzen Struktur eine typischen Menschen entspringt. Diese 
Leute  müssen  wissen,  wenn  sie  dieses  persönliche  Problem  lösen 
wollen, müssen sie in die Psyche absteigen und an der Struktur dort 

240 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

rütteln, wodurch sie sich vor den Attacken des Verlangens ihrer men-
schlichen Natur entblößen. Wenn sie da vorsichtig herangehen, dann 
können sie den hervorgerufenen Wirbel kontrollieren. Wenn sie so fort-
schreiten, dann bewegen sie sich auf dem Pfad der Erfahrungen vor-
wärts,  denn  das  ist  notwendig  für  die  geistig  entwickelten  Mystiker, 
damit sie nicht in unterschiedlichen Wahnvorstellungen abgleiten und 
sich der  Gefahr  aussetzen,  bei  der  Transformation gewisser  Mängel 
nicht  die  falschen  zu  realisieren.  Wir  müssen  wissen,  die  unkon-
trollierte Sexualität ist der grundlegende Makel in der fortgeschrit-
tenen Mystik. Denn es ist diese Sexualität, die aus einer Person einen 
Sklaven, einen Ursupator, Bösewicht oder trägen Schwächling macht. 
Wenn er oder sie diesen Makel los wird, dann verwandeln sie sich in 
einen  Prototypen  eines  mystischen  Heiligen,  so  wie  es  von  einer 
wahren mystischen Schule verstanden (und verlangt) wird.

Wie bekämpft man die Sexualität?
Wenn eine Person mental mit einem klaren, wachen Bewußtseinin in 
sich absteigt, dann werden sie sicher die Attacken erfahren, welche die 
unerwünschten Antriebe in der inneren Natur erzeugen; jene Attacken, 
die vorher erwähnt wurden. Aber wenn dieses "Aufwühlen" gut "dosiert" 
ist,  dann wird die  Person diese Angriffe  überwinden und sich "neu" 
kennen lernen. Das befähigt sie zu lernen, wie sie die unkontrollierte 
Sexualität überwinden können. Sie werden nicht nur die grobe Sexuali-
tät kennen lernen, welche im direkten Kontakt zwischen Mann und Frau 
stattfindet, sondern auch jene Sexualität, sie sich auf verschiedenste 
Weisen transformiert hat. Wenn sie nicht in die letzteren (feinen) trans-
formierten Spielarten absinken, dann haben sie das Problem der Sex-
ualität richtig gelöst. Wenn sie also das gelöst haben, dann erst werden 
sie realisieren, daß sie  frei sind und daß  diese Freiheit eine  unzer-
störbare ist. Und um das geht es hier.

Wenn also jemand auf dem Pfad der Mystik sucht, dann sicherlich nach 
dieser Freiheit. Jedoch wenn sie sich selbst belügen, weil sie schwach 
sind, dann wollen sie auf jene Art das Problem der Sexualität lösen, 
dadurch daß sie das Problem des ganzen Lebens "verdoppeln" (ver-
zweifachen). Dann werden sie durch ihr Verhalten beweisen, daß sie 
das  wahre  mystische  Ziel  nicht  gefunden  haben,  sondern  nur  eine 
Babypuppe, der sie sich hingeben, ohne dabei zu bemerken, daß sie 
ihren  wahren  Zustand  betrügen.  Ein  Mystiker  darf  sich  nicht  selbst 
betrügen, denn die Ergebnisse der mystischen Bemühungen sind kon-
kret,  auch  wenn sie  in  einer  scheinbar  abstrakten  Sphäre  errungen 
wurden. Die andern, die weltlichen Leute, jedoch finden keine sichtbare 
Besonderheit  bei  dem, der  den Sexualtrieb überwunden und ausge-
löscht hat. Das deshalb, weil die Freiheit nur von der Person im Leben 

241 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

selbst erfahren werden kann, als ein (kostbarer) subjektiver, realer Wert 
- genauso wie wir real sehen können, wenn jemand von einem Auto 
überfahre wird und dann tot oder verletzt ist. 

Aber seien wir vorsichtig, Sexualität hat zahllose Aspekte. Ich habe be-
reits gewagt zu behaupten, daß Buddha die Sexualität überwunden hat, 
aber der legendäre  Jesus Christus hat sie nicht überwunden.  Das 
ist erkennbar an der inneren Beziehung der mystischen Adepten zu der 
umgebenden Welt.  Jemand, der die Sexualität komplett überwun-
den hat, ist gegenüber der Menschheit indifferent. Das deswegen, 
weil sie wissen, daß die Schicksale jedes Individuums ein Resultat ihrer 
Wünnsche und Sehnsüchte sind. Einmal in Form von Gedanken oder 
ein  andermal  durch  Handeln  oder  auf  gleiche  Weise,  wie  sie  ihre 
Ehepartner nicht aufgeben auch wenn ihr gemeinsames Leben nicht 
freudig ist, oder sie können sich von ihrem Reichtum oder ihrer Armut 
nicht trennen. Anhaften (Anhangen) ist das, was die Leute als "Bedürf-
nisse" definieren. Das kann eine Frau sein, mit der sie leiden oder auch 
nicht oder die Bedingungen, die auf ihnen lasten. Eine Frau ist für einen 
Mann all das, und ein Mann für eine Frau als Ergebnis der umgewan-
delten Sexualität ein "sozialer Jemand" oder ein Feind, mit dem man 
kämpfen muß oder ein Idol mit eingebildeten Attributen. All das sind die 
Konsequenzen aus der Sexualität, die zum Leiden führt. Und all das 
wollen Mystiker mit mangelnder Qualität durch Erlangen und Erfahren 
mystischer Freuden verjagen. Freuden, denen es allerdings aus objek-
tiver Perspektive an Substanz mangelt, auch wenn sie erfahrbar sind. 

Die Unterwerfung zur Sexualität gleicht der spirituellen Verdunkel-
ung (Anm.: Verlust der Klarheit in der Unterscheidung, Nicht-Begreifen 
psychischer  Situationen,  Nicht-Erkennen  der  wahren  Absichten  von 
anderen, Abgestumpftheit), während das Finden der Problemlösung zur 
Sexualität das Erlangen der Freiheit und dem spirituellen Wissen ent-
spricht. Wenn ein Mann eine Frau nicht mehr zur sexuellen Belohnung 
braucht,  dann  ist  er  sicherlich  nahe  dran,  eine  Lösung  für  dieses 
Problem zu entdecken und wenn eine Frau für denselben Zweck kei-
nen Mann mehr benötigt und sie ist noch keine komplett erleuchtete 
Person, dann kann sie in eine anormale Form der Sexualität versunken 
sein, denn Geschlechtslosigkeit ist Weisheit in der einen und Freiheit in 
der anderen Hand.
Und genau wegen der zahllosen Gefahren, welche aus den Modifika-
tionen  dieser  Manifestationen  des  Sexualtriebes  stammen,  darf  der 
Mystiker es nicht unterlassen, diese schlummernden Kräfte durch die 
mystische  Praxis  aufzuwirbeln.  Sie  müssen besonders  aufmerksam 
sein und das Denkprinzip mit  der  Konzentration analysieren,  in  sich 
hinabsteigen und  dort  so  lange untergetaucht  zu  verweilen  bis  sich 

242 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

diese  potentiellen  Kräfte  und  Merkmale  zeigen.  Nur  durch  diesen 
Vorgang wird alles im Wesen klar erkannt, durchsichtig und belehrend 
aufgrund seine natürlichen Tendenzen.  In den ersten Momenten der 
Bemühung  wird  sich  der  Mensch  nicht  als  Engel  wiederfinden,  sie 
werden sich eher  als  ein  gefräßiges und unstillbares Tier wieder-
finden.  Daher  muß dieser  Abstieg  ins  eigene  Wesen  (ins  triebhafte 
Unterbewußtsein)  dosiert  werden,  damit  man sich erkennt  und nicht 
erschreckt, denn diese Form der Gier ist überhaupt nicht göttlich und 
die Göttlichkeit muß eben durch diese moralische Transformationerst 
aufgebaut werden.

Aber es kann zum Trost dieses gesagt werden:
Nach dem Aufstand (Eruption) dieser potentiellen Kräfte und Merkmale 
aufgrund dieser Bemühung, werden sie schnell durch die Askese zum 
Schweigen  gebracht.  Und  was  für  die  Person  übrig  bleibt,  ist  das 
Wissen über die wahre innere Natur und sie wird sich nicht idealistisch 
beurteilen, sie wird sich gemäß der Faktenlage sehen. Und wenn die 
Personen gut und ehrlich disponiert sind, werden sie den Weg finden, 
um all das Böse in ihnen zu eliminieren, welches sie zum Leiden führte. 
Damit begreifen sie auch, daß das Leid nicht von der Umgebung, 
in der sie leben, verursacht wird, sondern durch die eigene Kom-
plexität,  die nun veränderbar wird.  Und das ist  das Ziel  einer gut 
verstandenen mystischen Lehre.

Ein praktisches mystisches Training, das anscheinend recht und gut ist 
und vergnügliche freudige Erfahrungen bewirkt (verspricht), ist für die 
Ignoranten in Wirklichkeit schädlich. Der Grund liegt darin, daß diese 
Erfahrungen eine interne Passivität erzeugen und dies bedeutet einen 
Abstieg ins Wesensdasein und nicht eine mystische Entwicklung (zur 
Göttlichkeit).  Diese  (wonnigen)  Erfahrungen  werden  durch  Auslösen 
(Konsumieren) von karmischen Guthaben möglich, welche eine Person 
höher führen sollten,  aber so schrittweise  aufgebraucht werden.  Im 
Zustand der inneren Passivität (Konsum) können karmische Verdienste 
nur abgebaut werden, das sie relativ volatile Substanzen der mensch-
lichen Psyche sind.  Denn dieses  nicht-verdienstvolle  Karma erzeugt 
schwerere Substanzen, die nicht so leicht freigemacht werden können 
und schon gar nicht durch innere Passivität. Interne Passivität ist ein 
Friede, obwohl es im Hintergrund ist, kann es schlechtes Karma sein, 
das immer dann ausgelöst wird, wenn die Person aktiv wird. Aber leider 
ist eine verlangende (gierige) Person vorherrschend aktiv (also karma-
intensiv). 
Im Kontrast zum Pfad, der zum Wissen in normalen Zustand über sich 
selbst führt, von dem dann jemand zu höheren Zuständen fortschreiten 
kann, haben die mystischen Schulen einen anderen Weg gefunden. Ein 

243 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Mystiker taucht nicht - wie es Yogi tut - irgendwo in sich hinein bis zum 
Fundament der Existenz, in die Basis des Rumpfes und anfänglich in 
die unteren Ausläufer, in die Füße und Beine,  sondern in die Brust, 
wo die Yogis sagen, das spirituelle Herz (Anahata) plaziert ist. Auf diese 
Art ud Weise des Eintauchens in diese (unteren) Körperpartien, gleich 
wie in die Brust, werden die Kräfte und Eigenschaften entflammt, die zu 
diesen Körperpartien gehören.
(Anmerkung: Also der Adept versucht das Problem durch Konzenration 
auf die Füße und Beine und der Mystiker in die Brust zu lösen).
Ein  Mystiker,  der  sich  in  die  Brust  konzentriert,  kann sicherlich  ele-
mentares Verlangen zum Schlafen bringen, denn durch das Erwecken 
de psycho-neuralen Ganglien beginnen die idealistischen Flammen zu 
brennen. Das ist sicherlich schön, aber es führt nicht dazu, daß man 
sich selbst erkennen kann. Es ist insoferne schön, als daß die Person 
selige Erfahrungen machen kann, die allerdings nicht zu der Person 
gehören, die noch nicht durch moralische Anstrengungen transformiert 
wurde. In Wirklichkeit trennt sich die betreffende Person und sie kann 
ein abruptes Hochheben im Inneren erreichen, die höher ist als sie es 
von  Geburt  her  mitgebracht  haben.  Dadurch  verbleibt  die  giftige 
Schlange der Sinnlichkeit,  der Selbstsucht und der Verlangen in den 
Wurzeln  des  Wesens  (im  dunklen  Unterbewußtsein)  und  unter  ge-
wissen Umständen  wird sie einen Weg zurück zur Oberfläche finden 
und stürzt den Mensch zurück in den Abgrund der primitiven und ele-
mentaren Menschlichkeit. Dabei ist es unerheblich, daß es nicht in die-
sem Leben passiert. Das Verlangen nach Existenz (Lebensdurst) führt 
zur Selbst-Erneuerung (Objektivierung), bekannt als Wiedergeburt oder 
Reinkarnation.  Der  Mensch  soll  wissen,  die  Schlange der  niederen 
Menschlichkeit (und Instinkte) hat genug Zeit, um letztendlich doch zu 
obsiegen.   

Daraus folgt: Es ist unbedingt notwendig, mithilfe eines konzentrierten 
und  analytischen Denkprinzips  in  sich  hinabzusteigen.  Die  Niedere 
Natur wird dadurch irritiert und dadurch hält die Person die Zügel der 
Moralität in der Hand, welche durch die Silas gegeben sind. Nach dem 
Aufstirlen kommen sie wieder zur Ruhe, mit dem guten Ergebnis, daß 
die Schlange ihren Platz verlassen hat (aufgeben mußte). Dann wird 
die Person nicht weiter von einem bösen Feind verfolgt, sondern kann 
in  Frieden  leben,  in  einem  Zustand der  Erlösung für  alle  Zeiten. 
Natürlich nur dann, wenn sie ihr Leben ohne jeglichem Verlangen, ohne 
Wünschen,  ohne  Drang  zum Sein  und  Haben,  beenden.  Der  neue 
Zustand ist dann sicher nicht gegeben, wenn der Mensch in das Joch 
des alles-kontrollierenden Teufels (Triebes) geschirrt wurde, wie er es 
vorher war und das den spirituellen Lehren bekannt ist.  Ist  alles gut 
verlaufen, dann wird er oder sie über der Natur (Maya) stehen, über der 

244 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

versuchenden, eigenen menschlichen Natur und über allen Ebenen der 
treibenden Kräfte der Natur (des Kosmos) überhaupt.

Ende der Abhandlung.

Zusammenfassung (nicht in der Abhandlung):
1.  Der grobe Trieb (sexuelle Befriedigung) muß an  Unterernährung 
eingehen. Dabei ist die Unterdrückung durch Verschiebung des Nicht-
Erkennes nicht erlaubt, die rechte Transformation muß das bewirken. 
2.  Ohne vollständige Eliminierung des Lebenstriebes,  und damit  der 
Sexualität, gibt es keine absolute Freiheit. 
3.  Wenn  der  Mensch  nicht  mit  geeigneten  Mitteln  in  das  Unterbe-
wußtsein absteigt und die dort bösen,  negativen Kräfte nicht erkennt 
und  nicht  transformiert,  bleibt  er  weiterhin  ein  Sklave  seiner  Natur, 
bleibt  biegsam  gegenüber  der  Welt  und  somit,  aus  geistiger  Sicht, 
weiterhin eine soziale Kreatur. 
4.  Nur  durch  das Absteigen in die "Finsternis" und durch  das absicht-
liche Erkennen der dort wirkenden Kräfte wird die Transformation in die 
innere Ruhe (Unantastbarkeit) gelingen.
5.  Das Anfachen der Höheren Natur bei gleichzeitigem Ignorieren der 
Niederen Natur muß vermieden werden, das Ergbenis kann schlimmer 
sein  als  vorher  (auch  in  einer  neuen  Existenz) und  zu  Selbstmord 
führen (siehe "Aufrichtige Erzählungen eines russischen Pilgers").
6.  Der Prozeß des Absteigens und der  Transformation ist hier  indirekt 
beschrieben: a) durch die extensive Konzentration und b) durch Erzwin-
gen  einer  dauerhaften  freudigen,  ursachlosen Stimmung (Kompen-
satiom der Rückwirkung des Aufwirbelns, das einen Stimmungsabfall 
bewirkt)  und  c)  durch  die  gesteigerte  Achtsamkeit zur  Beobachtung 
dieser Vorgänge.  Für diesen längeren  Prozeß  ist nicht unbedingt ein 
Guru, spiritueller Meister, erforderlich, wenn man sich an die Bedind-
ungen hält. Jedoch kann ein Meister zielgenau helfen, korrigieren  und 
den Transformationsvorgang beschleunigen. 
7. Ist der ganze Prozeß abgeschlossen, dann wird der Boden des aus-
geräumten Unterbewußtseins "weiß angestrichen", indem das geistige 
Licht den Raum dort ausfüllt und ihn ins (Tages-)Bewußtsein integriert, 
wodurch das Bewußtsein zu einem geistigen Monolith (Vajra) wird. 
8. Yogis, Mystiker oder Buddhisten, die in der Einsamkeit die geistige 
Entwicklung  vorantreiben  und  das  Problem  nicht  endgültig  lösen, 
sollten besser dort bleiben, ansonsten droht der Rückfall oder geistige 
Niedergang, was schon öfters passiert ist - darüber wird selten oder gar 
nicht berichtet. Maro ist hellwach, auch er schläft nie. 
9. Im der Bemühung wird das erste große Ergebnis durch Verbinden 
und Ver-rigeln der inneren pranische Ströme, also Apana mit Prana, 
erreicht.  Damit  ist  der  Mensch  gegen  die  sexuellen  inneren  und 

245 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

äußeren Reize immun (siehe Kapitel "Sukhayana"). Das Apana tendiert 
immer nach unten, versorgt den Trieb mit Kraft und versklavt den Men-
schen buchstäblich.
10. Auch die Götter haben dieses Problem in einer wesentlich verfein-
erten Form, also nicht endgültig gelöst, denn sie "genießen" ihren Zu-
stand.

246 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die höchste Paramita
Aus dem Leben eines Bodhisattva

Hier wird dem Leser eine bislang unveröffentlichte Erfahrungstatsache 
eines spirituellen Mahayana-Meisters höchster Stufe geboten und ist 
eine anschauliche Bestätigung der gelebten Selbstlosigkeit auf dieser 
Stufe. Hier wird das machtvolle Wirken eines Buddha verdeutlicht, der 
die  ganze Menschheit  qualitativ zu erheben  versucht,  während er 
gleichzeitig die Berufenen an die Erleuchtung heranführt. Dies ist die 
höchste, unvergleichliche und durch nichts überbietbare Paramita. Es 
ist  wahrlich  einmalig,  daß  darüber  berichtet  wird  (wenn  überhaupt), 
siehe dazu auch am Ende „Schlußbemerkung“. All die Beschreibungen 
der Paramitas sind nichts wert, wenn darauf "herumgekaut" wird und 
man sie nicht für die Menschheit umsetzt.  

Erklärung vorab: Brahma und Vishnu sind personifzierte Kräfte einer 
bestimmten  transzendenten  Qualität.  Man  kann  denen  auch  andere 
Namen geben, diese sind aber geläufig. Der Mystiker kann selbst wäh-
len, ob er diese Kräfte und Zustände personifiziert oder als reine phy-
sikalische Qualität sehen will. Unter Bewußtein wird hier das kosmische 
Bewußtsein verstanden.

Beginn des autobiografischen Berichts:
"Es ist nämlich nötig, die Erfahrung aus der Verschiebung des Bewußt-
seins aus der Basis des Weltallsubjekts auf die Basis des Objekts zu 
gewinnen,  wobei  der  Kosmos die frühere Aufgabe vom individuellen 
Bewußtsein  annimmt,  mit  welchem man ausgestattet  ist.  Schließlich 
hängt es nur von den Bedingungen ab. Sollte ein beliebiger Mensch 
wirklich einen Erfolg haben in seiner Bemühung um die Vernichtung 
des Denkens in zeiträumlichen Beziehungen, würde er plötzlich erken-
nen, daß der Kosmos eine interne Erscheinung in der Bewußtseins-
qualität ist, die das Bewußtsein jedes Menschen wird, der die bisher-
igen Grenzen der Bewußtseinsprozesse vernichtete.
Das allein bestätigt die Relativitätstheorie auf der psychisch-physikal-
ischen Basis. Daß diese Erfahrung wirklich ungewohnt ist, spielt über-
haupt keine Rolle, weil sich niemand bemüht, das Netz vom Zeit-Raum-
Kontinuum zu zerbrechen, welches sein Bewußstsein fesselt.  Außer-
dem führt die Erfahrung mit dem Übergang des Weltalls aus der objek-
tiven in die subjektive Sphäre (im Verhältnis zum Bewußtsein) zu einer 
mit Freude erregender Bestätigung, daß das Weltall  eine Illusion ist, 
was die Wissenschaft in Wirklichkeit erkennt, aber die Leute diese nicht 
bestätigen wollen, weil sie die Beweiskraft (ihrer Wirklichkeit) nur den 

247 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Sinnen zugestehen, von deren Existenz sie hingegen behaupten, diese 
seien eine Kundgebung (Reflektionsfaktor) der Materie. 

Was meine Erfahrung mit Brahma anbelangt, soll der Leser diesen als 
eine  Qualität verstehen.  Diese Qualität ist unbedingt nötig, damit 
die Welt und das gesamte Geschehen im Universum eine sittliche 
und hiermit auch die strukturelle (physikalisch und gravitational) 
Ordnung hat. Dabei sind die vorwiegenden Absorptionsfaktoren dieser 
Qualität  die Leute, welche, indem sie sich mit  Gedanken von dieser 
Qualität  immer mehr  entfernen,  sie  auf  diese Qualität  einwirken wie 
eben  eine  Zentrifuge  auf  Wasser  einwirkt.  In  einem anderen  Sinne 
heißt das, daß die menschlichen Wesen als physikalische Faktoren an 
der Grenzlinie der Welt von Phänomenen und Kräften durch ihre Le-
bensweise bewirken, daß die Qualität,  auf welche sich alle sittlichen 
und andere psychologischen und geistligen Werte stützen, sich immer 
stärker ihrer Welt entzieht. Die Ursache ist allerdings darin gegeben, da 
in  der  Menschenwelt  die  materialistische  Anschauung erscheint  und 
Fuß faßt, was der Vorgänger von Selbstvernichtung ist. 

Ich geriet in dieser Periode, von der ich gerade rede, in eine Situation, 
daß ich die brahmische Qualität in mein Inneres absorbieren konnte. 
Symbolisch sollte es bedeuten, daß ich einigermaßen das reparierte, 
was die Leute stets verderben; die Bedeutung dessen darf weder ich 
noch jemand anderer beurteilen, da diese nur die Zeit zeigen mag. Und 
dieser  Verweis  auf  die  Zeit  stimmt  mit  den  mystischen  Lehren  von 
Orient überein, die darüber aussagen, daß die Weltanschauung und die 
damit  verbundenen Weltschicksale aus tiefen inneren Voraussetz-
ungen geboren werden, deren Gründung sich jeder üblichen Wahr-
nehmungskraft entzieht. Außerdem könnte es für den Leser eine  Über-
raschung sein, daß des Shivas Alter, das Zeitalter vom Gott-Vernichter, 
in Visionen weitaus schöner erscheint als das Zeitalter von Vishnu, vom 
Gott der Liebe und der Güte. Die Vernunft deutet uns jedoch an, daß 
das Zeitalter Shivas, des Gottes der Asketen, sich durch den Verzicht 
auf das alles auszeichnen muss, was die Elementarbegierde hervorruft. 
Verzichten die Leute auf Bemühungen um Erwerbung der Sachen, die 
ihre Lüste erregen,  ergibt  sich daraus eine  Voraussetzung für  das 
Entstehen  vom  paradiesischen  Zusammenleben auf  der  Erde. 
Mittlerweile entwickeln sie ihre Begierde, weil es vermutlich ein Merk-
mal von Rationalismus, Klugheit, Weisheit und intellektueller Entwickl-
ung sei. Deshalb müssen sie für diese Vorteile mit Sklaverei, Leiden, 
Ernten von Hass, Wahnsinn, Mangel und Übel zahlen. Aber lassen sie 
sich  denn  über  diese  klaren  Zusammenhänge  belehren?  Nein,  sie 
werden weiterhin glauben, sie schwangen sich über die vermeintliche 
Dummheit empor, die nur eine Einfachheit (und Schwäche) der Gläub-

248 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

igen, der von Natur besseren und barmherzigeren Leute war. 
Angenommen, daß es mit dem Vishnu nur ein Traum war,  welchen wir 
unter  sonderbaren Bedingungen träumen können.  Eines  war  jedoch 
sicher: Seit diesem Moment, sehr lange Zeit hindurch, solange, als es 
mir nicht gelang das sich empörende ekstatische Innere zu beruhigen, 
zerfiel mir jede Situation in karmische Ursachen und Folgen, und es 
blieb daraus nichts, was man ein Rätsel der Gegenwart nennt. Hier-
durch entstand in mir  unermeßliches Wissen, über welches ich sehr 
oft bedachte: Wieso werde ich aus diesem Wissen nicht wahnsinnig?

Jawohl. Vor meinen Augen wurde die Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft der karmischen Prädestination eine bloße Gegenwart, und ich 
blickte ins entsetzliche Samsaro, dessen Fangarme immer alles hal-
ten, dem die Lebenswege der  Lebenstrieb bestimmt  und nicht das 
reine Bewußtsein als der Aspekt vom unbegrenzten Bewußtsein.
Außerdem tauchte in mir ein Eindruck auf,  daß ich in die weltlichen 
Schicksale der Menschheit einen Hebel der heilsamen Moral ein-
fügte, den weder Menschen und Dämonen, noch die Göttern und so-
gar ich selbst in der Zukunft gelingen wird auszureißen. Daher bean-
spruchte ich, für keinen phantastischen Träumer gehalten zu werden, 
der seine Abstraktvisionen auf die Wirklichkeit anwendet. Ich weiß näm-
lich, daß die  Weltschicksale eine vollendete Tatsache sind, deren 
Geburt durch sittliche Anschauungen der Menschen und der Ge-
schöpfe aus der Vergangenheit bedingt wurde, und daß die sitt-
lichen und politischen Leitsprüche der Gegenwart nur eine Lüge 
darstellen, die unwissende und geistig blinde Führer den blinden 
Menschen in ihre Gesichter nur darum schleudern, weil dahinter 
ein Ehrgeiz ihrer Führer lauert, der eben noch von ihrer Sittenver-
derbtheit unterstützt wird.

Ja.  Ich wurde ein Rad, dessen erste Radfelge eine alles Lebendige 
überwindende Kraft war, die den Atem der Moral bildete; dieser Atem 
begann von da ab durch die Welten des Lebens zu wehen, und ich - 
nach gewissen Merkmalen - kann nur vertrauen, daß er beginnt, die 
animalische  Weltanschauung zu  durchdringen  und  diese  zu  bekäm-
pfen,  die uns soviel  unerträgliches,  schweres karmisch Böses verur-
sacht hatte.

Übrigens  ist  es  kein  Grund vorhanden,  etwas zu  verschweigen.  Ich 
weiß nämlich,  daß Weltschicksale nicht in Händen von Diktatoren 
liegen; diese führen nur die Befehle des Karma aus. Sonst ist alles 
enthalten  in  der  höchstsubtilen  Spannung,  die  Menschen  zur  einer 
gewissen Sittenanschauung führt, von welcher das wirkliche Schicksal 
abhängig ist. Warum könnte nicht daher der mächtige Mentalstrom, der 

249 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

aus  dem  ein  Zustand  hervorging,  in  welchem  das  Bewußtsein  die 
Macht vom Brahma selbst überstieg und vor den Thron Vishnus trat, 
eine   energetisch-elektrisierende Kraft  werden,  die  sich  nicht-selbst-
beherrschende Menschen zu einer anderen, besseren Weltanschauung 
führt? Die mystischen, mentalen und psychologischen Kräfte arbeiten 
in Herzen und Gehirnen der Leute und bilden selbst das, wozu ein sich 
nicht  kennender  Mensch  sagt:  "Ich  will  das." Dies  ist  der  Hebel, 
welcher die ganze lebende Welt  bewegt, ihr  tägliches Bewußtsein 
entfesselt und die Ansicht erzeugt, von deren die Leute  post festum 
behaupten,  sie sei  ihre Ansicht.  Es ist  nämlich klar,  daß obwohl  die 
Leute mit der Kraft des täglichen Bewußtseins und mit dem von der 
Existenz  dieses  Bewußtseins  abhängigen  Willen  ausgerüstet  sind, 
werden sie doch von mechanischen Faktoren betrieben, die vielleicht 
nur psychologisch sind,  die aber in jedem Falle alle Neigungen und 
Bedingungen erzeugen. Diesbezüglich ist  der Begriff  "ich kann" von 
der Bedeutung her nur ein resultierender Faktor, und aus demselben 
Standpunkt erscheint uns der Mensch nur als ein armseliges Geschöpf, 
dessen Geistverdunkelung eben durch sein falsches Selbstbewußtsein 
gesiegelt wird. Darum glaube ich der  Wirkung von Mentalkraft des 
Augenblicks und seinen Umständen, welche mit der Vision von Vishnu 
zusammenhingen,  und auf  diesem Grund setze ich voraus,  daß der 
Moment, wo ich Vishnu (Kraft der höchsten sittlichen Qualität) erblickte, 
begrüßte und berührte, ein Augenblick neuer Mentalströme wurde, in 
welchen das Zeitalter voll sittlicher und schicksalhafter Krisen (Verfall) 
ertrinken wird und nun durch ein Zeitalter  mit  besseren Schicksalen 
ersetzt wird. Wann geschieht das alles? - Die Zeitschlacken, die sich 
aus der Umarmung vom Saturn herrühren, können zuverlässig nur das 
Leben von Materie und Sinnen messen, dagegen versagen sie vor dem 
Antlitz der Mentalspannung. Deshalb ist der Vorgang zu der sittlichen 
Genesung nur empirisch festzustellen, aber das Zeitalter von Vishnu 
scheint mir nicht unabsehbar zu sein. Um so mehr, daß die Leute von 
heute den Mentalzuständen näher sind als die Leute von früherer Zeit. 
Und in ihren Herzen kreuzen sich häufig Schwerter von Moralverfall 
und Sehnsucht nach sittlicher Genesung. Das selbst sei ein günstiges 
Vorzeichen, welches die Hoffnung hat, in absehbarer Zeit* sich zu erfül-
len.

(* Die Zeitstrecke (ab 1970) bis zum Beginn der Erfüllung der neuen Einflüsse 
ist nicht genau bestimmbar und kann noch Jahrzehnte oder mehr dauern und in 
der Zwischenzeit kann das Böse (Kriege, Elend, Unrecht) nochmals kontinental 
aufflammen, wie die Restfeuer nach einem Brand. Aber diese "Wartezeit" ist 
gar nichts gegen die Zeitdauer, die der Dauer des eisernen, schwarzen Zeit-
alters (Kali-Yuga) zugeschrieben wird.

250 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Nach der Vision von Vishnu, der Verbreiterung in den Raum und nach 
der Verzehrung von Brahma als eine Qualität unseres Kosmos wurde 
ich ein Eingeweihter der Bruderschaft vom Donnerkeil. In der Hand 
hielt ich ihr Symbol; dann plötzlich, von Innen heraus und von inneren 
Drucken getrieben, verwandelte ich den Donnerkeil  in einen  Phurba 
(rituelles Messer), mit welchem ich den Weg über die dunkle beklem-
mende Mentalhülle unserer Erde antrat. Über mir schien die Sonne, die 
ihre beseligenden Strahlen auf  diese schreckliche,  undurchdringliche 
Erdhülle sandte, und mir trat ins Bewusstsein der Kummer der Mensch-
heit,  die von ihrem eigenen Karma umklammert  wird,  das sie durch 
egoistische Aspekte und Taten hervorgebracht hatte. Ich rückte daher 
schnell über die dunkle irdische Mentalhülle, in welche ich das Phurba 
hineinstieß, und dabei fahndete ich gleichzeitig danach, ob ich in dieser 
Schicht eine Lücke finde, wie ich diese mit dem magischen Messer ver-
breitern  und dadurch bessere  karmische Aussichten  für  die  jetzigen 
Menschen vorbereiten könnte. Leider war die Mentalschicht der Erde 
so  kompakt,  daß  ich  daraus  schloß,  die  Wahrheit  selbst  liegt  als 
Vorherbestimmung der Welt zugrunde ...

Das Versagen der Funktion von elementaren Sinnesorganen, auf wel-
che  wir  unsere  Feststellungen  der  so  genannten  wahren  Natur  der 
Wirklichkeit gründen, mag eine Gelegenheit für einen Psychiater wer-
den, insbesondere, wenn dieses Versagen auch den Tastsinn zu betref-
fen beginnt. Ich habe hingegen die Erfahrung, daß die  psychische Ge-
sundheit oder Kränklichkeit sich nicht nur auf das Funktionsungleich-
gewicht gründet. Wenn es nicht so wäre, könnte ich mich nicht zwi-
schen der sichtbaren und unsichtbaren Welt mit bloßem Geruch orien-
tieren. Aber dieser Umstand soll nur interessant bleiben. Ich will dazu 
nur hinzufügen, daß das psychische Gleichgewicht nur auf sehr wacke-
ligen und daher unzuverlässigen Fundamenten beruht, und der östliche 
Esoterismus belehrt uns sogar darüber, daß mancher Typ vom Verlust 
der psychischen Balance einen Anfang der Resorption des normalen 
menschlichen Wesens ins übersamsarisches Wesen bedeutet. Mit an-
deren Worten: Es gibt auch "Narren", die in einer höheren Welt leben, 
welche sie schon realisiert hatten. Dazu kann nichts die Überzeugung 
der Menschen ändern, daß dieser Zustand ausschließlich kränklich sei. 
Im höheren Sinne ist die Norm für die seelische Gesundheit eine bloße 
Konvention. 

Eines ist jedoch sicher, weil das aus meiner direkten persönlichen Er-
fahrung resultiert: Man kann sich in seinen postmortalischen Zustand 
seine gesamte alte Welt mitnehmen, ohne je zu erfahren, daß sich in 
seinem Zustand etwas wesentlich veränderte. Auch dies ist ein Beleg, 
daß die äußere Welt ein Relativum ist, dem wir reale Werte nur auf-

251 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

grund unseres eigenen momentanen psychologischen Zustandes zu-
schreiben. Mit anderen Worten: Unsere Sinneswelt gibt es nur in un-
serem Gemüt; aus dem absoluten Gesichtspunkt ist nichts wirklich, was 
struktural ist.

Natürlich, ich wußte und stellte sehr gut fest, daß manche Kraftlinien 
den Körper zu zerreißen wissen, aber es schien mir nicht, daß ich eine 
Möglichkeit habe, anders zu tun als wie ich mich gerade verhielt, denn 
ich lebte eine Gelegenheit der absoluten Lösung von karmischen Pro-
blemen des Menschen mit karmischen Schulden. Und so vertiefte ich 
mich in unangenehme karmische Wellen, und erneut tauchte ich aus 
denen auf, gebrandmarkt auf meinem Körper, Geist und auch Bewußt-
sein von Erfahrungen mißlicher Inkarnationen. Vor meinen Augen tau-
chten  bald  weiße  Geister  auf,  deren  verdienstvolles  Karma  keinen 
Einfluß auf  sie  belastende Unwissenheit  hat,  bald  wieder  himmelra-
gende Ungeheuer, die meinen Körper in ihren vernichtenden Einfluss 
zu verhüllen wussten. Daraus ergaben sich abwechselnde Zustände, 
deren Ausgleichung eine so schwierige Aufgabe war, daß ich mich an 
der Grenze von Leben und Tod bewegte, mit einer karmischen  Aus-
sicht für eine definitive Ausrottung aus dem Weltall, oder für die Geburt 
in  der  Hölle  auf  die  Dauer  von  zahllosen  Verkörperungen hindurch, 
oder für ein Irrsinnig-Werden in vielen menschlichen Inkarnationen. Da-
bei hatte ich eine ständige Beschwernis damit, daß die Verhältnisse es 
nicht erlaubten, mich um meine persönliche Schicksale zu interessie-
ren, und aufgrund dessen stand ich im Weltall der aufrührerischen kar-
mischen Kräfte als ein völlig wehrloses und innerlich ganz entblößtes 
Geschöpf. 

Mein Geist pulsierte, stieg und sank zu der Zeit. Plötzlich fand ich mich 
vor  irgendeinem Vogelspuk,  der  mit  einem Fuß an  der  Grenze  von 
Persien und Kaukasus stand, wogegen mit dem anderen an den See-
ufern irgendwo in Belutschistan. Die Spukgestalt stand ganz steif und 
durch die bloße Erscheinung deutete sie gewiße Gefahren in diesen 
Landschaften und auch in der ganzen Welt an. Da drückte ich schon in 
der Hand ein kleines Schwert, von welchem ich vermutete, es sei be-
stimmt, benutzt zu werden. Ich stach es dem Ungeheuer in den Hals 
hinein, aber dies - stand weiter. Infolge dessen trat in mir eine  gewisse 
Angst auf, daß ich etwas zu einer sehr bösen Aktion provoziert hatte. 
Und da hielt ich schon ein mächtiges Schwert fest und haute in den 
Hals  des  Gespenstes.  Aus  seinem  Hals  strömte  danach  Blut  und 
Wasser, und diese rannen über die Beine zur Erde und ins Meer (wo 
Israel und der Libanon ist). Und der Kopf des Spuks sank, der Körper 
brach zusammen. Aber da beobachtete ich, ob das Blut nicht auch die 
Menschen überhäuft.  Es schien nicht so, allerdings ein paar Tropfen 

252 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

fielen auf sie. Das meiste Blut floss ins Meer hinab, aber gewisse un-
günstige  Vorboten*  blieben.  Ich  nehme an,  daß dieses  Ereignis  die 
Spannung zwischen den arabischen Staaten (Golfregion, Naher Osten) 
und den Weststaaten betraf. Diesbezüglich wäre es möglich anzuneh-
men, daß es nur um eine Vision im Bereich von Vorboten ging ... 

* Hier ist Bezug genommen auf die anhaltenden Spannungen, Unversöhnlich-
keiten, Kriege und Grausamkeiten in dieser Region, die strikt dem Karma fol-
gen, die allen Bemühungen der Ratio und den Führern der Welt mit ihrer Diplo-
matie wie verhext trotzen.

Aber die atavistischen Voraussetzungen sind nichts Festes wie die Ma-
terie. Diese stützen sich auf das Fühlen, und daher ist es möglich, daß 
derjenige, der wie ein Bodhisattva fühlt und eine Stärke des Mystikers 
besitzt, der sich bis zum tiefsten Bestandteil seiner Natürlichkeit beherr-
scht hatte, diese Voraussetzungen verändern kann, und dadurch aller-
dings auch das Fühlen der Leute und von hier aus ihre Schicksale. Er 
kann dies um so eher vollbringen, weil die Basis der Atavismen nicht 
unterschiedlich zu jedem Individuum ist,  sondern gemeinsam für alle 
Menschen. Aus diesem Grunde kann der Mystiker so genannte Groß-
taten" vollbringen ..."
Ende des Berichts. 

Schlußbemerkung
Kann ein normaler Mensch wirklich begreifen, daß es a) ein Reich der 
Ursachen und b) eine Mentalssphäre der  gesamten Menschheit  gibt 
bzw. daß es so etwas überhaupt gibt und kann er begreifen, was c) die 
absolute Macht im Guten bedeutet und d) was ein geistiger Riese unter 
großer Anstrengung bewirken kann? Wird er das für ein Märchen oder 
ein "hoax" halten? Werden die Lamas mit ihren akribischen Beschreib-
ungen der höheren Paramitas, mit ihren trantrischen Figuren, Invoka-
tionen und Ritualen dies als "das allerbeste Mahayana" anerkennen? 
Auf jeden Fall sollten sie besser selbst das anstreben, was sie in ihren 
Ritualen mit dem Phurba und Donnerkeil symbolisieren anstatt zu tun 
"als ob ...", denn die beschriebende Verbesserung des Gesamtkarmas 
der Menschen ist zeitlich begrenzt. Es sind daher Wiederholungen er-
forderlich damit eine Kontinuität über Jahrhunderte hinweg eintritt.
Für den Leser sollte zweifellos jetzt erkennbar sein, daß es einen direk-
ten  Zusammenhang zwischen Schicksal  und der  Moral  gibt,  die  mit 
dem rechten  Denken  beginnt.  Dies  ist  als  eine  psychisch-mentale 
Gesetzmäßigkeit anzuerkennen, gleich wie man das Wirken der Gra-
vitation anerkennt. 

253 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

  BUCH V

Das begleitende Wissen

Hier ist „rechtes“ Wissen, das sich rund um die Essenz jeder geistigen 
Lehre rankt und über das man genauere Kenntnis haben sollte und das 
so themenbezogen kondensiert in keiner Lehrrede vorkommt. Meist ist 

es verstreut über zahlreiche Bücher.
Es ist unverzichtbar und dient zum Verständnis über sich selbst, über 
die eigene innere Mechanik, zur eigenen Entwicklung und zur eigenen 

Einbettung in das kosmische Geschehen. Primäre 
Definitionen tragen zur Klarheit und zum Gesamtverständnis bei.

254 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Klarheit in Begriffen

Einige wichtige Begriffe tauchen überall (Bücher, Vorträge, Medien etc.) 
auf  und  werden  mehr  oder  weniger  unterschiedlich  willkürlich 
angewandt. Hier sind einige definiert, so wie sie von geistigen Entwick-
lungssystemen verstanden werden.

A) Allgemein
1. Natur ist hier alles, was nicht vom Menschen erschaffen wurde.
2. Gurus, spiritueller Meister, Mystiker, Bodhisattva sind Begriffe für 
Menschen,  die  geistige  Vollkommenheit  erlangt  haben,  unabhängig 
vom absolvierten Entwicklungsweg. Sie sind auch Einweihungsgeber 
im Gegensatz zu normalen Dharmalehrern oder Schulgelehrten.
3.  Yogi,  Cela,  Bhikkhu,  Adept  sind  hier  Begriffe  für  Praktizierende 
(Laie  wie  Ordinierte)  in  Yoga  und  im  Buddhismus,  unabhängig  von 
ihrem geistigen Level bzw. Fortschritt.

B) Nicht-materielle "Dinge" oder Entitäten im Wesen Mensch
1. Das Bewußtsein (pali  viññāṇa) ist eine transzendente und höchste 
„Qualität“ der Realität selbst und ist die lebendige Essenz des Univers-
ums, es besteht aus „klarem Licht“ und durchdringt den gesamten Kos-
mos. Es ist „immateriell“ und ist keine Funktion resultierend aus Sinnes-
wahrnehmungen.  Die  Primärfunktion  des  Bewußtseins  ist  die  Wahr-
nehmung als unbeteiligter „Beobachter oder Seher“ und ist daher die 
elementare  Grundlage  der  Achtsamkeit  und  des  Lebens  überhaupt. 
Das Bewußtsein denkt nicht. Das Bewußtsein ist unantastbar, unzer-
störbar und immerdar, auch bekannt als Diamant oder Vajra, und sein 
Licht ist alles-durchdrigend und variiert „hart bis freundlich“. 
2. Das Denkprinzip (Denkorgan) ist nicht selbstleuchtend, es fungiert 
als Reflektor und ist von Natur aus glatt. Das Denkprinzip kann weder 
beobachten noch zuschauen, sondern nur wiedergeben. Die Persön-
lichkeit hat das Denkorgan "gekapert" und verfälscht so die Realitäten 
oder erzeugt neue und ist Ursache aller Irrtümer.  
3.  Der  Geist  (citta oder mind)  ist  das immer aktive Denkpinzip,  das 
"denkende Bewußtsein", daher "man muß den Geist zähmen".
4.  Geistesobjekte sind  die  wellenartigen  Objekte  des  Denkprinzips 
(Gedanken, Sinneseindrücke, Imaginationen, Impulse), sie bilden das 
denkende  Bewußtsein,  deswegen  ist  der  Mensch  im  Geiste  immer 
etwas anderes. 
5.  Das Denkprinzip (mind,  sanskrit  citta) und das  Bewußtsein sind 
nicht dasselbe, wird jedoch gerne als Geist übersetzt oder benutzt. 
6. Alle Intelligenz kommt vom Beobachter, dem überweltlichen Intellekt 

255 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

und dem Gedächtnis, sie interagieren außerhalb von Zeit und Raum. 
Der Intelligenzgrad ist  abhängig von den verdunkelnen Umhüllungen 
der Persönlichkeit (stumpf/blöd bis allwissend).
7.  Gedanken sind psychische „Energiepakete (Ladungen) mit  Inhalt“ 
und werden nicht vom Denkprinzip, sondern von der Persönlichkeit und 
dem Unter-bewußtsein erzeugt. Sie verfärben oder  zerstören die Ob-
jektivität und bilden auch andere (falsche) Wirklichkeiten. 
8. Das  Unterbewußtsein ist  ein Container, dessen Inhalte sich dem 
Tagesbewußtsein entziehen aber trotzdem überall mitbestimmen. Es ist 
intelligenz- und lichtlos und stinkt. Wenn man Bewußtsein, Tages- und 
Unterbewußtsein als Einheit betrachtet, so beträgt der (schwarze) An-
teil des Unterbewußtseins derzeit weltweit ca. 80%. 
9.  Die  Persönlichkeit ist  das  differenzierte  Selbst-Bewußt-Werden 
(Ego)  des  Menschen.  Sie  ist  eine  psychische,  materiell  nicht  fest-
stellbare Entität und die Hauptursache dessen, warum der Mensch den 
ganzen befreienden Prozeß durchmachen muß. Sie hat alle wichtigen 
Po-sitionen besetzt, sie ist sein (falsches) „Ich“ und ist der Feind jeder 
geistigen Entwicklung.
10.  Die  Leere  oder  Leerheit (shunyata,  void,  emptiness)  ist  nicht 
Nichts sondern der grenzenlose Bereich von Raum und Energie, wo es 
keine  Phänomene  gibt.  Die  Leere  ist  das  einzig  unveränderliche 
"Stabile". Das Universum ist darin eine „Sache“. Leere und Bewußtsein 
sind Eins, das Absolute bildet in der Leere weitere „Schichten“.

C) Begriffe über geistige Zustände bzw. Bewußtseinsfähigkeiten.
(Legende: P = Prozess, R = Resultat/Zustand, P+R = beides simultan)

11.  Wahrnehmung (P),  englisch perception,  ist Erkennen, Begreifen, 
Ge-wahrsein,  Achtsamkeit  in  einem,  Voraussetzung  zur  Assoziation 
und  Abstraktion.  Wahrnehmung  ist  die  grundlegende  Funktion  des 
Bewußt-seins  und  ist  die  Erst-Manifestation  des  Absoluten,  auch 
bekannt  als  „Beobachter,  Seher  oder  Purusha  (sanskrit)  und  ist 
notwendig für die Rückkehr in das Absolute (Nirvana).
12. Aufmerksamkeit (P), englisch attention, als ein kurzzeitiges Foku-
sieren  auf  eine  Tätigkeit  oder  Sinneswahrnehmungen  zur  Erzielung 
einer Erkenntnis oder Lerneffektes, ausgelöst durch einen Reiz.
13.  Achtsamkeit  (P),  englisch mindfulness oder  attentativeness,  als 
eine  anhaltende  Bemühung zur  Beobachtung  externer  oder  interner 
Ereig-nisse zum besseren Erkennen von Details und Begreifen einer 
Situa-tion, also eine gestreckte Aufmerksamkeit, deren Intensität oder 
Dauer die Beobachtungs- und Unterscheidungsfähigkeit beeinflußt. 
14.  Wachheit (R),  englisch alertness oder awake (woke),  als ein be-
stimmter Grad von Erkenntnisvermögen bedingt durch die Eliminierung 
oder  Reduzierung  von  störenden  Faktoren  wie  Denken,  Emotionen, 

256 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Impulsen  und  körperlicher,  mentaler  und  geistiger  Passivität.  Das 
Zurückdrängen  der  Persönlichkeit  bestimmt  die  Wachheit.  Wachheit 
bestimmt den Grad der Achtsamkeit, beide sind wichtig für die Innen-
schau und bedingen einander.
15.  Bewußtheit (P)  englisch als awareness, als momentanes Begrei-
fen, was man da gerade tut, denkt, fühlt oder antizipativ beabsichtigt. 
Bewußtheit und Achtsamkeit sind Zwillinge. Achtsamkeit, Wachheit und 
Bewußtheit werden gerne verwechselt. 
16. Wissensklarheit (P+R) als Rückkoppelung der kognitiven Erkennt-
nisse, wodurch man Eingreifen kann oder Dinge (Objekte, Prozesse, 
Abstrakta) versteht. Wissensklarheit ist das Ergebnis von Achtsam- und 
Aufmerksamkeit. Sie steigt immer von innen auf und ist "plötzlich da". 
Man kann sie sich nicht anlesen!
17. Überweltlicher Intellekt (P) als die nie ruhende Fähigkeit der Acht-
samkeit all die obigen Faktoren so zu bündeln, daß Realitäten "so wie 
sie  sind"  erkannt  werden  und  jedes  Objekt  oder  jeder  Prozeß  sein 
Geheimnis  preisgeben  muß,  auch  Buddha-Auge  genannt.  Damit  ist 
dem inneren Beobachter die diamantklare, ultimative Realitätserkenn-
ung von allem und von sich selbst möglich.
18. Weisheit  (P+R)  als  Erkennen  und  Begreifen  eines  Zustandes, 
Situation  oder  Prozeßes,  wobei  alle relevanten  Realitäten  dazu, 
unabhängig bzw. außerhalb von Zeit  und Raum, dem inneren Beob-
achter vorliegen und somit eine fehlerlose Beurteilung (Unfehlbarkeit) 
ermöglichen, was ein spielgeglattes Denkprinzip bzw. die innere Leer-
heit voraus-setzt.
19. Gewahrsein (P) englisch awareness, siehe Bewußtheit.
20. Gewahrwerden (P) englisch becoming aware, siehe Aufmerksam-
keit und Achtsamkeit.
21.  Selbst-Bewußt-Werden,  Selbst-Bewußt-Sein ist  im  buddhist-
ischen Sinne ein alles-umschließender Begriff für die obigen, mit P+R 
deklarierten Definitionen.
22. Nirvana ist das vollkommene Erlöschen jeglicher Wünsche, Sehn-
süchte und Anhaftungen bedingt durch das Erliegen aller inneren Im-
pulse und des Lebensdurstes sowie die Ver-nichtung aller Grundlagen 
zur  Wiedergeburt.  Die  Vereinigung  bzw.  Identifikation  zum Ursprung 
allen  Seins und dem Licht  des Absoluten ist  ein  weiteres  Ergebnis. 
Durch die Durch- und Ausleuchtung des Unter-bewußtseins mit  dem 
Licht  und  Feuer  des  Überbewußtseins  gibt  es  das  bedingte  Tages-
bewußtsein nicht mehr (siehe funktionale 3-Teilung des Bewußtseins im 
Kapitel  "Über  das Bewßtsein"  erklärt).  Auch der  allerfeinste  Lebens-
durst, wie bei den blauen, formlosen Göttern, existiert dann nicht mehr. 
Das  "kleine Ich" geht in die reine, leuchtend klare, grenzenlose, unan-
tastbare, unzerstörbare "Qualität des Bewußtseins" mit allen Attributen 
in die "Große Freiheit" auf - unvorstellbar für Normalmenschen. Nirvana 

257 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ist garantiert nicht das, was man den Christen als Erlösung vermittelt.

258 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Analyse des 8-fachen Pfades

Der 8-fache Pfad ist in aller Munde, doch ist er das Non-Plus-Ultra für 
eine Bemühung im Sinne der Lehre Buddhas? Hat Buddha die Prio-
ritäten zur Entwicklung so gesetzt? Hat er die geistige Entwicklung in 8 
Pfade zerlegt, wo er doch nur 1 "direkten Pfad" gelehrt hat? Wieso ist 
die Edle Versittlichung in 3 Teile zerlegt? Zwischenzeitlich findet man 
auch andere Formulierungen und Anordnungen des 8-fachen Pfades. 
Wer das Maha-Satipatthana-Sutta aufmerksam gelesen oder studiert 
hat, wird schnell feststellen, daß der 8-fache Pfad nichts anderes als 
eine  Herauslösung  (Komprimat)  entsprechender  Textpassagen  ist. 
Nichtsdestweniger  stellen  die  Inhalte  (Bemühungsobjekte)  des  8-
fachen  Pfades,  wie  auch  immer  man  sie  gruppiert,  die  Essenz  der 
Lehre Buddhas dar. Wir wollen den 8-fachen Pfad analysieren, hier die 
ist die Ausgangsbasis:

Rechte Anschauung (Einsicht, Erkenntnis)
Rechte Absicht (Gesinnung, Denken, Entschluß)
Rechtes Reden (Wahrheit, Schweigen)
Rechtes Handeln (Tun, Silas, Absichten)
Rechte Lebensweise (Existenzabsicherung, Beruf)
Rechte Astrengung (Streben, Üben, Ausführen)
Rechte Achtsamkeit (Selbstbeobachtung, Bewußtheit, Überdenken)
Rechte Versenken (Sammlung, Meditation, Selbsterkenntnis).

1. Dies ist  kein Pfad im Sinne eines vorwärts gerichteten,  linearen 
Weges, wo es auch möglich wäre Resultate am Ende irgendeiner Stufe 
zu definieren.  Wir  fnden hier  eine  Sammlung von Vorschriften  (Em-
pfehlungen), die unabhängig voneinander und in willkürlicher Reihen-
folge  beachtet  oder  geübt  werden  können.  Deswegen beginnen die 
Menschen mit der Meditation und nicht mit der Selbstbeobachtung oder 
Moral.  Satipatthana  als  Schlüsselpraxis  wird  auf  diese  Weise  ver-
schüttet. Ein großer Fehler! Der Grund liegt im Scheitern vieler an der 
Praxis der Selbstbeobachtung im Alltag mangels Durchhaltevermögen, 
denn sie ist besonders am Anfang mühsam. Aber wer einmal ernsthaft 
damit angefangen hat, wird sie als ergiebig betätigen. Die Beschreib-
ung der Jhanas ist der vorwärtsgerichtete Pfad. 

2. Reihenfolge in den Pfaden (Bemühungsobjekten)
Jeder spirituelle Meister wird folgende Reihenfolge in der Praxis vor-
geben: 1. zuerst die Edle Versittlichung zusammen mit der Achtsamkeit 

259 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

(Selbstbeobachtung) und erst dann 2. Vipassana (Meditation, Konzen-
tration), denn ohne Edle Versittlichung und Achtsamkeit gibt es niemals 
einen Erfolg in Vipassana und Karma. 

3. Teile der Edlen Versittlichung nehmen darin 3 Listpositionen ein, 
außerdem ist die Auflistung ist unzureichend. Wieso gerade nur diese? 
Der wahre Buddhist  muß sich 54 Seiten zu den Silas im Visuddha-
Magga anlesen und merken oder er muß sich mit dem "Silakkhandha-
Vagga"  über  die  Moral  beschäftigen  oder  mit  den  28  Precepts  von 
Gampopa. Es bestehen also Zweifel, daß Buddha die Bemühungen zur 
Charakterverbesserung so aufgeteilt  hat. Besser ist die Liste der Ya-
mas und Niyamas hier im Kapitel „Die Praxis der Moral“.

4. Es fehlt das Nicht-Haften.  Wenn schon von Rechten Dingen die 
Rede ist,  dann fehlt  dieser wichtige "Pfad".  Das Haften bindet und 
verdunkelt den Geist konstant bis in höhere Stufen und es ist ein 
Haupthindernis. Dies wird dann deutlich, wenn man die Kapitel "Nicht-
Haften"  und  das  (tiefenpsychologische)  Kapitel  "Die  Mystik  und  die 
Sexualität" gelesen hat. Ohne Reduzierung oder Auflösung des Haftens 
(Anhanges) bleibt man stehen. Nicht umsonst ist Buddha laufend mit 
seiner Sangha herumgewandert oder die Sannyasins sind in die Haus-
losigkeit gezogen.

5. Die Freude als fühlbare und formbare Komponente im Menschen 
wird  nirgendwo  erwähnt  (nur  bei  den  7  Erleuchtungsgliedern).  Der 
Mensch lebt nämlich durch das Gefühl und nicht durch den Ver-
stand. Das Gefühl ist das Fahrzeug mit dem der Mensch durch das 
Leben gleitet und Erfahrungen sammelt. Daher sind Leid, Zufriedenheit 
und Glück direkt damit verbunden. Die Bedeutung der guten Stimmung, 
konkret der ursachlosen Freude, bleibt unerkannt. Gerade sie zieht den 
Geist aus der Dunkelheit  heraus und wirkt gegen den Materialismus 
und hilft Hindernisse in den ersten Jhanas zu überwinden.
Das  Gefühl  als  ein  psychisch-energetischer  Zustand  spielt  auf 
dem Pfad zum Nirvana eine zentrale Rolle und beginnt sich erst ab 
dem 3.  buddhistischen Jhana in kühle Weisheit  (Jnana) zu ver-
wandeln. Also von ursachloser Freude zur Seligkeit, dann zur kühlen 
Seligkeit und weiter zur durchdringenden Kraft der Weisheit. 

6. Das Haupthinderns ist die Persönlichkeit und der Grund, warum 
der Mensch nichts von seiner Buddha-Natur weiß. Sie ist die  Primär-
ursache aller Probleme und die 4 Leidensursachen sind Wirk-ungen 
ihrer Aktivität, worauf neue Ursachen entstehen. Ohne Persönlichkeit 
gibt  es  kein  Wollen  und  ohne  Wollen  gibt  es  keine  Ursachen.  Die 
Persönlichkeit  wird  in  keiner  Lehrrede als  parasitäre  Entität  erwähnt 

260 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

und analysiert, sondern wurde im Kanon in Einzelerscheinungen zer-
pflückt.  Man muß das selber  herausfinden oder andere Quellen be-
nutzen, daher gibt es das wichtige Kapitel "Was ist die Persönlichkeit?". 

7.  Das  Nicht-Urteilen (Nicht-Bewerten)  fehlt  in  den  Silas,  denn  es 
fördert  das  Nicht-Denken.  Wissen aus dem Verstand suggeriert  Er-
fahrung und verhindert so die Zielerreichung. Direkt mit dem Verstand 
ist  das  Denken  verbunden  und  gerade  das  muß  reduziert  werden, 
damit das Denkorgan irgendwann zu Boden fallen kann (siehe Kapitel 
"Was  ist  das  Denkprinzip?"  und  "Was  ist  ein  Gedanke").  Die  Be-
herrschung und Minimierung des Denkens ist  ein zentrales Anliegen 
aller geistigen Entwicklungssysteme, entweder direkt (Raja-Yoga) oder 
indirekt  (Buddhismus  oder  Mystik),  dort  gilt  Denken  als  Krankheit. 
Denken erzeugt Karma, Nicht-Denken bewirkt Objektivität und das 
Auslaufen des schicksalsbindenden Karmas ist ein zentrales An-
liegen der Lehre Buddhas. Mit dem Verstand  sprengt man nicht die 
Mauern am Bewußtsein und erlangt mit ihm niemals die Erleuchtung. 
Wenn dem so wäre, dann hätten wir viele, viele Buddhas. 

Die 7 Erleuchtungsglieder (bojjhanga sutta) bestehen aus Achtsam-
keit (sati), Wahrheitsergründung und Gesetzesergründung, Willenskraft 
und Beharrlichkeit, Freude und Seligkeit, Gestilltheit und Gelassenheit, 
Sammlung (Konzentration), Gleichmut. 
Erstmals taucht Freude und Seligkeit als Bemühungsfaktor auf. Die kö-
nigliche Achtsamkeit steht über allem, ohne sie sind die anderen Glie-
der  unerreichbar,  daher  kann man sie  nicht  in  einem Zuge mit  den 
anderen "Pfaden" anlisten. Ist die Bemühung um die 7 Erleuchtungs-
glieder eine bessere Vorgabe als der 8-fache Pfad? 

Die  beste  Zusammenfassung der  praktischen  Umsetzung der  Lehre 
Buddhas ist eben in der Gruppierung der 5 Padas (Pfeiler der Bemüh-
ung) gegeben, das ja eine integrale Aufgabe ist. Alle Padas sind in allen 
Lebensumständen  und  Tagesabläufen  praktizierbar,  egal  ob  Mönch 
oder Laie.  Die 5 Padas machen auch keine Unterscheidung zwischen 
den Befähigungen (wenig, mittel oder gut befähigt) ! 

Der 8-fache Pfad ließe sich besser als die "5-fache Bemühungsgrund-
lage", wie die 5 Finger einer Hand, definieren: 
1. Bemühe dich um die ursachlose Freude
2. Übe ständig die Selbstbeobachtung (Achtsamkeit, Satipatthana)
3. Übe Metta und kultiviere die liebevolle Güte (Bodhicitta)
4. Bemühe dich um die Edle Versittlichung (Moral)
5. Übe Vipassana, Meditation, Konzentration

261 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Vergleich und Zuordnungen der  Prioritäten  in  der  praktischen Be-
mühung nach unterschiedlichen Lehransätzen 

8-facher Pfad** 5 Padas Sukhayana

1. Priorität unbekannt

Rechte Achtsamkeit 
Selbstbeobachtung, 
Bewußtheit, Überdenken
Einsicht, Erkenntnis

Priorität 1
Satipatthana 
Achtsamkeit
Selbstbeobachtung

Priorität 2
Satipatthana 
Achtsamkeit
Selbstbeobachtung

Freude (Sukha) Priorität 1
ursachlose Freude, 
Seligkeit

Metta, Bodhicitta Metta, Bodhicitta

Rechte Absicht, Gesin-
nung, Denken, Entschluß,
Rechtes Reden, Wahrheit, 
Schweigen, Rechtes 
Handeln, 5 Silas, 
Rechte Absichten, 
Rechte Lebensweise

Priorität 2
Moral, Edle 
Versittlichung mit
17 Yamas
10 Niyamas

Moral, Edle 
Versittlichung mit
17 Yamas
10 Niyamas

Rechte Versenken 
Sammlung, Meditation, 
Selbsterkenntnis)

Vipassana
(Meditationen & 
Konzentration)

Vipassana
(Meditationen & 
Konzentration)

Rechte Astrengung* 
Streben, Üben, Ausführen*

wird vorausgesetzt wird vorausgesetzt

* Wer die Lehre Buddhas praktizieren will, muß automatisch die passende Ein-
sicht, die passende Gesinnung und das passende Streben mitbringen, sonst 
braucht er gar nicht erst anfangen.
** Die 7 Erleuchtungsglieder sind eine Untermenge des 8-fachen Pfades und 
gleichwohl Ziele der 5 Padas allerdings mit anderen Begriffen.

Eine Zerlegung der Pfade oder Glieder in Weisheit, Sittlichkeit und Vertiefung 
ist eher spitzfindig, denn keines davon kann alleine wirklich realisiert werden.

262 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das wichtigste Requisit?

Es gibt 3 Eigenschaften oder Voraussetzungen, ohne denen ein geist-
iger Fortschritt sich nicht verwirlichen läßt. Diese 3 Requisite sind: 

1. Das Auge der Weisheit (übernatürlicher Intellekt).
2. Ein günstiges Karma im "Gepäck".
3. Die ursachlose Freude. 

1. Das Auge der Weisheit
Das ist die Unterscheidungskraft bzw. der übernatürliche Intellekt, auch 
als Buddha-Auge bezeichnet. Beim Normalmenschen ist dieses Auge 
geschlossen, daher muß es aktiviert werden.
Ohne einer durchdringenden (auflösenden) Unterscheidungs- und 
Beobachtungskraft ist eine geistige Entwicklung unmöglich. Das 
damit verbundene Erkenntnisvermögen ist essentiell zum Verständnis 
aller geistigen Lehren zu deren praktischer Umsetzung in der Entwick-
lung, denn ohne dem dreht man sich im Kreis der materiellen Erschein-
ungen und ihrer Abstrakta. Solange das Weisheitsauge nicht "blinzelt", 
„schläft“ man und ist von einem freien Willen felsenfest überzeugt. 
Anfangs  genügen  1%  dieser  Fähigkeit, die  sich  dann  steigert. 
Gemeint  sind damit  2  Fähigkeiten:  Erstens die Fähigkeit,  die  innere 
Mechanik  und  Wirkungsweise  der  Persönlichkeit  zu  durchschauen. 
Zweitens externe Ereignisse, Dinge oder Prozesse zu erkennen, die mit 
den  normalen  Sinnen  nicht  erfaßbar  sind,  also  eine  andere  Beob-
achtungsfähigkeit  als  die der  Naturwissenschaftler  (Physiker,  Chemi-
ker) und Psychologen, die auf vorher erworbenem Wissen und auf den 
Erkenntnissen  aus  (mühsamen)  Versuchsanordnungen  und  auf  Zu-
fällen basiert. Daß diesen selbst letztendlich nichts davon bleibt bzw. 
nützt,  erkennt er  vielleicht in der Stunde des herannahenden Todes. 
Deshalb  macht  es  großen  Sinn,  diese  Unterscheidunskraft  zu  ent-
wickeln, denn diese hilft in allen Lebenslagen, im Tod und im Samsaro.

Das Weisheitsauge wird geöffnet: 
a) idealerweise durch einen echten Guru, 
b) es ist angeboren und aktiviert sich von selbst, 
c) durch heftige seelische Erschütterung,
d) durch geduldige Praxis in der Selbstbeobachtung
    (siehe dazu diverse Kapitel über die Achtsamkeit)
e) oder durch vorgegebene Konzentrationsübungen. 

263 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Je besser der "Scheinwerfer des Intellekts" bzw. das Weisheitsauge 
entwickelt ist, desto mehr und besser kann der innere Beobachter er-
kennen, d.h. er wird immer weniger "betrogen" (siehe Persönlichkeit) 
und  durchdringt  oder  überwindet  die  "verdunkelnden"  Barrieren  der 
Umhüllungen. Das ist das  Geheimnis der Achtsamkeit in der Lehre 
Buddhas.
Die  Unterscheidung zwischen wahr  und widersprüchlich,  vergänglich 
und unvergänglich, schnell vergehend und dauerhaft bestehend, sub-
stantiell oder flüchtig, real oder abstrakt, richtig oder falsch, verblendet 
oder "normal", subjektiv oder objektiv, wahrhaft oder vortäuschend, ver-
läßlich oder verlogen, vorder- oder hintergründig, egoistisch oder altru-
istisch, eitel oder notwendig etc. ist  essentiell.  Dies hat Rückwirkung 
besonders in der Meditation oder Konzentration aus sowie im Abstand-
Halten zur Welt. 

2. Ein günstiges Karma
Ein günstiges Karma ist keine Fähigkeit sondern ein "Fahrzeug" und 
vergleichbar mit einem gut ausgerüsteten Schiff  über den Ozean ins 
"gelobte Land". Wer also zu wenig Guthaben auf seinem Karma-Konto 
gleich einem Bankkonto hat, muß es auffüllen. Dazu gibt es mehrere 
Möglichkeiten  wie  Metta,  Askese,  Nur-Denken-im-Guten,  ursachlose 
Freude,  Überwindungen,  Lamrim  oder  Ngöndro.  Nur  mit  günstigem 
Karma trifft man auf einen wahren spirituellen Meister. 

3. Die ursachlose Freude
Die anhaltende ursachlose Freude ist der beste Schutz und Waffe in de 
ersten Phasen gegen die vielfältigen,  eindrigenden Stimuli  (Versuch-
ungen)  der  Welt,  gegen  die  egoistischen  Impulse  und  zur  Neutrali-
sierung des Willens anderer. Sie ist nicht leicht zu erringen, es ist eine 
Sisyphyos-Arbeit. Mehr im Kapitel "Die Praxis der Freude".

264 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Mensch?

Auch  ein  Buddhist  sollte  nicht  nur  die  Edlen  Wahrheiten  kennen, 
sondern  auch  Wissen  über  seine  innere  Struktur  und  der  darin 
ablaufenden Prozesse haben. Nur so versteht er umfänglich, was alles 
zu "bearbeiten" ist bzw. welche Probleme sich ihm stellen. Der Mensch 
tritt in Erscheinung als ein  Ich-bewußtes Zentrum (Egozentrismus), 
das sich von anderen differenziert und einen höchst subjektiven 
Blick auf die Welt hat. Sichtbar ist nur der physische Körper mit all 
seinen Funktionen,  alle  andere sind auch mittels  Laborgeräten nicht 
direkt feststellbar (siehe Grafik übernächste Seite) und diese sind:

feine Sinnesorgane (Indryas),  Unterbewußtsein (Atavismen, Trie-
be,  Gefühle,  Emotionen,  Reflexe),  Tagesbewußtsein,  pranischer 
Körper, innere Gravitation und karmische Spannung, Denkprinzip 
(Denkorgan),  Wille,  Gedächtnis,  Verstand  (Vernunft),  Bestimmer, 
Intellekt und der Beobachter (Seher). 

Die subtilen Komponenten bilden die „Seele“ (atman), dessen Existenz 
dogmatische Buddhisten verneinen. Das  Gewissen ist  hier nicht an-
gelistet, denn es ist keine Komponente sondern ein innerer Prozeß. Ein 
"schlechtes Gewissen" ist  die kognitive Rückwirkung durch den neu-
tralen Beobachter, der auch im Tod als Richtergott erscheint. Hinsicht-
lich der Interaktion der Komponenten siehe Kapitel „Innere Mechanik“, 
es vertieft das Verständnis nicht nur über das eigene Wesen.

Der  Mensch ist  ein  bestimmter  "Bautyp"  im Universum und besteht 
zusätzlich  zum  physischen  Körper  aus  diesen  psychischen  Kompo-
nenten: die a) Inhalte erzeugen, b) die Inhalte  wiedergeben (spiegeln), 
c) die Inhalte speichern, d) die psychische Energie transportieren und 
speichern und es gibt die transzendenten Komponenten e) die "sehen" 
und "kognitiv rückkoppeln". Die Prozesse in a) bis e) sind als "innere 
Mechanik" bekannt und zu deren Feststellen dient die Meditation und 
Konzentration. Intellekt und Beobachter sind im Bewußtsein eine Entität 
und das ultimative Werkzeug.  Die Komponenten sind nicht ineinader 
geschachtelt wie eine Matroschka-Puppe, sondern durchdringen sich 
gegenseitig.  Viele  psychische  Komponenten  im  Mensch  können 
autonom  agieren  und  fast  alle  inneren  Interaktionsprozesse  laufen 
unbewußt  ab,  woraus  sich  all  die  Lebensprobleme  des  Menschen 
ergeben und in Summe die Probleme der ganzen Menschheit. Diese 4 
Komponenten  sind  die  wichtigsten:  die  feinen  Sinnesorgane,  das 
Denkorgan, der Intellekt und der Seher (Beobachter).  Sie siedeln im 

265 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Kopf und ihre subtilen Aktivitäten steuern den pysischen Körper, jedoch 
diese  subtilen  Prozesse  im  Kopf  werden  von  einer  Komponente 
überlagert,  die sich überall  ausgebreitet  hat  und das ist  die Persön-
lichkeit. Da gibt es das Unterbewußtsein, das sich in den Beinen be-
findet und direkt über das Wurzelchakra im Perineum (Muladhara) mit 
den Komponenten im Kopf verbunden ist. Weiters gibt es das immer 
fließende Prana (psychische Energie) in den Nadis, deren Qualität und 
Inhalt  von den Chakren (Energiezentren in der Wirbelsäule) abhängt 
und diese wiederum bestimmen den Erkenntnishorizont und die Wirk-
ung (Macht) des Menschen (siehe dazu Kapitel "Was ist Kundalini?"). 
Mit  Satipatthana  wird  der  "Scheinwerfer  der  Erkenntnis  bzw.  das 
Weisheitsauge" gefahrlos aktiviert, was als Ajna-Chakra (Buddha-Auge) 
bekannt ist (siehe vorheriges Kapitel und Kapitel "Vipassana"). Je in-
tensiver  diese  Fähigkeit  entwickelt  wird,  desto  breiter  wird  der  Er-
kenntnishorizont  ohne  daß  die  mystisch-magischen  Fähigkeiten  der 
Chakren (es gibt 7 davon) ausgelöst werden. Das wird dann nachge-
holt, wenn der Mensch den Buddha-Zustand im 4. buddhistische Jhana 
gefestigt hat. Da aber der Mensch mit seinem Tagesbewußtsein sich 
nur im Kopf befindet und über den "Zoo" in seinem Wesen (siehe Un-
terbewußtsein) nichts weiß, macht er dumme Handlungen oder unsin-
nige  Schlußfolgerungen,  die  sich  bald  als  instabil  oder  sogar  falsch 
herausstellen;  und  das  Wissen  um den Tod  als  Ergebnis  all  seiner 
Bemühungen hat er vorsorglich verbannt. Deswegen wird der Mensch, 
so wie er ist, von den "Wachen" als Sklave seiner Sinne, als  soziale 
Kreatur und als geistig tot gesehen.

Ohne der psychischen Komponenten ist  der Mensch erbärmlich und 
könnte kaum aufrecht gehen. Der ganze nicht-sichtbare Komplex der 
Komponenten wird von den anderen als "Person bzw. Persönlichkeit" 
wahrgenommen und zusammen mit dem sichtbaren Köprer vermittelt 
er einen "Eindruck" durch seine Aura. Der feinstoffliche Körper (Astral-
körper) gleicht in Form dem sichtbaren, materiellen Körper und hat eine 
tamasische "Haut", deswegen können sich Menschen gut "verstecken 
oder  verstellen".  Mystiker  (Gurus)  können  aber  "hindurch"  sehen. 
Würde  ein  Mensch  seine  Beine  verlieren,  könnte  er  sich  dennoch 
darauf konzentrieren und sie "spüren". Es ist der Astralkörper, der im 
Bardo wandert  und dort  "nackt"  (schutzlos) seinen eigenen Visionen 
gegenübersteht und nicht erkennt, daß es seine eigenen sind  (siehe 
Kapitel "Samaro"). Bei entsprechender Konzentration (3. Jhana) kann 
der Mensch auch außerhalb seines biologischen Körpers leben, was 
die Existenzangst völlig vernichtet. 

Die  gegenwärtigen  Bewußtseinszustände  der  gesamten  Menschheit 
siehe Kapitel "Was ist das Kali-Yuga?" und „Die höchste Paramita“.

266 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Betrachtet  man  die  Reihenfolge  der  Komponenten  umgekehrt,  also 
zuerst Beobachter und Intellekt, dann ist das Absinken des Menschen 
im Schöpfungsprozess durch stufenweise Verdichtung (Objektivierung) 
vom Transzendenten ins Feine (Psychische) und ins Materielle erkenn- 
und nachvollziehbar. Im Tod laufen die gleichen, absinkenden Prozesse 
wieder ab - vom blendenden, harten Licht das Dharmakaya bis hinunter 
zur  körperlichen  Objektivierung  in  einem  festen  oder  feinstofflichen 
Körper (siehe dazu Bardo Thödol). Wieso das möglich ist, ist im Kapitel 
"Karma verstehen" beschrieben.

267 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist die Persönlichkeit?
Was ist die Persönlichkeit? Wo ist sie, wie agiert sie und wie ent-

machtet man sie?

Wenn der Mensch die Persönlichkeit nicht hätte, wäre er auf der Ebene 
seines  Bewußtwerdens  mindestens  genauso  ausgedehnt wie  das 
Weltall und ohne Bemühung vollkommen. Siehe die tiefe Einsicht dazu 
am Kapitelende. Über viele Existenzen hin-weg hat der Mensch sie sich 
selbst geschaffen und jetzt will  er nichts davon wissen?  Die Persön-
lichkeit ist ein 

a) differenziertes Selbst-Bewußt-Werden und  
b) eine psychische, materiell nicht feststellbare Entität,
c) der Feind einer geistigen Entwicklung.

Die Persönlichkeit grenzt sich entschieden von anderen ab und bewer-
tet alle und alles nach ihrem Nutzwert. Es gibt 2 Arten von Persönlich-
keiten: die Niedere Natur und die Höhere Natur, beide ergänzen sich 
gegenseitig  in  ihrer  Dominanz.  Die  Persönlichkeit  ist  Hauptursache 
dessen, daß der Mensch den ganzen befreienden mystischen Prozeß 
durchmachen muß. Deshalb ist es erforderlich, daß er mit ihr näher 
bekannt werde, um sie beherrschen zu können. Die Persönlichkeit 
rankt sich um den tiefsitzenden "innere Diktator" (siehe "Was ist der 
Trieb?") und beherrscht alles, wodurch sich der Mensch als ein körper-
liches Wesen manifestiert und von anderen als ein  "fremdes Gegen-
über"  wahrgenommen  wird.  Sie  ernährt  sich  im  wesentlichen  durch 
Sinneseindrücke und Sinnesgenüsse. Sie ist das "allerkostbarste Ich" 
und mit ihren Kräften bestimmt sie nicht nur das Denken und ganzes 
Handeln, sondern bildet auch durch Ausstrahlung in der inneren Wahr-
nehmung  "andere  Wirklichkeiten“,  die  der  feineren  (astralen)  Welt 
angehören. Durch dieses Bewußtwerden als das einzige und  trüger-
ische Ich verursacht sie die Angst um das Leben und um die Existenz. 
Diese Ängste sind treibenden Kräfte der Geschöpfe, die durch diese 
gefesselt sind. Sie hat den Tod aus dem Tagesbewußtsein verbannt. 
Sie liebt die Bequemlichkeit,  Gleichgültigkeit und (geistige) Regungs-
losigkeit und empört sich, wenn der Mensch sie durch systematisches 
Fortschreiten in der Selbstdisziplin zwingt.  Alle Mittel sind ihr Recht, 
wenn sie den Menschen zum Sinnesdurchleben verführen kann. 
Sie ist  das "Ich"  in den Gedanken und der  Mensch identifiziert  sich 
damit. Dieses "kleine Ich" und das treibende Karma verhindern, daß er 
vom "großen ICH" nichts erkennen kann. Erst im Üben der Konzen-
tration  oder  in  der  konsequenten  Selbstbeobachtung  kann  er  dies 

268 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

erkennen. Grundsätzlich will die Persönlichkeit sich selbst nicht ändern 
und  leistet  Widerstand  sogar  bis  zur  eigenen  Vernichtung.  Sie  will 
lieber die anderen und die Welt ändern oder überwinden und dazu 
sind ihr alle Mittel recht. Doch wer sich selbst überwindet, erschafft 
Unvergängliches. Der Mensch kann von der Welt nur das erkennen 
oder begreifen, was seine Persönlichkeit zuläßt und das sind nur kleine 
Segmente vom großen Ganzen.

Das buddhistische Dogma
Alle  Dinge  hängen  von  anderen  Dingen  ab  oder  entstehen  nur  in 
Abhängigkeit miteinander. Der Mensch hängt von Dingen (Phänomena) 
ab, die substanzlos und impermanent sind, denn das Denkprinzip des 
normalen Menschen ist niemals leer. Daher ist er  durch sein Ego an 
diese Objekte "gebunden" und diese Bindungen erzeugen immer Leid. 
Diese Objekte existieren im Denkprinzip auch nach dem Tod, daher gibt 
es ein individuelles Samsaro.

Welche Positionen hält die Persönlichkeit besetzt?

1.  Die  Sinne  und  deren Wahrnehmungen:  Sie  interpretiert  (urteilt) 
nicht  nur  reflexiv  alles  sofort  mit  minimalster  Verzögerung,  sondern 
bestimmt auch die Bandbreite (Ausschnitt)  der Wahrnehmungen aus 
dem  gesamten  Frequenzspektrum.  Gleichzeitig  zwingt  sie  den 
Menschen zum iterativen Sinnesgenuß.
2. Der feine Taststinn: Er stellt  die Verbindungen zur Welt  her und 
haftet den Menschen unbewußt an diese und bewirkt einen Filter im 
Bewußtsein.
3. Das geistige Herz: sie sitzt dort (Anahata-Gebiet) und läßt nur dann 
Freude oder Begeisterung durch, wenn sie gefüttert wird (siehe 1 und 
7).
4. Das Denkorgan: sie erzeugt die Gedanken mit dem Prefix "Ich" in 
Form von Stimmen, sowie Töne oder Bilder und Bildssequenzen als 
"Wirklichkeiten"  (Phantasmorgien).  Sie ist  der  "mechanische Denker" 
(der unruhige und besoffene Affe).
5.  Der  Beobachter: Sie  umhüllt  den  Beobachter  und  andere  psy-
chische Komponenten wie Wille, Gedächtnis, Verstand und bestimmt 
somit die Intelligenz des Menschen.
6.  Das  Unterbewußtsein: Sie  ist  dort  König  und  bestimmt  unsere 
Gewohnheiten,  unser  Beuteschema  und  erzeugt  Impulse  (Drücke), 
denen  der  Normalmensch  nicht  widerstehen  kann  oder  sie  bleibt 
reaktionslos bzw. blockiert (bockt), wenn es ihr dienlich ist.
7.  Das  Tor  zum  Unterbewußtsein: sie  sitzt  dort  und  "frißt"  alle 
Wahrnehmungen  des  Beutschemas  "in  sich  hinein"  und  bildet  so 
Kraftpotentiale (Atavismen), die rekursiv als Verlangen oder Emotionen 

269 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wieder auftauchen und die Ansichten bilden (siehe 1).
8. Im Traum löst sie sich in astraler Form vom Körper und wandert in 
den Sphären herum,  wo der  Mensch wehrlos dem Geschehen aus-
geliefert ist (siehe Bardo).

Da die  Persönlichkeit  von Existenz zu Existenz durch das Samsaro 
reist, ist der Mensch von Geburt an voll von festen, unverrückbaren An-
sichten, die er schwer los wird. Er ist  gezwungen immer wieder von 
vorne anzufangen, alles wieder neu zu erlernen und neue Erfahrungen 
zu gewinnen.

Wie vorher erwähnt gibt es 2 Persönlichkeiten, die sich farblich bzw. 
in der Vibration ihrer Struktur unterscheiden, deshalb wechseln sie sich 
meistens in der Herrschaft über den Menschen ab, so ca. alle 3 Tage. 
Da ist die Niedere Natur mit ihrem ausgeprägtem Egoismus, ihrer Hab- 
und Sinnesgier,  mit  ihrer  Sturheit  und ihrem Zorn,  Haß und gegen-
seitiger Respektlosigkeit etc. Sie verursacht das "berühmte Brett" vor 
dem Kopf. Während die Höhere Natur gerne in angenehmen, seligen 
Zuständen lebt, gerne betet und gerne hilft. In beiden Persönlichkeiten 
gibt es  keine Intelligenz bzw. Weisheit, d.h. der Mensch macht viele 
dumme  Dinge,  auch  wenn  diese  auf  den  ersten  Blick  sinnvoll  er-
scheinen. Wenn der Mensch in der Selbstbeherrschung voran schreitet, 
verbünden sie sich gegenseitig durch Versuchungen (siehe Kapitel "Die 
großen und kleinen Fallen"), um ihn davon abzubringen. Der Mensch 
ist am effektivsten, wenn beide Naturen sich gegenseitig durchdringen 
und  nicht  mehr  abwechseln.  Erst  mit  dieser  Homogenität  wird  eine 
geistige Entwicklung gut verlaufen. Später, wenn dies alles durchschaut 
wird, wird der Einfluß beider ausgeschaltet und sie können froh sein, 
wenn  der  Adept  sie  in  die  Transzendenz  mitnimmt,  auch  wenn  sie 
anfangs seine bitteren Feinde waren.

Wie entmachtet man die Persönlichkeit?
Das ist der Grundzweck dieses Buches. Wie schon erwähnt hält sie alle 
wichtigen Positionen im Wesen des Menschen wie eine Krake oder 
Spinne besetzt und benutzt dazu seine vorhandenen Potentiale, des-
wegen ist der ganze Prozeß so zäh und langwierig. Die Persönlichkeit 
wird erst dann als  „Gegner“ erkannt, wenn der Mensch erstmals em-
pirisch begreift, daß sie ihm Gedanken schickt oder falsche Vorstell-
ungen (Visionen vor dem inneren Auge) präsentiert, welche ungünstig 
(leidhaft) enden. Erst dann entsteht eine Sehnsucht für einen Ausweg. 
Die Persönlichkeit  dient  normalerweise der  Ansammlung von Erfahr-
ungen,  bis  eine  gewisse  Sättigung  erreicht  ist.  Menschen,  deren 
Schicksal gerade günstig verläuft, werden sich die obige Frage nie stel-
len. Bis zum letzten Hahnenschrei wird die Persönlichkeit mit dem Men-

270 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

sch um die Herrschaft ringen,  wobei ihr das äußere Schicksal egal 
ist.  Ohne konsequente Selbstbeobachtung geht der Mensch von Ge-
burt  bis zum Tode ohne Erkenntisse über sich selbst und ohne "Er-
wachen"  bzw.  ohne  Entwicklung  des  übernatürlichen  Intellekts.  Wer 
noch Lebensdurst hat und das Anhaften nicht aufgeben will, unterliegt 
eben dieser Persönlichkeit und mit Meditation löst er das Problem nicht. 
Durch die ursachlose Freude erkennt und entwickelt der Mensch aber 
erstmals  eine  Qualität, die  der  Materialismus  nicht  kennt  und  nicht 
bieten kann. Neben der Praxis der Selbstbeobachtung ist daher diese 
Freude wichtig. Mit richtiger Meditation bzw. Konzentration sollte man 
alle Tricks der Persönlichkeit erkennen können. Deshalb beachte:

Ohne Zurückdrängung und Entmachtung der Persönlichkeit gibt 
es  keine  Entwicklung  oder  Steigerung  des  Wachseins  und  des 
übernatürlichen Intellekts.

Am  schnellsten  befreit  man  das  Bewußtsein  von  der  umhüllenden 
Persönlichkeit durch fortlaufend unangenehme Tätigkeiten, aber dazu 
braucht es einen geistigen Führer, denn selbst trifft man fast immer die 
falsche Wahl. Erst wenn der Adept die gegenstandslose Konzentration 
(4. Jhana) beherrscht, ist die Persönlichkeit entmachtet ("in die Ecke 
verbannt") und die bislang blockierten Potentiale werden zu hilfreichen 
Fähigkeiten (Siddhis).

Eine tiefe Analyse der Persönlichkeit eines spirituellen Meisters in 
Bezug zu sich selbst und zum Kosmos

Die Persönlichkeit, die sich durch Ich-Bewusstsein oder Selbstgewahr-
sein  ausdrückt,  gehört  nicht  zu  dem,  was  wir  als  Bestandteil  oder 
Phänomen unseres  Körpers  oder  Daseins  bezeichnen können.  Man 
könnte sie  als  Selbstbewusstsein  bezeichnen,  also  vielleicht  nur  als 
geistige oder gedankliche Stütze für den Geist, der sich auf etwas als 
abstraktem Phänomen etabliert hat. Aus spiritueller Sicht muß dieser 
abstrakte Faktor jedoch unbedingt vorhanden sein, wenn der Mensch 
überhaupt etwas haben soll, von dem er urteilen kann, daß er es selbst 
ist. Angesichts der Natur dieses Aspekts der menschlichen Existenz ist 
absolut klar, dass die menschliche Persönlichkeit in Wirklichkeit etwas 
ist, das überhaupt nicht existiert, weil die Regungen des Ich-Bewußst-
seins bzw. Selbstbewußtseins keine Grundlage haben, die als Realität 
identifiziert werden könnte. Und doch gibt es aus subjektiver Sicht et-
was.  Diese unendlich kurzen und flüchtigen Momente des Selbstbe-
wußtseins  sind  eine  subjektive  Realität,  die  den  Menschen glauben 
lässt, daß das Leben Sinn hat und daß diese subjektive Realität auch 
eine sachliche Fülle besitzt, die stets den Eindruck vermittelt, daß wir 

271 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

existieren und sind.  
Yoga und die Mystik Lehren leiten daraus eine Theorie über den Sinn 
und die Erhaltung des Lebens ab. Der Atheismus kennt dies nicht, ob-
wohl er sonst auf diesem Leben hart eine Theorie über das Sein und 
die Welt, ja über die Wirklichkeit überhaupt gründet. Eine solche Theo-
rie wie den Atheismus kennt die tiefe Erkenntnis,  die aus geheimen 
Einweihungen  stammt,  überhaupt  nicht.  Obwohl  uns  diese  tiefe  Er-
kenntnis  lehrt,  dass  es  überhaupt  nichts  gibt,  weil  das  Ich  nur  ein 
gedankliches Phänomen ist, kommt sie doch der Angst des Menschen 
vor der Vernichtung entgegen, indem sie Mittel enthält und anführt, um 
die Idee des Ich zu bewahren. Durch diese Mittel wird die Ich-Idee so 
gestärkt, daß sie jedem Einfluss der Zeit zu trotzen scheint. In spiri-
tuellen Lehren entsteht dadurch die Idee der Verwirklichung der Un-
sterblichkeit.  
Man geht also von der Erfahrung aus, daß spontane Ich-Regungen mit 
Blick auf das Ziel verfestigt und vereinigt werden können, damit die Ich-
Idee nicht durch die Zeit gestört wird; wenn dies erreicht ist, überwindet 
man die Zeit,  und es entsteht  der Eindruck der Ewigkeit,  in der der 
Mensch lebt oder die er ist.  
Verständlicher ausgedrückt: Es besteht die Möglichkeit, durch ununter-
brochene  Selbstvergewisserung  und  Bewußtwerdung  des  eigenen 
Seins – vom Körper bis zur letzten Komponente, die das eigene Wesen 
des Menschen bildet – zu einem dauerhaften Selbstbewußtsein zu ge-
langen. Dadurch wird die Wirkung der Zeit aufgehoben, und der Men-
sch kann einfach die Ewigkeit leben.  
Es ist wohl klar, dass es sich um einen subjektiven Eindruck handelt. 
Doch gibt es keine objektive Wirklichkeit, die die Existenz des Indivi-
duums bestätigen  würde.  Wir  können  nämlich  nur  die  Existenz  der 
umgebenden Phänomene und der umgebenden Welt in Bezug auf uns 
selbst beweisen, aber nicht uns selbst in Bezug auf das Absolute. Dar-
aus läßt sich ableiten, daß es keine objektive Welt gibt, sondern nur 
eine relative Welt, in der Maße und Gewichte nur Hilfsmittel sind, um 
der Relativität zu beweisen, daß die „Gegenrelativität“ Wirklichkeit ist. 
Dies ist jene Täuschung, jenes Nichtwissen, das sowohl den Theismus 
als  auch  den  Atheismus  zu  einem  unbeweisbaren  Glauben  macht, 
zumindest für das Individuum. Wie es zwischen den Wirklichkeiten an 
sich  steht,  ist  nicht  entscheidend;  die  eben  erwähnte  Erkenntnis 
erweckt den begründeten Verdacht, daß die Wirklichkeit für das Indivi-
duum wohl  ein  Betrug ist,  eine Täuschung dieses Individuums oder 
alles Lebendigen überhaupt.  

272 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Zu lösende Probleme

Dieses Kapitel ist eine Ergänzung oder Erweiterung zum Wissen über 
den eigenen Wesensaufbau und über die inneren Prozesse. Daraus 
ergeben  sich  Herausforderungen,  die  bei  der  geistigen  Entwicklung 
bewältigt werden sollen. Die tibetischen Mystiker haben die Problem-
felder analysiert, lokalisiert und beschrieben. Gelehrt und erläutert wur-
den sie meist nur mündlich, dem Autor ist nur eine einzige schriftliche 
Quelle  bekannt.  Die folgenden 10 Probleme müssen gelöst  werden, 
wobei nur die ersten 6 für einen Anfänger und Fortgeschrittenen rele-
vant sind.

Der Buddhist, Yogi, Schüler oder Neophyt hat bestimmte Probleme zu 
lösen, sie zu beherrschen oder sie ganz loszuwerden. Wir  berühren 
diese  Themen  im  Telegrammstil,  denn  ein  wahrer  Guru  wird  diese 
seiner Gemeinde detailliert erklären und dafür Rezepte anbieten.  Ins-
besondere welche Wirkungen die Vorschriften von Yama und Niyama 
und der Konzentration zur Lösung bei den einzelnen Problemen beit-
ragen. Beim Studieren dieser Probleme wird wohl jedem aufrichtigen 
Leser klar werden, wie wichtig und effektiv die Lehre der Achtsamkeit 
und  Selbstbeobachtung  ist  und  daß  ohne  sie  kein  Aufstieg  erreicht 
werden kann. Wer diese Probleme (mit oder ohne Guru) nicht angeht 
und sie nicht  löst  und sich anderen “Problemlösern”  zuwendet,  wird 
kaum der  Finsternis  und  Versklavung  der  Welt  entrinnen,  denn  die 
niedere Natur (das allerkostbarste Ich) ist ein Meister der Täuschung 
und Ablenkung.  Pujas,  Tsoks  und "kostbare  Ermächtigungen"  helfen 
wenig, diese Probleme zu lösen. 

1. Das grundsätzliche Problem
Wie schon anderweitig ausgeführt, das Grundproblem des Menschen 
ist  seine  nicht-gefühlte  aber  vorhandene  unsichtbare  Mauer um 
sein  Bewußtsein  herum,  das  seine  Erkenntnisfähigkeit  stark  limitiert 
und  er  dadurch  seine  wahre  Natur  nicht  erkennen  kann.  Siehe 
Anfangskapitel  „Aufmerken!“.  Diese  unsichtbare  Mauer  ist  die  viel-
schichtige Persönlichkeit, die  sich der  Mensch selbst  erschaffen  hat 
durch Identifktionen und Nicht-Abstand-Halten. Die schamlose Habgier, 
das Anhaften und die Sinnesgenüsse und Lust verhindern effizient ein 
Sprengen dieser Mauer und bewirken die Umhüllungen durch Ignoranz 
und Egozentrismus. Die Menschen sind schlafende Götter, wollen aber 
nichts davon wissen – das Feste, das Ertastbare, das Genießbare ist 
viel überzeugender. Die unentwickelten, normalen Sinne des Menschen 
erfassen weniger als 0,1 % des universellen Frequenzspektrums und 

273 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

das Gehirn wird nur zu ca. 5% genutzt.  Und trotzdem meinen viele, 
alles  zu  wissen  oder  nehmen  den  Zufall  zuhilfe.  Die  Umhüllungen 
(siehe Grafik unten) sind keine Piroschkas, sondern durchdringen sich 
gegenseitig. Sie sind der Grund, warum im Menschen das Bewußtsein 
in  seiner  wahren Natur  als Klares Licht  und als sein WAHRES ICH 
verdeckt  ist  und  ihm  somit  die  vielen  Potentiale  und  Erkenntnisse 
vorenthalten. Dieses Grundproblem löst sich bei genauerem Hinsehen 
in  mehrere  Teilbereiche  zerlegen,  je  nachdem  welche  menschliche 
Komponente analysiert wird. Diese werden auf der nächste Seite er-
klärt.

Legende zur Grafik: Das Bewußtsein im Zentrum wird umhüllt von den feinen 
psychischen  Komponenten,  diese  wiederum  von  den  dunklen  psychischen 
Komponenten, die alle im Körper gebunden sind. Und der Körper wiederum ist 
den Kräften der Außenwelt bzw. des Kosmos ausgeliefert. Damit ist das Gefän-
gnis  des  Bewußseins  umfänglich  demonstriert.  Siehe  auch  Kapitel  „innere 
Mechanik“.

274 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

2. Das Mentale Problem
Der ungeschulte Mensch hat reflexive Beziehungen zur Welt. Daraus 
resultiert ein flatterhaftes, unruhiges, zersplittertes Denken - dies ist die 
Basis  der  Weltlichkeit.  Diese Reflexivität  ist  eine  Achtsamkeitspassi-
vität und Ursache von Demenz oder Alzheimer. Ebenso bewirkt sie eine 
mentale Zersplitterung, welche ihn auch jenen Menschen unterwirft, die 
eine konkretere Idee verfolgen als er. Siehe dazu nachfolgendes Kapi-
tel wegen seiner grundlegenden Bedeutung.

3. Das Gefühlsproblem
Das  Gefühl,  wie  schon  früher  erklärt,  versklavt  den  Menschen  und 
bindet ihn an die Welt oder es befreit ihn. Die Beherrschung des Denk-
prinzips alleine löst die Probleme nicht. Der Yogi muß die Disziplin des 
Gefühls und Empfindens ergreifen durch Nicht-Haften an Durchlebtem. 
Der Wunsch zur Befriedigung von Begierden muß durch eine ursach-
lose, stabile und anhaltende Freudigkeit besiegt werden.

4. Das Problem der Sinne
Der  Mensch  sieht,  hört,  riecht,  schmeckt,  fühlt,  ertastet  etwas  und 
reagiert darauf. Die dabei entstehende Zuneigung oder Abneigung sind 
durch  eine  strikte  Disziplin  der  Selbstbeobachtung zu  neutralisieren, 
ansonsten gibt es kein Entkommen aus der versklavenden Macht der 
Natur. Denn hinter dieser Natur liegt eine äußerst umfassende Welt, die 
anders ist und dahinter liegt noch eine andere Welt. Alle diese können 
nicht entdeckt werden, wenn man die eigenen Sinne nicht beherrscht.

5. Das Triebproblem
Der Trieb ist auf der gesamten Ebene der weltichen Beziehungen für 
einen  ungeschulten  Mensch  eine  aktive  Kraft,  der  er  nicht  wider-
stehen kann. Der Trieb bildet Tendenzen zum Bösen wie zum Guten 
und siegt immer über das Bemühen, ihm trotzen zu wollen. Der Mensch 
verneigt sich vor ihm wie vor einem Henkermeister und erscheint folg-
lich als  biegsam. Der Trieb ist der geistige Feind des Buddhisten, er 
äußert sich auf verschiedenen Kanälen. Generell verhindert der Trieb 
das Entstehen einer wichtigen Fähigkeit: das Durchschauen bzw. die 
Kraft der Unterscheidung. 
Den auftauchenden Zuneigungen oder Abneigungen darf nicht nach-
gegeben  werden.  Alles  muß  gleichwertig  betrachtet  werden,  außer 
dem, was der Gesundheit schadet. Dem Wunsch, unbedingt etwas zu 
brauchen, darf nicht nachgegeben werden wie auch dem Drang, unbe-
dingt etwas verhindern zu müssen. Das Sexualproblem ist die am ein-
fachsten feststellbare Funktion des Triebes. Beim Mann äußert er sich 
heftig, bei der Frau sanfter und verbirgt sich gerne in der Eifersucht. 

275 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Dein Guru soll dir dabei raten können. Auch wenn die „grobe“  Sexuali-
tät überwunden ist, wirkt sie auch noch in feineren Versenkungsstufen. 
Deswegen gibt es dazu das Kapitel „Die Mystik und die Sexualität“.

6. Das Problem der Atavismen
Atavismen  bilden  Verhaltensmuster  und  somit  den  Charakter  eines 
Menschen.  Als  Kraftpotentiale  entzünden sie  Reaktionen und beein-
flußen sein Weltbild, sein Denken und sein Fühlen, womit sein Handeln 
gesteuert wird. Der Yogi muß seine negativen Atavismen erkennen, vor 
allem wie sie seine seelischen Regungen und Zustände steuern. Durch 
Selbstbeobachtung  können  und  müssen  die  Manifestationen  dieser 
Atavismen abgefangen und verhindert werden.

7. Das Problem der Bewußtseinsfunktionen
Für den normalen Menschen ist  das Sich-Bewußt-Werden (Tagesbe-
wußtsein) durch die Reflex-Funktion des Bewußtseins und der Wahr-
nehmung der Sinne gegeben. Das Bewußtsein wird von der westlichen 
Psychologie als  mentaler Reflex gesehen. Die Mystiker aber wissen, 
das Bewußtsein ist kein Reflex sondern eine  transzendente Qualität 
und um dies zu entdecken, muß er es frei von mentaler Tätigkeit hal-
ten. Dazu dient die Konzentration auf eine Stütze im eigenen Wesen. 
So  erkennt  er  die  verdeckenden  mentale  Aktivitäten  und  kann  die 
Spiegelung der Welt mit ihren Phänomena durch die Sinne verhindern. 
Das Bewußtsein muß so zum Kontrolleur aller seelischen Aktivitäten 
werden, was die wahre Disziplin in Yoga und Buddhismus ist.

8. Das Problem des geistigen Lebens
Das geistigen Leben ist ein Lebensprozess in der konkret gewordenen 
transzendenten Welt, manchmal auch in der Welt der Gefühle. Es ist 
ein Selbstbewußtwerden, das kein Leid mehr kennt. Hat die Umorient-
ierung des Denkprinzips aufgrund der erfolgreichen Anwendung yog-
ischer Methoden stattgefunden, so schaut man nur mehr in Richtung 
Leere und beurteilt die Dinge der phänomenalen Welt aus einem neu-
tralen Erkennen und bleibt  von allem unberührt.  Dadurch erlebt  das 
Bewußtsein die Ausdehnung in den unendlichen Raum bei gleichzeit-
iger Loslösung von allen Phänomenen und trotzdem kann man in die-
ser Welt tätig sein. Das ist die große Freiheit. Es ist also ein „Problem“, 
das jeder gerne hätte.

9. Das Problem des günstigen Schicksals
Damit ist Verlauf des eigenen Schicksals während der geistigen Ent-
wicklung gemeint.  Aufgrund von Konzentrationsübungen kann es zur 
Beschleunigung des laufenden Karmas kommen und Rückwirkungen 
mit  Hindernissen verursachen.  Da der  Neophyt  in  den vergangenen 

276 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Existenzen auch negatives Karma angesammelt  hat,  darf  dieses bei 
seiner jetzigen Entwicklung nicht stören. Daher muß der Schüler das 
Gebet oder das Metta ergreifen (s. Kapitel „Glaube und Wissen“). Ein 
echter Guru, ein spiritueller Meister, wird dafür sorgen, daß der Fort-
schritt  seiner  Schüler  günstig  verläuft.  Nach dem Abschluß der  Ent-
wicklung, also nach dem Durchbruch in die geistige Vollkommenheit, 
wird an das alte Karma wieder angeknüpft und auf dem Mahayan-Pfad 
als  Karma-Yoga  folgenlos  abgelebt.  Ist  kein  Karma  mehr  da,  "ver-
schwindet" der Mystiker, weil es keine Grundlage mehr für eine objekti-
vierte Existenz gibt. Wer Meditation oder Konzentration übt, ohne dabei 
in der Welt  aktiv zu sein,  kann sein laufendes Karma verlangsamen 
oder anhalten und dies ist nicht erwünscht, weil dadurch die noch not-
wendigen Erfahrungen zur Entwicklung nicht gewonnen werden.

10. Andere Probleme
Diese Probleme treten ab dem 4. buddhistische Jhana und darüber hin-
aus auf und werden hier nicht weiter behandelt: 

Das mystische Problem, 
das Problem der Ekstase und 
das Problem der Erlösung.

277 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das mentale Problem und seine Lösung

Bereits auf Seite 3 des Buches bei „Mal so dahingesagt“ (undispzipli-
niertes Denken) wurde schon darauf hingewiesen. 
Der in Yoga oder Buddhismus ungeschulte Mensch hat auf der men-
talen Ebene über das reflexive Denken Beziehungen zur Welt. Dieses 
Denken macht seinen Geist flatterhaft und nach außen gerichtet – was 
die wahre Basis der Weltlichkeit ist. Der Yogi muß diese mentale Ten-
denz ändern, denn die Zerstreuung des Denkprinzips ist der Urheber 
der  Unwissenheit;  ein  zersplittertes  Denkprinzip  unterwirft  ihn  der 
äußeren Welt, vor allem aber unterwirft er ihn jenen Menschen, deren 
Denkprinzip konzentrierter ist als seines ist und die eventuell von einer 
konkreten Idee mehr eingenommen sind als er es ist.  Der Yogi muß 
sein Denkprinzip unablässig zwingen, sich jeweils nur mit  einer 
Sache  zu  beschäftigen –  am besten  mit  der  eigenen  Person,  mit 
seinem eigenen Körper. Das ist eine Konzentration, die es ihm ermög-
licht, mit seinem Denkprinzip ohne Schwierigkeiten bei einer Sache zu 
verweilen und sie dadurch zu erkennen und zu begreifen. Man kann 
also sagen, daß der Zwang, der auf das Denkprinzip ausgeübt wird - 
nämlich dadurch, daß es sich nur mit der eigenen Person des Yogis 
(außerhalb  der  beruflichen  Hinwendung)  beschäftigen  darf  -  ,  zur 
Erkenntnis  führt,  die  die  Voraussetzung für  eine  höhere  persönliche 
Macht ist. Wer aber über ein stumpfes Denkprinzip verfügt, der muß 
dieses zuerst durch mentale Lebhaftigkeit „aufwirbeln“.

Wer an einem zersplittertem Denkprinzip leidet, ist kein Yogi! Yoga oder 
Achtsamkeit bedeutet nämlich die Beherrschung des Denkprinzips, zu 
der  man  durch  eine  gesteigerte  Konzentration  gelangt.  Diese  Kon-
zentration beginnt damit, dass der Yogi sein Denkprinzip zwingt, auf die 
unzähligen Impulse, die aus der äußeren, vor allem der ihn unmittelbar 
umgebenden Welt und aus seinem eigenen Leben kommen (von innen 
aufsteigend),  nicht  zu  reagieren.  Es  ist  unbedingt  nötig,  daß  der 
Schüler sein Denkprinzip auf ein einziges Objekt richtet, das vor allem 
sein eigenes Wesen sein soll, denn jedes äußere Ding als Objekt der 
Konzentration führt das Bewußtsein nur dazu, das eigene Wesen zu 
verlassen – und gerade dieses sollte der einzige Gegenstand seiner 
Forschung sein. Da die Yogis überhaupt die unglücklichen seelischen 
Zustände, die durch den Kontakt des menschlichen Geistes (Bewußt-
seins) mit der äußeren Welt hervorgerufen werden, überwinden bzw. 
diesen Zuständen entfliehen sollen, müssen sie sich mit der gesamten 
Mechanik (siehe Kapitel dazu) der eigenen Lebensprozesse bekannt-
machen. Wenn ihnen das gelingt, haben sie über die sie versklavende 

278 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Welt gesiegt.

Die Lösung des mentalen Problems
Bring dein Denken im Denkorgan unter Kontrolle!  Achte darauf,  daß 
dich kein Ding oder Wesen zwingt,  an es zu denken!  Im Gegenteil! 
Wähle dir  eine geeignete Idee aus und befasse dich ständig mit  ihr 
(z.B. das Metta-Mantra oder Ähnliches und im Beruf die gerade auszu-
führende Arbeit) – ohne dabei die Achtsamkeit zu verliren. Dadurch hört 
dein  Denkprinzip  auf,  herumzuirren  –  und  allmählich  wird  es  sich 
deinem  Willen  unterordnen.  Dann  wirst  du  die  Früchte  aus  dieser 
Bemühung ernten: du wirst seelisch erstarken  und stabil werden, und 
das wird dich wiederum glücklicher machen.

279 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gefühle und Tastsinn
Siehe auch Kapitel "Nicht-Haften", das sich speziell mit dieser Disziplin 

beschäftigt.

Das Gefühl  ist  eine  Funktion des inneren Tastsinnes und da der 
Mensch vielmehr durch das Gefühl lebt als durch den Verstand, hat das 
Gefühl  eine  bestimmende Rolle  im  Leben.  Das  Gefühl  als  subtile 
Wahrnehmung bildet die Stimmung (Laune) des Menschen. Das Gefühl 
wird bestimmt durch das laufende Karma, durch eine vorherrschende 
Sinneswahrnehmung oder Impulse aus dem Unterbewußtsein. Durch 
die Möglichkeit der willentlichen Veränderung wird das Gefühl zu einem 
wichtigen Faktor (Fahrzeug) in der geistigen Entwicklung (siehe ursach-
lose Freude). 

Im Gefühl selbst gibt es weder Intelligenz noch Objektivität, beson-
ders wenn es sich als Leidenschaft äußert, deswegen muß es durch 
die  Selbstbeobachtung  kontrolliert  und  folglich  mit  Intelligenz  durch-
drungen werden.  Durch das Gefühl können nicht nur  bidirektional 
subtile  Übertragungen  von  Eigenschaften  stattfinden  (Mensch-
Mensch,  Mensch-Tier  und viceversa)  sondern es  bewirkt  auch das 
Anhaften (siehe  Kapitel  Nicht-Haften).  Bei  einer  entsprechenden 
Heftig-keit  (Emotion)  überflutet  das Gefühl  die  Ratio  des Menschen, 
was zwangsläufig zu falschen Schlußfolgerungen führt. 

Der Begriff Tastsinn bezeichnet die Fähigkeit lebender Wesen, Objekte 
durch Berührungen wahrzunehmen.  Grundlage des Tastsinns ist  der 
mechanische  Anteil  der  Oberflächensensibilität.  Die  Wahrnehmung 
über den Tastsinn (lateinisch tactus) wird als taktil und das aktive Er-
tasten als haptisch bezeichnet. Nach Meinung einiger Wissenschaftler 
ist  der Tastsinn ein Lebensprinzip,  ohne den es kein Leben gibt.  Es 
werden Menschen blind oder taub geboren, aber ohne den Tastsinn ist 
noch niemand auf die Welt gekommen. Schon Einzeller haben einen 
Tastsinn. Mit Hilfe von Sensoren ertasten sie, dass es ein Innen und ein 
Außen gibt, welches Nahrung bietet. Der Tastsinn ist also ein Erst-Sinn.

Der Tastsinn als psychologischer Faktor
Premordial diente er zum Auffinden von Nahrung und zur Abgrenzung 
von sich selbst zur Außenwelt. Im Zuge der evolutionären Weiterent-
wicklung der Lebewesen entstand aus dem Tastsinn eine Krafttendenz 
zur Existenzabsicherung und Arterhaltung, bekannt  als Trieb. Daraus 
entwickelte sich unter anderem eine weitere Wesenstendenz, die wir 
als Gier kennen und die sich in der folgenden Evolution in zahlreiche 

280 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

eigenständige Tendenzen aufspaltete, wie Habgier, Neugier, Sinneslust 
etc. Das Zufriedenstellen des "erweiterten Tastsinnes" erfolgt durch das 
Konsumieren. Die Wiederholungen dieser Handlungen formen die Ata-
vismen. Ein Neugeborenes benutzt zum Erkennen der Welt zu allererst 
den Tastsinn über den Mund. Wir kennen den Tastsinn im täglichen Ge-
brauch als Berührungssinn der Haut oder er meldet uns Empfindungen 
wie z.B. Bauch- oder Kopfschmerzen oder Lustgefühle durch Berühr-
ung. Die Medizin teilt diese Wahrnehmungen des Tatsinns in Extero-
zeption und Interozeption ein, die wiederum in Propriozeption und Vis-
zerozeption unterteilt ist. Der analoge Tastsinn benutzt das  Nervensys-
tem zur Weitergabe an psychische Komponenten im Gehirn (innerer 
Sinn). Was unbekannt ist, ist die Tatsache, daß Frauen bereits bei Ge-
burt mit einem Hell-Tastsinn einfacher Ausprägung ausgestattet sind. 
So  „erspürt“  z.B.  eine  Mutter  bei  ihrem  Kind  sofort  ohne  zeitauf-
wendiger Untersuchung, was mit ihm los ist. Und eine Frau weiß (er-
spürt)  genau,  wann sie  einen Mann an der  Angel  hat.  Sie  kann so 
innere Zustände bei anderen „aufspüren“ und in ihr Urteil oder Handeln 
einfügen, wodurch sie einen gewissen Vorteil im Leben hat.

Die tactilen Berührungen müssen psychisch umgesetzt werden, doch 
es gibt noch eine andere Form des Tastsinns, den extern-subtilen Tast-
sinn,  der  über die Körpergrenzen hinaus seine "Fühler"  ausstrecken 
kann. Und dieser andere Tastsinn hat eine enorme Bedeutung für den 
Menschen, denn er fesselt den Menschen an Dinge dieser Welt und 
agiert unbemerkt bzw. unbewußt. 

Was wenig bekannt ist, ist die Tatsache, daß durch die Bindungen des 
Tastsinns  Eigenschaften  des  anderen  Objektes  über  diese  „Fühler“ 
ausgetauscht  oder  übernommen werden können.  So können z.B.  in 
einer  Beziehung  psychische  Verhaltensmuster  (Atavismen)  des 
anderen „eingelagert“ werden. So hat z.B. ein Mann in einer Beziehung 
zur Frau plötzlich eine gesteigerte Sympathie für Kinder oder umge-
kehrt sie für seine Vorlieben. Ein solcher Austausch ist nicht auf Men-
schen  beschränkt,  das  funktioniert  auch  in  einer  Gemeinschaft  mit 
Haustieren. Und es gibt noch etwas Wichtiges: durch die Identifikation 
(Anhaften) des Menschen mit Objekten, Werten und Phänomenen kauft 
er sich die Vergänglichkeit ein, die in jeder Form innewohnt. Konkret 
bedeutet dies: der Mensch arbeitet an seinem eigenen physischen Tod. 
Ein tibetischer Mystiker drückte es so aus:  Der gelebte Materialismus 
ist  der  sicherste  Weg  zur  Selbstvernichtung.  Was  leicht  daran 
erkennbar ist, in welchem körperlichen und mentalen Zustand viele der 
Alten sterben und die Menschen dies als „natürlich“ hinnehmen. 

281 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Der  psychische  oder  innere  Tastsinn  hat  noch  andere  Wirkungen. 
Mithilfe dessen identifiziert sich der Mensch mit dem Körper und zieht 
daraus den Schluß, er ist der Körper und nichts anderes. Das ist die 
Grundlage aller Argumentation von Materialisten, denn sie behaupten 
alle psychischen Vorgänge im Menschen sind Resultate von Prozessen 
in seiner Biomasse und wenn er nicht weiter weiß, nimmt der den Zufall 
zuhilfe. Trotzdem kann der Mensch bei sich eine Stimmung, eine Laune 
feststellen. Doch wo ist sein Verstand oder Wille als Entität in der Ge-
hirnmasse untergebracht,  wo  er  doch nur  4-5  % davon benutzt?  In 
welchen Proteinketten oder zwischen welchen Atomen? Und ist der Un-
terschied in der Intelligenz der Leute überhaupt neuronal-materiell er-
klärbar?

Je besser diese Stimmung, umso wohler fühlt sich der Mensch. Doch 
wo ist  diese Stimmung? Ist sie im Kopf,  in den Beinen, im Herzen? 
Antwort:  sie  ist  ein  Zustand der  psychischen Energie,  die durch die 
Nadis strömt und die der innere Tastsinn registriert. Einmal freudig, ein 
andermal  depressiv,  einmal  indifferent,  also  die  Bandbreite  ist  groß 
zwischen höchster Seligkeit  und tiefster Depression.  Und bei weiter-
gehender Beobachtung kann der Mensch feststellen, dass seine Stim-
mung nicht nur von äußeren Wahrnehmungen abhängt. Ist die Selbst-
beobachtung eingeschaltet, dann kann er feststellen, dass diese Stim-
mung willentlich änderbar ist und anhand der Atemqualität sich ändern 
kann. Wird die Stimmung geändert, dann hat das Einfluß auf die Nadis 
und dem Wohlbefinden. Es dämmert die Erkenntnis, dass man unab-
hängig von äußeren Ereignisse und Wahrnehmungen eine gute Stimm-
ung haben und halten kann. Auf Basis dieser Erkenntnisse entwickelten 
und erprobten Mystiker einen eigenen Entwicklungsweg.

Zusammenfassung Gefühl und Tastsinn
a) das Gefühl ist eine Funktion des Tastsinns
b) das Gefühl besitzt keine Intelligenz und keine Objektivität
c) der Tastsinn bewirkt das Anhaften an die Welt
d) der Tastsinn kann Eigenschaften übertragen
e) das Anhaften ist die Ursache aller Existenzängste
f) Das Gefühl überflutet spielend leicht die Ratio (Verstand)

Das Anhaften ist ein psychologisch unbewußter Wesenszustand, 
der so gut wie alle Entscheidungen in uns mitprägt. Jede einzelne 
Anhaftung verursacht Angst, wenn man an ihr rüttelt – sei es auch nur 
verbal. Die subtilen Verbindungen des Tastsinns wirken als eine Fessel 
des Bewußtseins, also das Gegenteil von geistiger Freiheit. Wenn z.B. 
ein Kind mit den Augen an einem Schaufenster "festklebt" (oder am 
Display  des  Smartphones)  und  man  es  wegziehen  muß,  dann  hat 

282 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dieser subtile Tastsinn eine Verbindung hergestellt. Die dickste und le-
bendigste  Verbindung  besteht  zwischen  Mutter  und  Kind.  Oder  wir 
gehen in den Keller und wollen alte Sachen, die wir seit Jahren nicht 
mehr  benutzt  haben,  wegwerfen,  dann  werden  die  "Verbindung-leit-
ungen" aktiv und dem Menschen erscheinen die Dinge plötzlich wieder 
in strahlendem Glanz.  Er reagiert  mit:  "Das brauche ich irgendwann 
nochmal".

Aus den Anhaftungen ergibt sich das individuelle "Beuteschema" jedes 
einzelnen Menschen. Das Beuteschema bestimmt dann das Verlangen 
nach materiellen Dingen oder Sinnesgenüssen oder an den Möglich-
keiten,  seinem  Ego  Geltung  zu  verschaffen  (Macht).  Daher  haben 
Menschen ein unterschiedliches Beuteschema. 

Alle kennen den Gulliver aus dem Märchen Lilliput: die Seile sind die 
vielen Fäden des Tastsinns zu den Objekten dieser Welt, die während 
eines  Menschenlebens  gebildet  werden.  Wenn man nicht  muß,  gibt 
man nichts her.  Man gibt  dann her,  wenn es durch etwas Besseres 
ersetzt  wird  oder  dies  der  Eitelkeit  dient.  Wird  ein  solcher  Faden 
abgerissen (z.B. durch Gewalt oder Tod), so entsteht eine "feinstoffliche 
Wunde"  und  der  Mensch  leidet  innerlich  solange  bis  diese  Wunde 
geheilt  ist.  Daher die Aussage "die Zeit  heilt  alle Wunden". Auch die 
Abtrennung dieser Fäden im Tod kann heftig sein. Wer also von vorne-
herein keine Bindungen zu den Dingen und Werten dieser Welt auf-
baut, hat nie ein Problem mit seinem Verlust – auch im Tod nicht. Je 
materialistischer ein Mensch ist und je weniger er besitzt, desto heftiger 
seine  Reaktionen  bei  Verlust  des  Wenigen.  Im  Märchen  wird  dann 
Gulliver  freigelassen,  was  psychologisch  dem Loslassen  (Enthaften) 
entspricht.  Daraufhin  gewinnt  er  seine  Macht  zurück  und  kann  den 
Zwergwesen helfen.  Die  Psychologen können die  Existenz der  fein-
stofflichen Fäden des Tastsinns bei einer Person nicht direkt erkennen. 
Sie müssen dazu externe Analysemethoden (Fragenkatalog etc.) an-
wenden. Sie wissen dann nur von den Reaktionen des Menschen auf 
die abgefragten Dinge.  

Beobachten wir  die  Menschen,  wenn sie  in  Geschäften,  Läden und 
Supermärkten  Waren  oder  Gegenstände  sehen  und  sich  für  etwas 
interessieren. Sie versuchen das Ding zu berühren, zu erfühlen – oft 
unwillkürlich. Obwohl ihr Blick schon woanders hingerichtet ist, hält ihre 
Hand das Objekt noch haptisch fest. Daraus kann ein Atavismus ent-
stehen, der sich dann bei Erblicken desselben Objektes in Erinnerung 
ruft und den Mensch zum Kauf veranlaßt. In der digitalen Welt wird der 
"Kontakt"  primär  durch das Auge und sekundär  über  das "Wischen, 
Drücken, Schieben" der Finger hergestellt. Was uns nicht bewußt wird, 

283 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ist,  daß  mit  dieser   Aufmerksamkeit  und  dem Akzeptieren  des  Ge-
botenen psychische Energien übertragen werden. Das ist der Grund, 
warum die sozialen Netzwerke in der digitalen Welt so dominant ange-
wachsen sind. Das Netzwerk, seine Betreiber und Teilnehmer werden 
mit  den  eingespeisten  psychischen Energien  gefüttert  und  gesättigt. 
Das erkennen wir an der Krake Facebook, X (Twitter), Google und Co. 
Besteht einmal eine solche Verbindung (Tactilus), so bleibt sie solange 
im Wesen bis sie zerrissen wird. Für das Zurückholen bzw. Eliminieren 
einer Anhaftung gibt es eine wenig bekannte Methodik. Dein Dharma-
lehrer, Guru oder Instruktor sollte darüber Wissen haben. Wenn wir ein 
Ding hergeben, das für uns unbedeutend geworden ist  (also dünner 
"Faden"),  dann ist  die  Trennung einfach,  meist  "schmerzlos".  Rüttelt 
man an einem Tactilus,  auch verbal,  dann entsteht eine Reaktion in 
Form von Angst, Befürchtung, Ablehnung oder Abwehr. Tief unten im 
Keller des Unterbewußtseins verursacht der dazu passende Atavismus 
das Gefühl, man verliere ein Gliedmaß oder "schneide sich ins eigene 
Fleisch". Reaktionen dazu fallen je nach Intensität der spezifischen An-
haftung heftig oder weniger heftig aus. Im schlimmsten Falle führt ein 
Mächtiger dann Krieg oder verfolgt  sein eigenes Volk.  Deswegen ist 
das Nicht-Haften ein unabdingbarer Pfeiler in der geistigen Entwickl-
ung.

Der feine, innere Tastsinn ist elementar zur eigenen Feststellung 
von  inneren  Zuständen  und  Zustandsänderungen  sowie  zum 
eigenen Fortschritt  in  der  Umwandlung des  Wesens. Deswegen 
muß er entwickelt werden durch die ursachlose Freude und durch eine 
geeignete Konzentration.  Ein echter Guru hat  einen höchst  fein ent-
wickelten  Tastsinn;  er  kann  dadurch  (neben  anderen  bestätigenden 
Wahrnehmungen) feststellen, wie der Schüler gerade konditioniert ist 
und was er jetzt braucht.

284 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was sind Jhanas?
Dargelegt wurden die Jhanas im Anupada Sutra (siehe nächstes Kapi-
tel),  allerdings ohne präziser  Differenzierung.  Die Entwicklungsstufen 
gibt es im Raja Yoga und unpräzise im tibetischen Buddhismus (Shine, 
Shamata),  siehe  auch  Bild  der  Entwicklungsstufen  vor  dem  Kapitel 
„Zerfledderung und Diffusion“. Praxisgerechter beschrieb es ein Mysti-
ker der Neuzeit, die hier präsentiert werden. 
Jhanas sind die geistigen Entwicklungsstufen (Bhumis) nach der 
Lehre Buddhas. Es gibt davon 9. 
Der tibetische Buddhismus kennt diese nicht, dafür aber die Definitio-
nen der Praxis eines Bodhisattvas in 10 Stufen (Paramitas), was dem 
Praktizierenden in der Vorbereitungsphase wenig nützt. 

Vorwort
Jhana  oder  Bhumi  bedeutet  Bewußtseinszustand,  das  den  Ge-
fühlszustand integriert - beides muß entwickelt werden. Denn durch das 
Gefühl ist der Mensch am meisten an die Welt gefesselt. Ein Bewußt-
seinszustand  (Jhana)  wird  durch  seine  Tiefe  (Versenktheit)  des 
Eindringens  der  Beobachtungskraft  in  die  physischen,  psychi-
schen und transzendeten Schichten bestimmt. Zwischen der Ver-
senkung und der rechten Achtsamkeit gibt es de facto keinen Unter-
schied (siehe Kapitel „Bedeutung der Achtsamkeit“).
So sieht  es  auch der  Raja-Yoga.  Pro Jhana wird  jeweils  eine  neue 
Schicht oder Dimension dem Bewußtsein zugänglich gemacht (siehe 
Kapitel "Konzentration" und "Kundalini").  Jhana wird als Dauerbemüh-
ung und als "verbrennender Transformationsprozeß" verstanden. Nur 
jemand, der diese Versenkungen realisert hat, kann diese ausführlich 
und fehlerfrei kommentieren und mit praktischen Details versehen. Alle 
Versenkungen  oder  Zustände  des  Bewußtseins  können  nicht  nur 
exklusiv  durch  die  buddhistische  Methodik  sondern  auch  durch  den 
wahren Yoga und der Mystik erlangt werden. Den Schulgelehrten blei-
ben die praktischen Resultate der höheren Versenkungen ohne eigener 
Praxis verschlossen und sind für sie nur logische Abstrakta. Die ersten 
3 Versenkungen gehören zur Vorbereitungsphase und nehmen am mei-
sten Zeit in Anspruch.

Versenkung 1
Diese Phase ist die wichtigste, hier entscheidet sich, ob der Mensch 
durchhält und karmisch reif ist. Ein erster freudiger Zustand ensteht im 
Kampf um die Praxis der Achtsamkeit und Überwindung der störenden 
Einflüsse des Ego (siehe Kapitel "Moral" und "Zu lösenden Probleme"). 
Verbunden mit  Metta wird eine neue Qualität des Lebensgefühls (Stim-

285 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

mung) erwor-ben, also eine Qualität,  welche der Materialismus nicht 
kennt.  Diese  so  erlangte  Freude  ist  ursachlos,  die  keinen  Anlaß 
braucht und sie bleibt, solange die Bedingungen eingehalten werden im 
Gegensatz  zur  kurz-fristigen,  verwehenden Freude aus  Sinneswahr-
nehmungen und An-haftungen, die Tamas statt Sattva erzeugen. Die 
Bemühung ist ein Auf und Ab, die sich langsam stabilisiert. Die vielen 
Stimuli  (Sirenengesang)  der  mater-iellen  Welt  verlieren  an  Anzieh-
ungskraft.
„Losgelöst von sinnlichen Objekten und unheilsamen Dingen erreicht 
der Mönch die erste Vertiefung, begleitet von gedanklicher Erörterung 
und Reflexion, geboren aus der Loslösung, erfüllt von Verzückung und 
Glückseligkeit.“  
Am Ende der 1. Vertiefung ist man befreit von fünf Eigenschaften und 
fünf andere sind gegenwärtig:  
Die  fünf  Hindernisse  verschwinden,  nämlich  Begierde,  Abneigung, 
Trägheit  und Mattheit,  Unruhe und Grübelei,  Zweifel;  und anwesend 
sein werden: Überlegung, Nachdenken, Begeisterung, Glückseligkeit, 
und Konzentration.  

Versenkung 2
Nach der Unterdrückung von Überlegung und Nachdenken und nach 
dem Erreichen innerer Ruhe und Einheit (Konzentration) des Geistes 
erreicht  der  Schüler  einen  Zustand,  der  nicht  von  Überlegung  und 
Nachdenken begleitet ist – die 2. Stufe der Vertiefung, die aus der Kon-
zentration (Samādhi) entsteht und von Begeisterung (Pīti) und Glück-
seligkeit (Sukha) erfüllt ist.
Hier kämpft der Adept um die Dauerhaftigkeit eines freudigen Zustands 
mit innerer Stabilität und Steigerung der Freude hin zu Seligkeit durch 
richtige  Lebensweise  mithilfe  der  intensivierten  Selbstbeobachtung 
(Achtsamkeit), durch besseres Befolgen der Empfehlungen zur edlen 
Versittlichung und einer Allen-Glück-Wünschenden-Einstellung (Metta). 
Eine erste innere Helligkeit dämmert heran. Das störende Denken re-
duziert sich auf ein leises Blubbern, die Konzentration wird besser, ne-
gative Gedanken sind verschwunden. Der überweltliche Intellekt  und 
die ersten mystischen Fähigkeiten entwickeln sich. Die Bemühung zur 
Einhaltung der Moral verlagert sich auf feine und feinste Störungen.

Versenkung 3
Nach  der  Unterdrückung  der  Begeisterung  verweilt  der  Schüler  in 
einem Zustand der Gleichmut, voller Besonnenheit und klaren Bewußt-
seins, und erlebt im Inneren jenes Gefühl, von dem die Edlen sagen: 
„Glücklich  lebt  dieser  Schüler  mit  gleichmütigem  und  besonnenem 
Geist“ - das bedeutet, er hat die 3. Stufe der Vertiefung erreicht. Die 
Steigerung der stabilen Seligkeit wird zu einer höchst intensiven Selig-

286 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

keit, was zum Erlöschen des groben Lebenstriebes führt, der wie ein 
verzehrendes, brennendes und böses Feuer wirkt. Mit dieser Seligkeit 
wird die innere Helle  gesteigert  und die Verriegelung erreicht  (siehe 
dazu Kapitel  "Sukhayana").  Gegen Ende hin kühlt  sich die  Seligkeit 
langsam ab und verwandelt sich in das "Durchschauen". Die Fähigkeit 
zur Konzentration wandelt  sich zur einer analytischen Konzentration, 
der  Intellekt  wird  schärfer  und  die  geistige  Entwicklung  wird  voll-
umfänglich begriffen. Der Einfluß des Denkens und der inneren Impulse 
verschwindet,  die niedere Natur hat nichts mehr zu sagen. Der "Strom 
des Dharma" (sotanna) fließt nur mehr nach oben.
Nach  der  Unterdrückung  von  Freude  und  Leid  und  nach  dem Ver-
schwinden früherer Frohheit und Trauer erreicht der Schüler einen Zu-
stand  jenseits  von  Freude  und  Leid  -  die  4.  Stufe  der  Vertiefung, 
gereinigt durch einsichtsvolle Gleichmut.  
 
Versenkung 4
Bis hierher ist  alles ein seelischer Lebensprozess.  Die höchst ange-
nehme Seligkeit hat sich in den überweltlichen Intellekt transformiert, 
was  zu  einer  Indifferenz  gegenüber  dem  samsarischen  Leiden  wie 
auch  himmlischen  Zuständen  führt.  Die  technische  Konzentration 
ändert sich, um weiträumig und gegenstandlos zu werden. Die uferlose, 
klare LEERE wird entdeckt und erfahren – Weisheit entsteht. Die Kräfte 
zum Inkarnationsprozess wirken nicht  mehr,  der Daseinsprozeß wird 
irreversibel (keine Rückkehr mehr). Der "Kampf um Qualitäten" wurde 
gewonnen  und  der  SIEG  errungen.  Durch  das  höchste  Wachsein 
(Intellekt) stellt sich das Desinteresse am "Erleben" ein. Das Ich, wie 
wir es durch unser Denken erfahren, existiert nicht mehr. Das WAHRE 
ICH, das Klare Licht wird präsent und man IST es. Dieses Desinteresse 
an der Welt (Askese) und das höchste Wachsein sind Voraussetzungen 
für die weiteren Jhanas.

Versenkung 5
Der Adept  muß mit  aller  Kraft  jede sich formierende Wahrnehmung, 
Idee oder Begrifflichkeit im Denkprinzip verhindern, denn diese ist seine 
fiktive Beschränkung. So kommt er zur Stufe der  "Unendlichkeit des 
Raumes", die Unbegrenztheit wird erfahren. Es ist dies der Weg her-
aus dem Netz des Karmas und zurück zum Urgrund.

Versenkung 6
Durch  fortgesetzte  Konzentration  (mithilfe  Pranayama  auf  den  kos-
mischen Atem) erkennt der Adept die Fesselung der eigenen subjek-
tiven  Welt  und  erreicht  den  Zustand  "Unendlichkeit  des  Bewußt-
seins".  Das  andere  ICH  bildet  sich  heraus,  nämlich  das  SEIN  im 
Grenzlosen, die Verbindung zum eigenen Wesen existiert nicht mehr.

287 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Versenkung 7
Durch Verweilen in der Versenkung 6 erreicht der Adept den Zustand 
"Sein ohne Grenzen".  Der Adept erfährt, daß das Weltall  in ihm ist 
und nicht er im Weltall. Er überquert jene Grenze "wo Wesen aus dem 
Schoße des Nichts ins Leben gerufen werden", hin in Richtung nicht-
geoffenbarter Natur. Konkret bedeutet dies: hin zur Rückkehr zum Phä-
nomen des Beginns aller Spannungen und Kräfte physikalischer Natur, 
was der Beginn der Schöpfung der unbelebten Natur ist. Dem Adept 
wird klar, daß es keine belebte und unbelebte Natur gibt, sondern nur 
einen einzigen schöpferischen Prozeß.

Versenkung 8
In  der  "Unendlichkeit  des  Bewußtseins" ist  in  der  nebelhaften  kos-
mischen Schöpfung nur der Beginn der Entstehung ausgeprägter Exist-
enzen zu erkennen. Der Adept meint,  er ist  in der Sphäre der "sich 
zusammenrollenden schöpferischen Substanzen", also noch nicht ge-
formter  Phänomene.  Wenn  der  Adept  in  dieser  Versenkungsstufe 
erfolgreich ist, dann eröffnet sich für ihn ein Gebiet, das als "Reich von 
überhaupt  Nichts"  bezeichnet  wird.  Der  Adept  ist  mit  seinem  Be-
wußtsein  in  die  bodenlose,  grenzenlose  LEERE  eingetreten.  Diese 
LEERE ist kein nihilistisches Nichts, sondern jenes schöpferische Et-
was, das alle Phänomene entstehen lassen kann. Also ein Bewußtsein, 
das in der  Leere verweilen kann, versehen mit  unvorstellbarer  Intel-
ligenz, im Yoga bekannt als "Nirvikalpa-Samadhi".

Versenkung 9
Läßt  der  Adept  nicht  locker,  so dringt  er  an die  "Grenze der mög-
lichen Wahrnehmung" vor. Durch Abgrenzung des persönlichen Be-
wußtseins  vom All-Bewußtsein  kann  er  etwas  "sich  ausprägen oder 
zerfließen" lassen. An dieser Grenzlinie der "schöpferischen und nicht-
schöpferischen" Natur gibt es die letzte Möglichkeit der mystischen Ent-
wicklung, nämlich die Unterdrückung oder Aufhebung jeglicher Wahr-
nehmung wodurch er in den Zustand "Para-Nirvana" experimentiell wie 
empirisch eintreten kann. Hier muß der Adept selbst entscheiden, ob er 
an der Grenze verleibt oder ins Para-Nirvana eintritt – dem "Erlöschen 
auf der Stelle". Tritt er dort ein, ist er für die Menschheit verloren. Fast 
alle Götterweisen, Maha-Siddhis oder Bodhisattvas verbleiben an die-
ser Grenze.

Schlussbemerkungen
In  der  Versenkungsstufe  2  beginnt  sich  erstmals  der  notwendige 
überweltliche Intellekt zu entwickeln.  Im weiteren Fortschritt der Ver-
senkungen steigert  sich  der  Intellekt  immer  mehr  und mündet  letzt-

288 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

endlich in das "Buddha-Bewußtsein", das auch als grenzenloser Intel-
lekt verstanden werden soll. Dieser Prozeß zum "höheren Wachsein" 
wird nicht explizit  erwähnt,  weil  nicht bekannt.  Nimmt man die Stufe 
"Genie"  als  erste Stufe des überweltlichen Intellekts  so steigert  sich 
dieser Intellekt mehr als 200 mal, deswegen wird darüber nicht viel ge-
sprochen, wozu auch? Allein schon daß das Bewußtsein grenzenlos 
sein oder Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gleichzeitig erfassen 
kann (außerhalb von Raum und Zeit), ist unbegreiflich und stellt aber 
den Endpunkt aller Wissenschaft dar. Der normale Mensch kann nur 
begreifen,  was er auch denken kann. Hat der Yogi oder Adept diese 
Stufe erreicht, ist er "gott-gleich" (allgegenwärtig, allwissend und all-
mächtig); man sagt "der Wassertropfen ist in den Ozean eingegangen". 
Daß dies nicht nur Buddha Gautamao erreicht, sondern viele andere 
vor und nach ihm (auch gegenwärtig) erreicht haben, ist wenig bekannt, 
es gibt mit Absicht dazu keine öffentliche Spuren. 

Externe Quellen:
Wenn man bei  Wikipedia  Deutsch  nachschaut  (siehe  nächste  Seite 
zum Vergleich),  findet  man  Definitionen,  die  die  einzelnen  Versenk-
ungen fern der empirischen Realität beschreiben, während das Wikipe-
dia Englisch verständlicher ist und der Beschreibung hier im Buch sehr 
nahe kommen (siehe dazu Kapitel "Diffusion und Zerfledderung").

289 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Offizielle Definition der Jhanas 1-4  im Deutschen Wikipedia (2024) 
zum Vergleichen mit dem anderen Erklärungen.

Erstes Jhana:
Getrennt  (vivicceva)  vom  Verlangen  nach  Sinnesfreuden,  getrennt 
(vivicca) von [anderen] unheilsamen Zuständen (akusalehi dhammehi), 
unheilsame Dhammas tritt der Bhikkhu in das erste Jhana ein und ver-
weilt  darin,  das  [geistige]  Pīti  ist  („  Verzückung,  „Freude“)  und [kör-
perliches]  Sukha  („Vergnügen“),  „geboren  aus  Viveka“  (traditionell 
„Abgeschiedenheit“;  alternativ  „Unterscheidung“),  von  Dhammas  be-
gleitet  von  Vitarka-Vicara  (traditionell  anfängliche  und  anhaltende 
Aufmerksamkeit  auf  ein  meditatives  Objekt;  alternativ  anfängliche 
Untersuchung und anschließende Untersuchung von Dhammas (Be-
fleckungen und heilsame Gedanken); auch : „diskursives Denken …

Zweites Jhana:
Wiederum tritt  ein  Bhikkhu mit  der Beruhigung von Vitarka-Vicara in 
das zweite Jhana ein und verweilt darin, welches [geistiges] Pīti und 
[körperliches]  Sukha  ist,  „geboren  aus  Samadhi“  (samadhi-ji;  trad. 
geboren  aus  „Konzentration“);  alternativ:  „wissendes,  aber  nicht-
diskursives Bewußtsein“, „die vergrabenen Latenzen (siehe Atavismen) 
oder Samskaras in die volle Sichtbarkeit bringen“ und hat Sampasa-
dana („Stille“, „innere Ruhe“) und Ekaggata (Vereinigung des Geistes) 
ohne Vitarka-Vicara ...

Drittes Jhana:
Mit dem Verschwinden von pīti verweilt ein Bhikkhu in Upekkhā (Gleich-
mut,  „affektive  Loslösung“),  Sato  (achtsam)  und  [mit]  Sam-Pajañña 
(„völlig wissend“, „erkennendes Bewusstsein“). [Immer noch] erfährt er 
Sukha mit  dem Körper,  tritt  in  das  3.  Jhana ein  und verweilt  darin, 
aufgrund dessen die Edlen verkünden: „Wenn man im [körperlichen] 
Ver-gnügen verweilt, ist man gleichmütig und achtsam“ …

Viertes Jhana:
Mit dem Aufgeben von [dem Wunsch nach] Sukha („Vergnügen“) und 
[Abneigung gegen] Dukkha („Schmerz“) und mit dem vorherigen Ver-
schwinden  von  [der  inneren  Bewegung  zwischen]  Somanassa 
(„Freude“) und domanassa („Unzufriedenheit“) tritt ein Bhikkhu in das 4. 
Jhana  ein  und  verweilt  darin,  das  Adukkham  Asukham  („weder 
schmerzhaft noch angenehm“, „Freiheit von Vergnügen und Schmerz“) 
ist und hat Upekkhāsatipārisuddhi (völlige Reinheit des Gleichmuts und 
der Achtsamkeit …

290 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Das Anupada-Sutra (Jhanas)
(Majjhima Nikāya 111 – Mittlere Lehrreden)

Eines nach dem Anderen 

Hinweis: Das Wort „Erkennen“ kann man gleichsetzen mit „Aufmerken“, 
„Begreifen“ oder „Wach-Werden“. Praktisch gesehen folgt dieses Sutra 
direkt auf das Maha-Satipatthana-Sutra (vom Anwenden zum Resultat).

So habe ich gehört. Einmal hielt sich der Erhabene bei Sāvatthī im Jeta 
Hain,  dem  Park  des  Anāthapiṇḍika,  auf.  Dort  richtete  er  sich 
folgendermaßen an die Bhikkhus: „Ihr Bhikkhus.“- „Ehrwürdiger Herr“, 
erwiderten sie. Der Erhabene sagte dieses: 

„Ihr  Bhikkhus,  Sāriputta  ist  weise.  Sāriputta  besitzt  große  Weisheit; 
Sāriputta besitzt umfassende Weisheit;  Sāriputta besitzt freudebereit-
ende Weisheit; Sāriputta besitzt schnellauffassende Weisheit; Sāriputta 
besitzt scharfsichtige Weisheit; Sāriputta besitzt durchdringende Weis-
heit. Einen Halbmonat lang, ihr Bhikkhus, praktizierte Sāriputta Einsicht 
in  (verschiedene)  Zustände,  einen  nach  dem  anderen.  Sāriputtas 
Einsicht in (verschiedene) Zustände war diese:“ 

(1)
„Da,  ihr  Bhikkhus,  trat  Sāriputta  ganz  abgeschieden  von  Sinnes-
vergnügen, abgeschieden von unheilsamen Geisteszuständen, in die 
erste Vertiefung ein, die von anfänglicher und anhaltender Hinwend-
ung des Geistes begleitet ist, und verweilte darin, mit Verzückung und 
Glückseligkeit, die aus der Abgeschiedenheit entstanden sind.“ 
„Und die Zustände in der ersten Vertiefung - die anfängliche Hinwend-
ung des Geistes,  die anhaltende Hinwendung des Geistes,  die Ver-
zückung,  die  Glückseligkeit  und  die  Einspitzigkeit  des  Herzens;  der 
Kontakt, das Gefühl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der 
Eifer, der Entschluß, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut und 
das Erkennen -   diese Zustände wurden von ihm  abgegrenzt,  einer 
nach dem anderen; jene Zustände entstanden, und er hatte Kenntnis 
davon,  sie  waren  gegenwärtig,  und  er  hatte  Kenntnis  davon,  sie 
verschwan-den, und er hatte Kenntnis davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem  sie  vorher  nicht  vorhanden  waren;  nach  ihrem  Vor-
handensein  zerfallen  sie.‘  In  Bezug  auf  jene  Zustände  verweilte  er, 
ohne angezogen zu werden, ohne abgestoßen zu werden, unabhängig, 
ungebunden, frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 
Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 

291 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 
„Wiederum, ihr Bhikkhus, trat Sāriputta mit der Stillung der anfänglichen 
und anhaltenden Hinwendung des Geistes (zum Meditationsobjekt) in 
die  zweite  Vertiefung  ein,  die  innere  Beruhigung  und  Einheit  des 
Gemüts  enthält,  ohne  anfängliche  und  anhaltende  Hinwendung  des 
Geistes,  und verweilte  darin,  mit  Verzückung und Glückseligkeit,  die 
aus der Konzentration entstanden sind.“ 

(2)
„Und die Zustände in der zweiten Vertiefung— die innere Beruhigung, 
die Verzückung, die Glückseligkeit und die Einspitzigkeit des Herzens; 
der Kontakt, das Gefühl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; 
der Eifer, der Entschluß, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut 
und das Erkennen - diese Zustände wurden von ihm abgegrenzt, einer 
nach dem anderen; jene Zustände entstanden, und er hatte Kenntnis 
davon, sie waren gegenwärtig, und er hatte Kenntnis davon, sie ver-
schwanden, und er hatte Kenntnis davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein 
zerfallen sie.‘ In Bezug auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen 
zu  werden,  ohne  abgestoßen zu  werden,  unabhängig,  ungebunden, 
frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 
Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 

(3)
„Wiederum, ihr Bhikkhus, trat  Sāriputta mit dem Verblassen der Ver-
zückung, in Gleichmut verweilend, achtsam und wissensklar, voll kör-
perlich erlebter Glückseligkeit, in die dritte Vertiefung ein, von der die 
Edlen  sagen:  ,Glückselig  verweilt  derjenige,  der  voll  Gleichmut  und 
Achtsamkeit ist‘, und verweilte darin.“ „Und die Zustände in der dritten 
Vertiefung,  der  Gleichmut,  die  Glückseligkeit,  die  Achtsamkeit,  die 
Wissensklarheit und die Einspitzigkeit des Herzens; der Kontakt, das 
Gefühl,  die  Wahrnehmung,  die Absicht  und das Herz;  der  Eifer,  der 
Entschluß, die Energie,  die Achtsamkeit,  der  Gleichmut und das Er-
kennen - diese Zustände wurden von ihm abgegrenzt, einer nach dem 
anderen; jene Zustände entstanden, und er hatte Kenntnis davon, sie 
waren gegenwärtig, und er hatte Kenntnis davon, sie verschwanden, 
und er hatte Kenntnis davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein 
zerfallen sie.‘ In Bezug auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen 
zu  werden,  ohne  abgestoßen zu  werden,  unabhängig,  ungebunden, 
frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 

292 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt. 
Achtsamkeit, der Gleichmut und das Erkennen".

(4)
„Wiederum, ihr Bhikkhus, trat Sāriputta mit dem Überwinden von Glück 
und Schmerz und dem schon früheren Verschwinden von Freude und 
Trauer  in  die  vierte  Vertiefung  ein,  die  aufgrund  von  Gleichmut, 
Weder-Schmerzhaftes-noch-Angenehmes  und  Reinheit  der  Achtsam-
keit in sich hat, und verweilte darin.“ „Und die Zustände in der vierten 
Vertiefung -  der Gleichmut, das weder-schmerzhafte-noch-angenehme 
Gefühl,  die  Nicht-Anteilnahme  des  Gemüts  aufgrund  von  Stille,  die 
Reinheit  der  Achtsamkeit  und  die  Einspitzigkeit  des  Herzens;  der 
Kontakt, das Gefühl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der 
Eifer, der Entschluß, die Energie, die Achtsamkeit, der Gleichmut und 
das Erkennen - diese Zustände wurden von ihm abgegrenzt, einer nach 
dem anderen; jene Zustände entstanden, und er hatte Kenntnis davon, 
sie  waren  gegenwärtig,  und  er  hatte  Kenntnis  davon,  sie  ver-
schwanden, und er hatte Kenntnis davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein 
zerfallen sie.‘ In Bezug auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen 
zu  werden,  ohne  abgestoßen zu  werden,  unabhängig,  ungebunden, 
frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 
Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 

(5)
„Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem völligen Überwinden der Formwahr-
nehmung,  mit  dem Verschwinden der  Wahrnehmung der  Sinnesein-
wirkung,  mit  Nichtbeachtung  der  Vielheitswahrnehmung,  indem  sich 
Sāri-putta vergegenwärtigte ,Raum ist unendlich‘, trat er in das Gebiet 
der Raumunendlichkeit ein und verweilte darin.“ 
„Und die  Zustände im  Gebiet  der  Raumunendlichkeit  - die  Wahr-
nehmung  des  Gebiets  der  Raumunendlichkeit  und  die  Einspitzigkeit 
des Herzens; der Kontakt, das Gefühl, die Wahrnehmung, die Absicht 
und das Herz; der Eifer, der Entschluß, die Energie, die Achtsamkeit, 
der Gleichmut und das Erkennen - diese Zustände wurden von ihm ab-
gegrenzt, einer nach dem anderen; jene Zustände entstanden, und er 
hatte Kenntnis davon, sie waren gegenwärtig,  und er hatte Kenntnis 
davon, sie verschwanden, und er hatte Kenntnis davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein 
zerfallen sie.‘ In Bezug auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen 

293 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

zu werden,  ohne  abgestoßen zu  werden,  unabhängig,  ungebunden, 
frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 
Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 

(6)
„Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem völligen Überwinden des Gebiets der 
Raumunendlichkeit,  indem sich  Sāriputta  vergegenwärtigte,  Bewußt-
sein ist unendlich‘, trat er in das Gebiet der Bewußtseinsunendlichkeit 
ein und verweilte darin.“ 
„Und die  Zustände im  Gebiet  der  Bewußtseinsunendlichkeit  - die 
Wahrnehmung des Gebiets der Bewußtseinsunendlichkeit und die Ein-
spitzigkeit  des Herzens; der Kontakt, das Gefühl,  die Wahrnehmung, 
die Absicht und das Herz; der Eifer,  der Entschluß, die Energie,  die 
Achtsamkeit,  der  Gleichmut  und  das  Erkennen  -  diese  Zustände 
wurden von ihm abgegrenzt, einer nach dem anderen; jene Zustände 
entstanden, und er hatte Kenntnis davon, sie waren gegenwärtig, und 
er  hatte  Kenntnis  davon,  sie  verschwanden,  und  er  hatte  Kenntnis 
davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein 
zerfallen sie.‘ In Bezug auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen 
zu  werden,  ohne  abgestoßen zu  werden,  unabhängig,  ungebunden, 
frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 
Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 

(7)
„Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem völligen Überwinden des Gebiets der 
Bewußtseinsunendlichkeit,  indem sich Sāriputta vergegenwärtigte ,da 
ist nichts‘, trat er in das Gebiet der Nichtsheit ein und verweilte darin.“ 
„Und die Zustände im Gebiet der Nichtsheit - die Wahrnehmung des 
Gebiets der Nichtsheit und die Einspitzigkeit des Herzens; der Kontakt, 
das Gefühl, die Wahrnehmung, die Absicht und das Herz; der Eifer, der 
Entschluß, die Energie,  die Achtsamkeit,  der  Gleichmut und das Er-
kennen - diese Zustände wurden von ihm abgegrenzt, einer nach dem 
anderen; jene Zustände entstanden, und er hatte Kenntnis davon, sie 
waren gegenwärtig, und er hatte Kenntnis davon, sie verschwanden, 
und er hatte Kenntnis davon. 
Er  verstand:  ,Diese Zustände treten also tatsächlich in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein 
zerfallen sie. In Bezug auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen 
zu  werden,  ohne  abgestoßen zu  werden,  unabhängig,  ungebunden, 
frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten Gemüt. 

294 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 

(8)
„Wiederum, ihr Bhikkhus, mit dem völligen Überwinden des Gebiets der 
Nichtsheit  trat  Sāriputta  in  das  Gebiet  von  Weder-Wahrnehmung-
noch-Nichtwahrnehmung ein und verweilte darin.“ 
„Er trat achtsam aus jenem Erreichungszustand heraus. Nachdem er 
das  getan  hatte,  betrachtete  er  die  vergangenen  Zustände,  die 
aufgehört und sich verändert hatten, folgendermaßen: diese Zustände 
treten  also  tatsächlich  in  Erscheinung,  nachdem  sie  vorher  nicht 
vorhanden waren; nach ihrem Vorhandensein zerfallen sie. In Bezug 
auf jene Zustände verweilte er, ohne angezogen zu werden, ohne ab-
gestoßen  zu  werden,  unabhängig,  ungebunden,  frei,  losgelöst,  mit 
einem unbeschränkten Gemüt. 
Er  verstand:  ,Es  gibt  ein  Entkommen  jenseits  davon‘,  und  mit  der 
Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, daß es das gibt.“ 

(9)
„Wiederum,  ihr  Bhikkhus,  mit  dem völligen Überwinden des Gebiets 
von  Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung  trat  Sāriputta  in 
das  Erlöschen  von  Wahrnehmung  und  Gefühl ein  und  verweilte 
darin. Und seine Triebe wurden vernichtet, indem er dies mit Weisheit 
sah.“ 
„Er trat achtsam aus jenem Erreichungszustand heraus. Nachdem er 
das getan hatte, betrachtete er die vergangenen Zustände, die aufge-
hört  und  sich  verändert  hatten,  folgendermaßen:  ,Diese  Zustände 
treten also tatsächlich in Erscheinung, nachdem sie vorher nicht vor-
handen waren; nach ihrem Vorhandensein zerfallen sie.‘ In Bezug auf 
jene Zustände verweilte er, ohne angezogen zu werden, ohne abge-
stoßen zu werden, unabhängig, ungebunden, frei, losgelöst, mit einem 
unbeschränkten Gemüt. 
Er verstand: ,Es gibt kein Entkommen mehr jenseits davon. Dies ist das 
Ende‘, und mit der Pflege jenes Erreichungszustands bestätigte er sich, 
daß es das gibt.“ 

„Ihr  Bhikkhus,  wenn  man  zu  Recht  von  irgend  jemandem  sagen 
wollte: ,Er hat Meisterschaft und Vervollkommnung in edler Sittlichkeit 
erlangt,  er  hat  Meisterschaft  und Vervollkommnung in edler Konzen-
tration  erlangt,  er  hat  Meisterschaft  und  Vervollkommnung  in  edler 
Weisheit  erlangt, er hat Meisterschaft und Vervollkommnung in edler 
Befreiung erlangt‘, so ist in der Tat Sāriputta derjenige, von dem man zu 
Recht dies sagen sollte.“ 
„Ihr  Bhikkhus,  wenn  man  zu  Recht  von  irgendjemandem  sagen 

295 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wollte: ,Er ist der Sohn des Erhabenen, von seiner Brust geboren, von 
seinem  Mund  geboren,  vom  Dhamma  geboren,  vom  Dhamma 
erschaffen, ein Erbe im Dhamma, nicht ein Erbe in materiellen Gütern‘, 
so ist in der Tat Sāriputta derjenige, von dem man zu Recht dies sagen 
sollte.“ 
„Ihr  Bhikkhus,  das  unübertreffliche  Rad  des  Dhamma,  das  vom 
Tathāgata  in  Gang  gesetzt  worden  ist,  wird  auf  richtige  Weise  von 
Sāriputta in Gang gehalten.“ 

Das ist es, was der Erhabene sagte. Die Bhikkhus waren zufrieden und 
entzückt über die Worte des Erhabenen. 

Fazit
Diese Worte des Buddha zu den verschiedensten Zuständen im Gemüt 
und  Bewußtsein  sind  der  beste  Beweis  für  die  schrifttweise,  spiral-
förmig erweiternde Achtsamkeit  bis  hin  zur  absoluten Konzentration. 
Deshalb die Lehre der (konstant zu praktizierenden) Achtsamkeit der 
zentrale Angel-, Dreh-, Anfangs- und Endpunkt seiner Lehre. Alles wird 
erreicht mit dieser Achtsamkeit, mit dem Sati (Weisheit, Erkennen) und 
dem Patthana (Bedingungszusammenhänge). 

296 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Tibetischer Tantra
Um das Gesambild über die geistige Entwicklung im Buddhismus zu 
vervollständigen, ist dieses Kapitel eingefügt. 

Trantra-Yoga ist  1.  ein Toolset  von speziellen esoterischen Übungen 
zur völligen Reinigung und Umformung der psychischen Struktur, die 
ein Guru individuell vorgeben muß, und ist 2. ein Zeremoniensystem. 
Padmasambhava brachte diese Techniken als erster nach Tibet und gilt 
als der Vater des buddhistisch-tibetischen Tantra und später „erfand“ 
Atisha Zeremonien und Rituale mit mahayanischen Texten. Das Ganze 
wird auch als Vajrayana präsentiert.  Tantra-Yoga und Kundalini-Yoga 
sind in der Zielsetzung identisch und ergänzen sich gegenseitig. Tantra 
erhielt  besondere  Aufmerksamkeit  durch  die  Vereinigungsdarstell-
ungen von "Gottheiten" oder von personifizierten Zuständen von Macht 
(Kraft)  und  Bewußtsein  mit  entsprechenden  Fähigkeiten,  gegliedert 
nach ihrer Art des Auftretens in friedvoll oder zornig (z.B. Vajrasattva, 
Mahakala, Yama, Vajra-Dakini  usw.).  Die Westler,  die diese Darstell-
ungen erstmals sahen,  waren teilweise schockiert  von der  Offenheit 
und Anziehungskraft dieser Darstellungen und haben den tiefen Sinn 
nicht verstanden und wird heute noch als sexuelle Vereinigung miß-
interpretiert  (roter  Tantra)  und  von  animalischen  Dummköpfen  ent-
sprechend praktiziert. Propagiert wurde diese Verdrehung erstmals in 
der Neo-Tantra-Bewegung von Osho (Bhagawan Shree Rjanees) als 
Marketing für seine Bewegung. 

In  der  wahren  Praxis  besteht  Tantra  aus  mantra-ähnlichen  Intona-
tionen,  Imaginationen (Gedankenformen im Mentalköprer),  Identifika-
tionen, speziellem Pranayama oder einer Kombination von allem, die 
ein spiritueller Meister maßgeschneidert vorgibt. Die dadurch hervorge-
rufenen Vibrationen oder Identifkationen bewirken eine Umformung der 
psychischen  Struktur,  d.h.  Entfernen  des  eingelagerten  Tamas  an 
unterschiedlichsten Stellen und öffenen aller  Nadis.  In der Mystik ist 
das  Endziel von Tantra alleine die Veschmelzung von Raum und 
Energie (Akahsa und Prana) in eine Einheit und die Realisation der 
Leerheit. Anders gesagt: die "Verbindung mit Gott". Die 6 Yogas von 
Naropa gelten als Spezial-Trantras und sind nur für  Fortgeschrittene 
bestimmt, die bereits die Konzentrationsfähigkeit erlangt haben müssen 
und getestet wurden. Durch tantrische Übungen erlangt man Wissen 
und Macht über die Natur.  Die Schwierigkeit  der  Umsetzung ist  illu-
striert  in  den  Vorbereitungsübungen  zum Dumo (Tummo,  Gtum-mo, 
psychische  Hitze  in  "Tibetan  Yoga  and  Secret  Doctrines",  Buch  III, 
Kapitel  1).  Mißbrauchter  (schwarzer)  Tantra  einiger  weniger  in  Tibet 

297 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

führte  zum  Verlust  des  geistigen  Schutzschirms  zu  Lasten  eines 
ganzen Volkes. Wer die tantrischen Übungen meistert, erreicht die kör-
perliche Unsterblichkeit und kann nach Belieben mit Kleidern in jeder 
Sphäre  ein-  und  ausgehen,  außerdem  realisiert  jener  alle  Siddhis, 
welche  den  tantrischen  Personifikationen  eigen  sind.  Der  spirituelle 
Meister  gibt  die  passende  Gottheit  zur  Übung  vor.  Wer  sich  dafür 
interessiert, lese das Bardo Thödol, im Tschikhai- und Tschönyi-Bardo 
sind  sie  alle  aufgelistet.  Was  relativ  unbekannt  ist,  sie  alle  sind 
Emanationen und Personfikationen von psychischen und kosmischen 
Energien,  die  erst  mit  dem  Durchströmen  der  kosmischen  Energie 
(Kundalini)  in  den 5 Gehirnlappen (oberer,  vorderer,  2 seitwärts und 
hinterer) entstehen und als die 5 Dhyani-Buddhas bekannt sind. Damit 
verbunden ist ein stark erhöhter Blutstrom ins Gehirn, womit die 100% 
der Gehirnzellen genutzt werden. Mit einer gewissen Schlauheit haben 
Lamas entdeckt, daß mit den Imaginationen und Intonationen der Figu-
ren aus den Tantra-Panthenon sich Übungen und Ermächtigungen ab-
leiten und verkaufen lassen. Tantrische Übungen sind nur dann erfolg-
reich, wenn die Eignung eines Kandidaten vorher von einem spiriturllen 
Meister geprüft wurde und dieser den Verlauf überwachen kann. Die 
Vorbereitungsübungen  (Ngöndro,  Lamrim)  sind  dazu  ausgelegt,  die 
Vollendungsphase  mit  tantrische  Mitteln  abzuschließen  und  dies  ist 
nicht Buddhismus sondern Yoga! (Mehr dazu in "Teachings and Prac-
tice of Tibetan Tantra" von Garma C.C.Chang.)

Wie und Warum funktionierten trantrische Übungen?
Erklärung eines  tibetischen Meisters:  Die  trantrischen Übungen sind 
eine Handlung, in der das Subjekt eine bestimmte psychische Realität 
im  mentalen  und  spirituellen  Bereich  erschafft,  deren  Beziehung  zu 
seiner  Person  unmittelbar  ist.  Es  schützt  diese  Realität,  bis  sie  zu 
einem Wirkfaktor heranreift, mit dem es auf der Bewußtseinsebene des 
Selbst  in Kontakt  treten muß. Auf diese Weise wird der sogenannte 
innere Mensch schließlich beeinflusst und sogar eine Art Wiedergeburt 
erreicht, entsprechend den Eigenschaften des mentalen Körpers, den 
der Mystiker als seine eigenen spirituellen oder moralischen Werte be-
schwört und bewahrt, die er verwirklichen möchte. Der mentale Körper 
wird in tibetischen Texten auch als spiritueller Körper oder Körper 
der Begierden bezeichnet; in Wirklichkeit ist er ein Abdruck, der 
durch die „Rauchform“ unserer eigenen Lebenskraft entsteht. Der 
mentale Körper  ähnelt  dem Astralkörper,  nur  daß er vom Menschen 
selbst durch seine eigenen Bilder erschaffen wird, indem er diese lange 
Zeit vor Augen hält. Tibetische Mystiker nutzen den mentalen Körper für 
verschiedene Zwecke.  Die beste und auch esoterisch anerkannte 
Verwendung  des  mentalen  Körpers  liegt  dann  vor,  wenn  der 
Mystiker  ihn  als  Behälter  höchster  spiritueller  Werte  und Ideen 

298 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

betrachtet. Dadurch, daß er mit ihm als seinem Doppelgänger arbeitet, 
mit dem er ständig in Kontakt tritt, hat er sich ein Medium verschafft, 
durch das er sein spirituelles Wachstum sehr leicht beschleunigen und 
die gewünschte mystische Kraft erlangen kann, indem er ihn als sein 
Ebenbild nutzt und sich ständig mit ihm in Kontakt bringt, 

Chöd als Sonderform des tibetischen Tantra
Chöd ist eine tantrische Spezialübung und ist die radikalste Methode 
zur  Abbezahlung  karmischer  Schulden  und  zur  Vernichtung  des 
illusorischen  Ichs.  Chöd  ist  ein  wenig  bekanntes  tibetisches  Ritual 
radikalen Charakters, ausgeführt an einsamen oder schaurigen Orten. 
Ein Meister-Guru bereitet den Schüler darauf vor, danach überläßt er 
ihn seinem Schicksal. Der feinstoffliche Körper wird den Göttern und 
Dämonen als Nahrung angeboten und auch „gefressen“. Das ist Schul-
denrückzahlung und Vernichtung des illusorischen Ichs auf schnellste 
Art. Nicht selten wird der Schüler dabei wahnsinnig oder stirbt sogar, 
deshalb ist Chöd derzeit von den Mahasiddhis verschlossen worden. 
Einem Chöd-Kandidaten macht sein Guru klar, daß er hinaus geht in 
die Welt der größten aller großen Abenteuer und es kommt die höchste 
Prüfung dann, wenn der Kandidat alleine ist in der dunklen Wildnis mit 
keiner anderen Hilfe zur Hand als seine eigene Yogakraft. Das Chöd 
kann bis zu 3 Wochen dauern. Der Kandidat muß sich den seltsamsten 
und schauerlichsten Elementarwesen oder zornigen Göttern stellen und 
ihnen  trotzen,  die  er  im  Ritual  hervorgerufen  hat.  Nur  wenn  er  sie 
beherrscht, geht er als glücklicher und gestählter Sieger hervor. Mehr 
dazu findet man im Buch "Tibetan Yoga and Secret Doctrines", Kapitel 
V, "the path of mystic sacrifice and subduing the lower self".

299 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Erbfolge der Lehre
Dieses  Kapitel  ist  dem  tibetischen  Buddhismus  gewidment,  die  die 
Erbfolge der Lehre Buddhas für sich beanspruchen. Nicht zu unrecht, 
jedoch ist zu bezweifeln, ob diese unterbrechungsfrei gewesen ist oder 
noch ist.  Unter der Erbfolge ist die  Weitergabe allen Wissens über 
die  Lehren  zur  geistigen  Vollkommenheit  und  zur  Erlösung  zu  ver-
stehen. 

Die Erbfolge der Lehre zur Großen Befreiung wurde in Tibet neu belebt 
und praktiziert. Die Erbfolge kann neben der direkten Übertragung auf 
eine weitere Art  erfolgen,  nämlich in einer "Verpaketierung" und Be-
reitstellung aller Erkenntnisse und allen Wissens (kurz die Lehre) eines 
spirituellen Meisters für einen geeigneten Absorber als “Erber” (Nach-
folger)  erfolgen,  denn  dieser  spirituelle  Meister  ist  ein  “Nie-Mehr-
Wiederkehrer.”  Dieses  "geistig  leuchtende  Paket"  beinhaltet  auch 
Wissen, das nicht in Worten ausgedrückt werden kann, es verbleibt bis 
dahin im kosmischen Raum, Maro kann dagegen nichts unternehmen. 
Dieses  "Paket"  muß der  Absorber  durch  heiße  Sehnsucht  und  auf-
rechter Bemühung eigenständig in sich aufsaugen. Der Absorber, also 
der  neue  Träger  der  Lehre,  darf  nicht  mit  einem Tulku  verwechselt 
werden. Diese Kunst der "Verpaketierung" ist eine höchst seltene, ge-
heime  und  außergewöhnliche  mystische  Fähigkeit,  welche  von  Mit-
gliedern  des  "tibetischen  Ordens  des  Donnerkeils",  der  Linie  der 
weißen Gurus des Mahayana, beherrscht wird. Diese Kunst war in der 
Schule der Kagyüpas etabliert, wodurch sichergestellt wurde, daß das 
komplette  geistige  Wissen  für  die  Menschheit  erhalten  bleibt.  Die 
anderen 3 tibetischen Tradition wissen vielleicht darüber. Der Verlust 
des Erbe der Lehre in Tibet, und damit zum Verlust der Schutzmacht, 
führte zum Einmarsch der Chinesen. Wer der gegenwärtige "Absorber" 
und Bewahrer der Erbfolge (Träger des Donnerkeils) ist und wo er lebt, 
ist dem Autor unbekannt. 

300 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Karma verstehen
Was ist Karma?

Manche Formal-Buddhisten lehnen diese Realität nur wegen des Wor-
tes "Karma" ab, sie mögen lieber "Bedingte Wiederkehr" oder "Abhän-
giges Entstehen". Karma wird von vielen als Realität in seiner Funktion 
und vollen Tragweite nicht richtig verstanden, weil man es im eigenen 
Durchleben nicht direkt wahrnimmt. Bei der Gravitation ist es besser, 
obwohl man sie nicht sieht, ist sie feststellbar. Karma als Kraft, kann 
man erst im 4. buddhistischen Jhana und danach direkt beobachten. 
Was  eine  achtsamkeitspraktizierende  Person  aber  feststellen  kann, 
sind Stimmungsänderungen, denn diese werden durch das Karma ver-
ursacht, sonst könnte man ja problemlos immer gleich (glücklich) blei-
ben. Die Lehre Buddhas hat als pirmäres Endziel die völlige Auflösung 
des  individuellen  Karmas  und  seiner  Ursachen,  eben  basierend  auf 
dieser "Direktschau". Ein tibetischen Mystiker namens Padmasambha-
va hat dies genau erforscht und hat seine Beobachtungen im "Bardo 
Thödol" festgehalten und der Menschheit übergeben. Jetzt wird Karma 
erklärt. Karma ist:

1. Karma widerspiegelt das Gesetz von Ursache und Wirkung
2. Individuelles Karma wird vom Menschen durch sein "Ich" erzeugt
3. Karma ist eine Kraft und individueller Strom von Impulsen
4. Das karmische Gesetzt ist die "höchste Gerechtigkeit"
5. Alles was Form hat, hat Karma und ist daran gebunden
6. Nichts geschieht im Universum ohne Ursache
7. Karma wirkt als Schicksal und Lebenserfahrung gefühlt
8. Rückwirkendes, schlechtes Karma trägt durch Vergeltung das Gute 
in sich und gibt fehlende Unterscheidungskraft zurück.

Karmische Gesetzmäßigkeit in der Physik
Die Meinung, daß “Karma” ein abstrakter Begriff oder "Erfindung" aus 
dem  Osten  ist,  ist  falsch.  Karma  als  Kraft  (Energie)  ist  Teil  der 
Naturprozesse, auch wenn nicht sofort sichtbar. Das karmische Gesetz 
findet sich auf der materiellen Ebene wieder als Energieerhaltung bzw. 
wird im Energieerhaltungssatz definiert und drückt die Erfahrungstat-
sache aus, daß die Energie eine  Erhaltungsgröße ist,  daß also die 
Gesamtenergie eines abgeschlossenen Systems sich nicht mit der Zeit 
ändert bzw. die Summe aller Energien darin konstant ist. Damit wird die 
Graphik zurm Energieerhaltungsssatz als "Bumerang" am Kapitelende 
für Zweifler verständlicher sein. Zwar kann Energie zwischen verschie-
denen Energieformen darin umgewandelt werden, beispielsweise von 

301 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Bewegungsenergie in  Wärmeenergie.  Energie kann auch aus einem 
System in ein anderes System transportiert werden, es ist jedoch nicht 
möglich, im System Energie zu erzeugen oder zu vernichten. Die 
Energieerhaltung gilt  als  wichtiges Prinzip aller  Naturwissenschaften. 
Der  Energieerhaltungssatz  sagt  auch  aus:  daß  die  für  das  System 
gültigen Gesetze der Physik nicht von der Zeit abhängen. Der Satz von 
der  Energieerhaltung  gilt  als  etabliert,  auch  in  der  Quantenphysik. 
Daraus folgt u.a. daß Energie, die von einer Kraftquelle kommt, wieder 
zu  ihr  zurückkehrt.  Erzeugt  beispielsweise  ein  Dynamo  (Kraftwerk) 
elektrische Energie und diese wird unterbrechungsfrei wohin geleitet, 
so  kommt  sie  zum  Ausgangspunkt  zurück.  Oder  beispielsweise  wir 
werfen einen Stein und er trifft auf keine ablenkenden Kräfte, so kommt 
dieser  unweigerlich  irgendwann  wieder  zum  Ausgangspunkt  zurück. 
Die Anerkennung der Gesetzmäßigkeiten der Energieerhaltung auf ein 
Individuum, also auf sich selbst, wird nicht nur von Wissenschaftlern 
abgelehnt. Deswegen die Unkenntnis darüber auch in der Masse der 
Menschen.

Was hat das mit uns zu tun?
Wie in anderen Kapiteln erläutert, gibt es im Menschen die psychische 
Energie, welche das Denken, die Gefühle, den Willen, die Kreativität 
usw. betreiben, siehe nächster Absatz. Die Nutzung dieser psychischen 
Energie  und  die  Folgen  daraus  sind  im  Osten  in  der  "Lehre  vom 
Karma"  und  in  Karma-Yoga  beschrieben. Da  diese  psychischen 
Energien nicht  mit  materiellen Laborgeräten erfaßbar  und verfolgbar 
sind,  ist  die  Physik  höchst  skeptisch  und ablehnend.  Sie  können ja 
auch nicht das abgegebene Energiepotential einer mächtigen Person 
messen,  wenn  diese  spricht  und  Massen  beeinflußt,  obwohl  die 
Wirkung evident ist.  Skeptisch nicht nur mangels Beweisbarkeit  son-
dern  wegen  der  erschreckenden  und  dämmernden  Erkenntnis,  daß 
alles  zu  einem zurückkommt.  In  Zeiten  wie  diesen  hat  der  Mensch 
überhaupt keine Furcht mehr vor Rückwirkungen. 

Warum und Wie entsteht Karma?
Der Mensch zieht aus der Nahrung jene Energie heraus, die als Prana 
bekannt ist. Dieses Prana ist in der Luft und hat seinen Ursprung in der 
kosmischen Energie. Es ist unbegrenzt verfügbar und wird über den 
Atem aufgenommen. Das Prana ist auch Grundlage der elektromag-
netischen Energie im materiellen Universum. Bei normalen Menschen 
geht  das  Prana  ein  und  aus.  Ein  konzentrierter  Mensch  kann  aber 
dieses Prana festhalten und wird daduch "energetischer",  falls er  es 
nicht vergeudet. Der Mensch absorbiert Prana über den Atem aus der 
Luft und indiekt aus dem universellen Energiereservoir und "verfärbt" 
und markiert diese Energie vor allem durch die Qualität seines Den-

302 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

kens,  seiner  Stimmungen und seinem Wollen (Ergebniswunsch),  die 
immer  egoistische  Tendenzen  haben.  Es  entstehen  somit  ununter-
brochen  energetische  Impulsfolgen,  denn  die  so  personenmarkierte 
Energie  wird  nicht  von  selbst  neutral.   Diese  Markierung  ist  eine 
eindeutige und individuelle "karmische ID" und kreist um den inneren 
Gravitationspunkt  des  Menschen,  somit  verbleibt  diese  individuelle 
Energie im System Mensch. Das Denken und das Wollen verbraucht 
den  größten  Anteil  an  dieser  Energie.  Die  dadurch  erzeugten  Im-
pulsfolgen machen eine Orbit  und kehren irgendwann zum Ursprung 
zurück.   Bei  ihrer Rückkehr,  also nach dem Eintritt  in das pranisch-
biologische System Mensch,  will  sich die Energie neutralisieren,  um 
damit  wieder  den  Ursprungszustand  zu  erlangen.  Diesem  Zwang 
(Kraft)  zur  Neutralisierung  kann  kein  normales  Wesen  widerstehen, 
denn  dabei  wird  es  manipuliert.  Der  Mensch  reagiert  darauf  und 
erzeugt somit neue Ursachen bzw. Impulsfolgen für die Zukunft.  Der 
Mensch ist ununterbrochen dieser "Neutralisierung" unterworfen, auch 
wenn  man  scheinbar  (mangels  Selbstbeobachtungsschärfe)  nichts 
merkt. Allgemein wird das als Schicksal bezeichnet. Wie gesagt, der 
Mensch verhält  sich beim Wiedereintritt  dieser  Impulse nicht  neutral 
und reagiert (wie z.B. Steigerung der Gier bei Erfolg, Dagegen-Arbeiten 
bei Ungünstigem, Verändern-Wollen, Abwehr, Nicht-Erkennen von Ge-
fahren oder Einleiten von Lebensveränderungen, Ausleben des Reich-
tums usw.) und folglich werden neue individuelle Energiepakete pro-
duziert  –  in  heftiger  oder  gemilderter  Form.  Wo  bzw.  wann  die 
psychische Energie als "Karma" aus dem Wesen austritt und wo und 
wann sie wieder eintritt, das soll dir dein Lama oder Referent erklären 
(wenn  es  dich  interessiert,  siehe  dazu  auch  Kapitel  "Was  ist  ein 
Gedanke?").  Nur  bei  dauerhaft  gesteigerter  Achtsamkeit  ist  dies 
beobachtbar und durch Nicht-Reagieren wird die "karmische" Energie 
neutralisiert und kehrt in das kosmische Energiereservoir zurück.

Scheinbare Ungerechtigkeiten. 
Am einfachsten kann man dieses Wirken bei sich beobachten durch die 
Reaktion  der  Anderen  auf  den  eigenen gegenwärtigen  Zustand,  die 
eine Art  Karma-Reflektor sind. Einmal erfährt  man Widerwillen, Haß, 
Ablehn-ung, man muß Warten oder man trifft  auf Freundlichkeit,  Be-
fürwortung, Hilfsbereitschaft, Liebe, Entgegenkommen. Genauso betrifft 
dies  den Erfolg  bzw.  Mißerfolg  im Berufsleben oder  Studium.  Jeder 
arme  Mensch  will  reich  werden,  aber  trotz  allen  Wünschens  und 
Wollens wird er es nicht. Wie sonst sind die unterschiedlichen Zwänge 
und guten oder miesen Bedingungen der Menschen bzw. ganzer Völker 
zu erklären, denen sie wie verhext nicht entkommen können. Ja, jetzt 
verstehen wir auch, warum bei den Menschen in ihrer Verzweiflung und 
Unwissenheit, wenn das Eigenprodukt Schicksal zuschlägt, der Schrei 

303 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

"O Gott, warum hast du das zugelassen?" wirkungslos verhallt und sich 
kein "barmherziger Gott" zeigt.

Hier ein Kommentar eines tibetischen Mystikers: 
"Die  tibetische  Mystik  ermöglicht  jedem  Menschen  durch  die  Lehre 
Buddhas  die  analytische  Konzentration  unter  bestimmten  positiven 
äußerlichen Voraussetzungen auszuführen, wie z.B. die Position des 
Körpers und physische Ruhe (Regungslosigkeit), auch die Ausrichtung 
dieser Konzentration (Beobachtung) zur Struktur des eigenen Wesens, 
das jeden Mensch hinter die Grenze der Gedanken und Zweifel über 
den primären Nenner in Beziehung zum Körper und der psychischen 
Angeborenheit  (Natürlichkeit)  führt.  Und  gleich  hinter  dieser  Grenze 
entdeckt der Mensch das, was sich Karma nennt. Das ist eine (sich) 
erhaltene Energie,  die in  der  Spannung (des Wesens)  enthalten ist; 
diese kann einmal nur ein Geisteszustand sein, andererseits auch 
ein Gedanke, ein anderes Mal nur ein Wollen und wieder ein and-
eres Mal ein Wille zur Tat. Auch die innere Reaktion der durch das 
eigene Handeln Betroffenen fließt mit ein.
Alle  diese  Erscheinungen  sind  voraussetzende  Zustände  des  Seins 
und Geschehens und die tibetische Mystik will sie bis zum Augenblick 
ihrer  definitiven  rückwirkenden  Entladung  nicht  aus  dem  Blickfeld 
verlieren bzw. verfolgen."

Zusammenfassung 
Der Mensch selbst ist das Zentrum allen Leids oder allen Glücks, sein 
eigenes kleines karmisches Universum. Sein jetziges Leben und sein 
jetziger Zustand ist sein Eigenprodukt. Die geistigen Lehren wissen, 
daß der Astralkörper der Triebe, Gefühle, Atavismen mit seinem Den-
ken und Wollen und der falsche Einstellung gegenüber Mitmenschen 
und Lebewesen der Verursacher allen Leids und aller mißlichen oder 
günstigen Lagen und Zustände ist. So ist der Mensch für die negativen 
karmischen Krafttendenzen verantwortlich und erlebt spürbar die Rück-
wirkungen.  Das  sogenannte  Ursachenkarma  kreist  im  Raum  und 
kommt nach gewisser Zeit zum Absender zurück, manipuliert ihn (als 
Wrkungskarma).  Weil  der  Mensch reagiert,  erzeugt  er  neues Karma 
(Ursachenkarma). Dieser Kreislauf wird im Buddhismus als das "grau-
same  Samsaro"  bezeichnet.  Der  Kreislauf  des  Karma  ist  auch  die 
Ursache zur Reinkarnation und als treibende Kraft bewirkt (erzwingt) es 
eine Wiedergeburt (Objektivierung) der psychologischen Komponenten. 
Das Karma wirkt  unbestechlich und mathematisch korrekt,  insoferne 
gibt es im Universum eine absolute Gerechtigkeit und alle Phänomene 
unterliegen dieser Gesetzmäßigkeit. Das Karma bestimmt die soziale 
Stellung,  Intelligenz,  Gesundheit,  Lebensdauer  usw.  eines  Men-
schen. Siehe dazu nächstes Kapitel "Wirkungen von Taten".

304 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Yogis  oder Mystiker  haben einen Ausweg,  eine Lücke entdeckt, 
sonst wäre ja alles Bemühen sinnlos und eine Rückkehr zum Ursprung 
des Seins (Erlösung oder Befreiung) unmöglich. Den Ausweg aus dem 
karmischen  Kreislauf  bzw.  Erlangung  einer  günstigen  Wiedergeburt 
sollte dir dein Guru, Lama oder Yoga-Lehrer erklären können. Durch 
Unkenntnis oder Ablehnung dieser Gesetzmäßigkeiten und ihrer Folgen 
haben moderne westlichen Psychologen das unheilvolle "Recht auf Be-
dürfnisse" postuliert, daraus folgte dann das "Recht auf Befriedigung" 
und dann im Einzelfall das indiskutable Recht auf Macht, Besitz, Wohl-
stand, Luxus, Privilegien etc. Was das in der Praxis bedeutet, erfährt 
jeder in seinem Umfeld und auf dieser Erde als eine allgemein fühlbare 
Lebensrealität,  Ungerechtigkeit  und  in  der  asymetrischen  Güterver-
teilung.

305 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Karma: Wirkungen von Taten

Wie bereits vorher und woanders ausgeführt, entsteht das individuelle 
Karma vor allem durch das Denken und der dahinterliegenden Moti-
vation zur Tat. Die Tat selbst ist weniger entscheidend.

Über die verdienstvollen Taten
Das Einhalten der Tugenden, das Aufrechthalten einer guten, freudigen 
Stimmung und das Denken im Guten führt  zur Wiedergeburt  in  den 
Engels-  oder  Götterwelten  oder  als  Mensch  im  Wohlstand  oder 
Reichtum, verbunden mit Unversehrtheit und günstigen Umgebungen. 
Das gelebte  Metta  mit  Karuna,  Mudita  und Upeksha löst  karmische 
Schulden auf, daher ist die konstante Praxis des  Denkens im Guten 
wichtig (Gedankenhygiene). Bei einer sichtbar demonstrierten guten Tat 
ist nicht die Beurteilung der anderen wichtig, sondern die innere Moti-
vation dazu.  Sie auch Auflistung der  Regeln zu Taten im Guten am 
Ende des Kapitels "Keuschheit vs Animalität".

Über die von Zuständen
Zur  Bedeutung  und  Wirkung  guter  Zustände  erlaubt  sich  der  Autor 
einen Kommentar zu Text 111 (13.Tag zornige Gauris und Pisacis) des 
Bardo Thödol eines tibetischen Buddhas der Gegenwart anfügen, der 
aus seiner direkten (!) Beobachtung stammt: 
Wir sollten eher gute und glückliche Zustände aufsuchen (erzeu-
gen). Wenn  wir  sehr  lange  in  diesen  Zuständen  verweilen,  dann 
schaffen wir für uns eine gute geistige Umgebung, die so sehr notwen-
dig ist, wenn wir danach streben wollen, die Probleme des Schicksals 
und des Todes zu lösen. Subtile bis geistliche Absonderungen eines 
Wesens  kann  man  fühlen.  Wer  kennt  denn  nicht  die  Reaktionen 
durchlebter Nöte oder einer freudigen Erregung? Sie strahlen aus uns 
heraus, als wären sie Fluide, die ein geistig erfahrener Mensch gut 
feststellen und einschätzen kann. Ein solcher Mensch weiß nämlich, 
daß starke Bewegungen der Seele Absonderungen bewirken, die wie 
eine  geistige,  alles  verdeckende  Wolke  den  kompletten  Raum aus-
füllen, in dem sich die Menschen bewegen und in dem sie leben. Er 
weiß  und  sieht,  daß  das  Leiden,  das  die  Welt  aus  wirtschaftlichen 
Gründen oder Kriegskonflikten ereilt, die Sekretion der Essenzen und 
Fluide erhöht, welche die Völker noch mehr zerstört als die Not und das 
Kriegstreiben selbst. 
Deshalb  ist  das  Hervorrufen  dieser  (subtilen)  Sekrete  ein  Ver-
brechen an der Menschheit, das von Sadisten begangen wird, die die 
Menschheit  selbst  zu  ihren  Anführern  gemacht  hat.  Ist  es  jedoch 

306 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

möglich,  sich  diesen  Sadisten  erfolgreich  entgegen  zustellen?  Aber 
sicher! 
Wenn du, er, sie und ich in uns Ruhe und Frieden tragen werden, 
die aus dem Wunsch nach dem Guten für alle Wesen herangereift 
ist, dann können wir schon als ein Teil der Menschheit dem Bösen die 
Stirn bieten. Und die echte Leidenschaft (Bemühung) für diese Art der 
Lösung von sittlichen Problemen der Welt und damit auch der sozialen 
und  humanitären  Probleme  vermehrt  die  Reihen  derer,  die  uns  mit 
ihren Taten und durch ihr Beispiel helfen und nicht durch Anordnungen. 
Das heißt,  daß das sittliche  Umdenken aus dem Kern des Wesens 
entspringen kann und muß, ebenso, wie aus seinem Kern das Böse 
entsprungen ist. Man kann durchaus sagen, daß der Mensch das Böse 
zuerst erlernen mußte.

Über die schädlichen Taten
Generell  kan man sagen: Haß, Zorn, Wut führen in die Höllen, Ver-
langen und Gier führen zu den Hungrigen Geistern. Und Ignoranz ins 
Tierreich. In welches Loka ein Mensch wiedergeboren wird, entscheidet 
seine  qualitative  Balance  (Durchschnitt)  aus  seinen  negativen,  posi-
tiven und neutralen Taten seiner jetzigen Existenz. Diese werden vom 
gerechten Richter,  dem eigenen innere,  unbestechlichen Beobachter 
(Yama, Richter) im eigenen Wesen, gezählt. Diese Balance oder Imba-
lance ist vom eigenen reflexiven Lebenstil bestimmt. Hier nun beispiel-
haft die Folgen von Taten bei entsprechender vorausgegangener Moti-
vation: 

a) Das Leben anderer nehmen durch Hass, Wut, Verblendung, Gier, 
Verlangen oder Opfertötungen.  Das Resultat  ist  die  Wiedergeburt  in 
einer der Höllen. 
b) Quälen von Menschen und Tieren führt ebenso in die Hölle. Eine 
Wiedergeburt  als  Mensch ist  behaftet  mit  körperlichen und geistigen 
Schäden. 
c)  Stehlen  durch  Gewaltanwendung oder  widerrechtlich  Aneignen 
durch Betrug. Das Resultat ist die Wiedergeburt unter den Hungrigen 
Geistern.  Falls  als  Mensch  geboren,  wird  er  arm  sein  und  mög-
licherweise in kalten Gegenden.
d) Sexuelles Fehlverhalten mit Mutter, Geschwister oder mit anderen 
verheirateten Partnern endet meist mit einer Wiedergeburt unter den 
Hungrigen Geistern. Falls als Mensch wiedergeboren, möglicherweise 
als der Ehepartner seines Widersachers. Unpassende Sexualität ist mit 
Mund und Anus sowie an gesegneten Orten wie Kirche, Tempel, bei 
einer Stupa, im Retreat oder in der Nähe eines spirituellen Meisters. 
Homosexualität gilt ebenso als Fehlverhalten. 
d) Lügen über die Qualität des Dharma endet als Wiedergeburt in der 

307 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Tierwelt. Wenn auch große Lügen (weitreichend) oder kleine Lügen in 
der  Wiedergeburt  als  Mensch enden,  so wird er  oft  verleumdet  und 
oder hat schlechten Atem.
f) Trennende Sprache direkt oder indirekt unter Freunden endet in der 
Hölle. Falls es zu einer Wiedergeburt als Mensch reicht, dann wird er 
von seinen Liebsten getrennt. Auch ein Leben in Bergen oder Hügel ist 
möglich, weil anstrengend.
g) Harte Worte führen bei Intensität direkt in die Hölle. Sarkasmus oder 
Lächerlich-Machen kann in eine Nebenhölle führen. Als Mensch wird 
man in heißen, trockenen Gegenden wiedergeboren und im Umfeld gibt 
es mehr Bösewichte und Verbrecher.
h)  Unnützes  Reden und  Geplapper  führen  zur  Wiedergeburt  im 
Tierreich. Falls als Mensch wiedergeboren, werden seine Worte nicht 
respektiert und mißachtet. Auch muß er evtl. dort leben, wo schlechte 
Wetterbedingungen herrschen.
i)  Habgier und Stolz endet mit der Wiedergeburt als Hungriger Geist. 
Wird  er  als  Mensch  wiedergeboren,  lebt  er  noch  gieriger  und  evtl. 
verbunden mit Hungersnot.
j)  Schädliches Denken das aus Hass,  Eifersucht  oder Resentiment 
kommt führt direkt in die Hölle. Dazu gehört auch der Tötungswunsch 
im Krieg und das Gewähren (Anordnen) von Scheußlichkeiten. Falls als 
Mensch wiedergeboren, wird er Hass von anderen begegnen und dort 
leben müssen, wo das Essen schlecht und grob ist.
k)  Falsche  Ansichten über  Ursachen  und  Wirkungen,  über  Wahr-
heiten und über die befreiende Lehre enden oft mit Wiedergeburt im 
Tierreich. Als Mensch ist er mit größerer Ignoranz (Borniertheit)  aus-
gestattet und muß evtl. auch in Hungersnöten leben. 
i)  Wer  ständig  mit  Worten  streitet,  die  Konfrontation liebt,  Un-
einigkeit  sät  oder  Intrigen fördert,  endet  unter  den Asuras  oder  als 
psychopathisch-unglücklicher  Mensch.  Ihr  Schicksal  ist  der  ständige, 
zermürbende Kampf um Einflußnahme.

Die  Liste  ist  nicht  vollständig,  mehr  dazu  im  "Jewel  Ornament  of 
Liberation". Man erhält jedoch so einen guten Einblick, warum es so 
verschiedene Lebensumstände der Menschen auf der Erde gibt.

308 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Samsaro?

“Mönche, wer das abhängige Entstehen sieht, der sieht die Lehre. Wer 
die  Lehre sieht,  der  sieht  Buddha.  Was aber  wird  ‘Abhängiges Ent-
stehen’  genannt?  Folgendes  wird  ‘Abhängiges  Entstehen`  genannt: 
Weil es dieses gibt, entsteht jenes, weil dieses entstanden ist, ist jenes 
entstanden. (…)”. Salistamba Sutra.

Für jemand, der aus dem Christentum kommt, ist der Daseinskreislauf 
etwas Neues und revolutioniert seine Ansichten über sein Dasein, über 
die Schöpfung und beendet das "Ewig-Sein" im Himmel oder Hölle. Wir 
haben das Energieerhaltungsgesetz unter "Karma verstehen" im vor-
hergehenden Kapitel beschrieben. Es ist Voraussetzung zum Verständ-
nis für diesen Abschnitt. Das Gegenteil von Samsaro ist Nirvana.

Was ist das Samsaro?
Es  ist  der  Existenzkreislauf  von  Lebewesen  zur  Ansammlung  von 
Erfahrungen (Reifung der Seele) und ensteht  durch das Wirken von 
individuellem Karma (Lebensdurst) und ist relevant für alles, was lebt. 
Dem Samsaro können nur jene entkommen, die ihr "Objekt" in Sattva 
umgeformt haben und damit unsterblich sind. Für alle anderen gilt: So 
wie der Mensch sterben muß, so wird er wiedergeboren - und um-
gekehrt.  Pro Tag sterben Hunderttausende und mindestens ebenso-
viele werden geboren, Mystiker können diesen Strom (Kommen und 
Gehen) in der Bardosphäre beobachten,  besonders wohin viele ten-
dieren, nämlich nach unten (siehe Kapitel „Kali-Yuga“). 

Das Samsaro unterteilt sich in 6 Lokas, die sich durch ihre Qualität, ihre 
Frequenz und ihre energetische Spannung unterscheiden. Vier von den 
6 Lokas befinden sich im feinstofflichen Kontinuum des Universums. 
Diese 6 sind von unten angefangen: Hölle, Pretas (hungrige Geister), 
Tiere, Menschen, Asuras und die Götter. Diese Lokas sind die Haupt-
lokas in denen Wesen existieren und von deren einige viele Sublokas 
aufweisen, so gibt es für jede "Sünde" eine eigene Hölle und es gibt 
mehrere Götterwelten.  Das Wissen über die Lokas und die Rück-
wirkung ihres Tuns schreckt die Menschen nicht. Sie haben keine 
Furcht vor den Folgen. Das Problem liegt darin, daß die Men-schen 
keine Beweise darüber haben, wie frühere Existenzen auf ihr jetziges 
Schicksal wirken und sie wissen nicht, was im Tod selbst bzw. direkt 
danach  passiert  und  daß  der  Mensch  mit  einem  frischen  Tages-
bewußtsein neu geboren wird. Im Gedächtnis bleibt alles gespeichert, 
doch der Zugang zum Wissen über frührere Existenzen ist blockiert aus 

309 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

gutem Grund. Die Inkarnationsreihe ist daher nur mit analytischen Kon-
zentrationsmethoden zugänglich. Später in den höheren Jhanas kann 
der Adept mit robuster Psyche seine früheren Existenzen neu erleben. 
Geistig unvorbereitete und untrainierte Menschen, die sich an erlittenes 
Unrecht und anderes erinnern, würden sich im neuen Leben rächen 
oder ihre früheren Privilegien einfordern, außerdem könnten sie durch 
Schock sterben (man ist  nicht  immer friedlich gestorben).  Falls  man 
sich gut beobachten kann, gibt der gegenwärtige Lebenslauf (soziale 
Einbettung) und die Reaktionen der Umgebung Aufschluß über früh-
eres Verhalten. Mehr über das Samsaro ist im Tibetischen Totenbuch 
beschrieben und über Taten mit ihren Folgen in "Jewel Ornament of 
Liberation" (siehe Literatur).

Wieso kann es ein Samsaro geben?
Die Reinkarnation der Wesen beruht auf den Voraussetzungen, daß ein 
unbewußter Trieb (das Wesen) von einer Sache (Objekt) zur anderen in 
der Sphäre der Sinne treibt. Die tibetischen Mystiker wissen das und 
versuchen deshalb in das Gesetz der Reinkarnation einzugreifen und 
zwar nach den Lehren (Beobachtungen) des Bardo Thödol.  Sie ver-
suchen dem sterbenden und gestorbenen Menschen einen Rat (Hin-
weis, Belehrung) während des Auftretens der Zustandsveränderungen 
in seinem Bewußtsein zu geben, welches dieser während des Todes 
und direkt nach dem Tod durchläuft. Die tibetischen Mystiker sind im 
analytischen  Beobachten  so  tief  eingedrungen,  daß  sie  feststellen 
können, daß sich das Bewußtsein des Menschen während des Todes 
nicht plötzlich abschaltet, sondern abklingt (ausläuft) in Zustände und 
Visionen,  die  ein  Resultat  seines  Lebens,  seines  Denkens,  seines 
Fühlens usw. sind. In dem Moment, wenn ein Mensch physisch stirbt, 
ist  sein  wehrloses  Bewußtsein  Visionen  und  Erscheinungen  ausge-
setzt, da der Wille schwindet, der diese sonst unterdrückt, zusammen 
mit  der  physischen  Machtlosikgkeit,  die  aus  dem  Sterbensprozess 
resultiert.  Auch wenn das Bewußtsein wehrlos ist,  kann es in umge-
kehrter Reihenfolge das Schicksal seines vergangenen Lebens wahr-
nehmen. Der Einfluß dieser Visionen bedrängt das geschwächte (ge-
dämpfte)  Bewußtsein  und  drückt  es  in  die  Bedingungen  hinein,  die 
durch seine vergangene Lebensweise vorbestimmt (verursacht) sind. 

Die 6 Lokas stellen den Bereich des samsarischen Seins dar und jedes 
Wesen in einer der 6 Sphären kann moralischen Mängeln unterliegen, 
deren echte Gegenleistung in einer anderen Sphäre möglich ist.  Auf 
diese Art werden samsarische Wesen von einer Sphäre in die andere 
hineingeboren, solange in ihren Herzen nicht  jener  Drang entspringt, 
der sie in übersamsarische Sphären hochbefördert und den man am 
besten mit den Worten „sursum corda“ beschreiben kann. Eben dieser 

310 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Drang befördert das Wesen über das instinktive Verweilen, das vom 
Unterbewußtsein gelenkt wird, in einen Bereich erreicht, der vom Licht 
des Bewußtseins durchleuchtet wird. Dieser Bereich ist bereits über-
samsarisch. Die samsarischen Welten sind nämlich beschränkt auf das 
Verweilen, das von triebhaften Instinkten gesteuert wird. Was bewirken 
also die Taten der Menschen und ihr Denken im Hier und Jetzt und 
folglich im Bardo? Hier ein Kommentar zum "karmischen Wind" aus 
dem Bardo Thödol:

"Der  Tod  zerstört  die  psychischen  Hemmungen gegenüber  be-
stimmten Zuständen; deshalb entscheidet der Tod mehr über die Neu-
Objektivierung  des  verstorbenen  Wesens  als  diejenigen  Zustände, 
welche  das  Wesen  während  seines  Lebens  erfahren  hat.  Der  rote 
Wirbelwind des Karmas ist eine Folge der Taten, die auf Gier beruhen. 
Gerade durch dieses  kompromißlose Festhalten ruft  der Mensch in 
der psychischen Welt ein Unwetter hervor, dessen Reaktion gar nicht 
friedlich und tröstend sein kann, sondern hart und scharf. Das kompro-
mißlose  Wollen  und  Begehren,  das  in  der  individuellen,  visuellen 
Sphäre die Emanation (Verwendung) der Lebenskraft in verschiedenen 
Erscheinungen formt sowie auch in geistige Druckzuständen und Per-
sonifizierungen, bringen den Menschen soviele feindselig aussehende 
Erscheinungen, das er im Moment, wo er psychisch wehrlos wird, er 
auf alle mögliche Art und Weisen verfolgt und gehetzt werden kann. 
Und die kompromißslose Gier läßt im Augenblick seiner Wehrlosigkeit 
den  Zerfall  all  dessen  erscheinen,  was  ihm  mittels  Hoffnung  neue 
Lebenskraft gegeben hatte. In der Zeit der inneren Wehrlosigkeit per-
sonifizieren sich Gier und Hoffnung als mächtige Wächter, Hüter oder 
Beschützer,  die  der  Mensch  als  Götter  des  Todes  verstehen  sollte. 
Diese Personifizierungen werden über ihn richten, so wie es während 
seines Lebens sein Gewissen getan hat."

Die Tempel- oder Rituraltänze mit den schrecklichen Figuren in allen 
Teilen der Welt, verbunden mit unangenehmen Geräuschen, sind ein 
sichtbarer  Ausdruck  und  Widerhall  dieser  Geschehnisse.  Problem 
dabei,  es  ist  ein  Spektakel  und  die  Wahrheit  dahinter  bleibt  leider 
verborgen.

Mehr  zum Bardo,  dem Bereich  zwischen  Tod  und  Wiedergeburt  im 
folgenden Kapitel.

311 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was passiert im Tod?

Obwohl  Buddha  dies  alles  kannte,  aber  es  dazu  keine  konkrete 
Lehrrede  gibt,  griff  der  Author  auf  auf  das  Wissen  der  tibetischen 
Mystiker zurück. Allgemein wird unter "Tod" das Ende aller Lebenspro-
zesse beim Menschen verstanden, also keine Herzaktivität, kein Atmen 
und keine Gehirnströme mehr. Doch die Yogis wissen, der Tod ist mehr 
als das. Es gibt 2 Arten von Tod: der Tod als Ende einer menschlichen 
Existenz  wie  wir  ihn  kennen  und  den  mystische  Tod.  Zuerst  zum 
ersteren.

Ein Tod als kompletter Stillstand aller energetischen Aktionen und 
als komplette Auflösung aller psychischen Komponenten existiert 
nicht. (Siehe dazu Kapitel "Karma verstehen" und "Samsaro").

Meistens geht dem Tod ein sichtbarer Sterbeprozeß (Krankheit, Verfall) 
voraus,  selten  stirbt  man  den  "Sekundentod"  oder  einen  anderen 
plötzlichen Tod. Ist  es dann "soweit",  setzen die Sterbeprozesse  ein 
und  als  ersten  beginnen  sich  die  mystischen  Elemente  (siehe 
gleichnamiges Kapitel) nacheinander aufzulösen: Erde, Wasser, Feuer, 
Luft  und Akasha und sogar  hier  hat  der  Mensch noch starkes  Ver-
langen.  Am  Ende  der  Auflösung  der  Elemente  werden  die  meisten 
bewußtlos, spätestens bei der letzten Einatmung. Dann tritt die Lebens-
kraft  (Kundalini)  in den zentralen Kanal (Sushumna) ein und schießt 
nach  oben.  Der  innerliche  Aufeinanderprall  der  Kräfte  ist  heftig, 
krachend und furchtbar.  Das ist der wahre Todesmoment: jetzt ist 
der  Austritt  ins  Klare  Ur-Licht  (Dharmakaya,  Nirvana)  möglich. 
Dazu verlegen die Mystiker vorher ihr Bewußtsein in die Füße. Ist das 
Brahmarandhra  geschlossen  bzw  kein  Pho-wa-Experte anwesend, 
kommt es zum Aufprall  am Scheitel  und die Energie wird zurückge-
worfen, sie tritt in rechten oder linken Nadi (Ida, Pingala) ein und strömt 
abwärts.  In diesem Moment "verdampft" das Tagesbewußtsein und es 
beginnt das  Kaleidoskop der Erscheinungen.  Der Mensch durchläuft 
dabei den ganzen Schöpfungsprozess von Punkt Null  bis zu seinem 
jetzigen Zustand. Der Abstieg ist höchst erlebnisreich (außerhalb von 
Zeit und Raum), wenn man nicht bewußtlos ist.  Das Tagesbewußtsein 
ist bereits aufgelöst und übrig bleibt nur das Unterbewußtsein. Je nach 
Qualitätszustand des Menschen tritt der feinstoffliche (bardische) Kör-
per  bei  einer  Körperöffnungen  aus  (Anus  ist  sehr  ungünstig).  Sein 
Austritt  geschieht  allgemein  nach  ca.  3  Erdentagen,  d.h.  bis  dahin 
"vibriert" dieser noch im physischen. Erst mit dem Ausstieg aus dem 
physischen Körper ist der Todesprozeß komplett abgeschlossen, des-

312 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

wegen sollten man diese Zeit abwarten. Danach kann der Verstorbene 
seine  Umstehenden  sehen  und  hören,  aber  sie  ihn  nicht.  Manche 
bleiben  noch  lange  Zeit  bei  ihrem Körper  bis  dann  das  Karma  sie 
endlich forttreibt wegen ihres starken Anhaftens. Der Mensch wacht mit 
neuem Tagesbewußtsein (ohne Erinnerung an das Vorleben) und altem 
Unterbewußtsein  (altem  Inhalt)  nach  der  Geburt  wieder  auf.  Yogis 
haben den Tod als einen komplexen Prozess beob-achet und mehrfach 
selbst durchlebt,  um vorbereitet  zu sein.  Ausführlich beschrieben hat 
das erstmals Padmasambhava im "Bardo Thödol" (Tibetisches Toten-
buch). Daraus resultiert: Geburt und Tod bzw. Tod und Neugeburt sind 
untrennbar miteinander verbunden (siehe Kapitel "Karma verstehen"). 
Der  physische  Tod  des  Menschen  wird  verursacht  durch  ständige 
Identifikation mit  Dingen  der  Welt,  welche  alle  der  Vergänglichkeit 
(Veränderung)  unterliegen.  Könnte  der  Mensch  sich  nur  mit  Prana 
identifizieren, er wäre unsterblich. Menschen, die einen "Beinahe-Tod" 
erfahren haben, können von interessanten Dinge berichten, aber meist 
erzählen sie nur von den vorteilhaften oder schönen Dinge, auch wenn 
sie nicht immer eines natürlichen, friedvollen Todes gestorben. 

Der ganze Prozess zwischen Todesmoment und Wiedergeburt verläuft 
in mehreren Phasen (Bardos). Nur vollendete und vorbereitete Mystiker 
können den 1. Bardo, den Tschikhai-Bardo, und den 2. Bardo bewußt 
erleben und nutzen. Gelingt ihm das höchste Ergebnis nicht, so kann 
dieser  noch  im  2.  Bardo,  dem  Tschönyi-Bardo,  die  Nie-Wiederkehr 
erlangen. Im 2. Bardo defilieren all die friedvollen und zornigen Gott-
heiten mit ihren Konsorten, wie man sie aus den tantrischen Darstell-
ungen kennt. In der 3. Phase, dem Sipa-Bardo wird der Mensch mit 
seinen eigenen personifizierten Gedanken und Emotionen "von Ange-
sicht zu Angesicht" gestellt. Seines physischen Körper beraubt, kann 
der  Mensch  nicht  mehr  "tricksen"  und  sich  verstellen,  sein  eigenes 
Gedächtnis ist sein Richter. Der bardische Körper kann nicht sterben 
und er kann sich schneller als Licht bewegen (durch Gedanken). Im 
Sipa-Bardo ist der Schrecken und die Angst groß. Die Geschehnisse 
darin sind furchterregend, trügerisch, einengend und führen zu falschen 
Entscheidungen,  was die  Wiedergeburt  beeinflußt.  Die  Nicht-Beherr-
schung eigener Impulse und Antriebe nimmt ihren Lauf. In den ersten 2 
Bardos ist der Intellekt mindestens das 9-fache. Im Sipa-Bardo gibt es 
nur mehr die Intelligenz des Unterbewußtseins. Die beschriebenen 49 
Tage im Bardo Thödol  sind keine wirklichen Tage,  sondern Bewußt-
seinszustände  ohne  zeitlicher  Bindung.  Übrigens  die  Konzentration 
funktioniert auch im Tod und im Bardo.

Da  sehr  wenig  Menschen  Zugang  zum  Wissen  des  Bardo  Thödol 
haben und so gut wie niemand einen Mystiker kennt, der ihnen kurz 

313 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

vorher im Todesmoment durch Belehrung oder später im Bardo durch 
direkte Begleitung helfen kann, wird alles vom Karma höchst gerecht 
gesteuert. Der Bardo-Begleiter hilft durch Beratung, er sagt nur "gehe 
dort  nicht  hinein  oder  gehe hinein".  Daher  sollte  man schon vorher 
rechtzeitig auf sein Denken achten, die Selbstbeobachtung der Sinne 
(besonders des Geschmacksinns) praktizieren und sich um die Kon-
zentrationsfähigkeit bemühen – aber das ergibt die gute Praxis sound-
so.

Was ist der mystische Tod?
Das  ist  die  Wiedergeburt  im  eigenen  Wesen,  man  ist  dann  ein 
"anderer" mit neuen Qualitäten. Dies geschieht im Laufe einer geistigen 
Entwicklung kontinuierlich oder erst  am Ende, wenn die Erleuchtung 
erreicht wird. Im letzteren Fall ist der Vorgang hart und schmerzhaft, 
denn  alle  animalischen  Tendenzen  werden  buchstäblich  durch  das 
"Feuer des Geistes" ausgebrannt. Es muß vermieden werden, daß man 
dabei  stirbt.  Im anderen Fall  findet  diese Umwandlung während der 
ganzen Entwicklungsstrecke statt  und ist  eher  angenehm,  allerdings 
treten dabei kurzfristige Schwächezustande auf. Dieser Prozeß ist der 
sagenhafte  "Phönix".  Die  Methoden  dazu  sind  u.a.  die  extensive 
Konzentration, Pranayama und das Wach-Werden. Jetzt versteht man 
die  Aussage "man muß zuerst  sterben,  bevor  man (im Licht)  leben 
kann".

314 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Bardo?
Dies ist der  Zwischenzustand zwischen Tod und Wiedergeburt,  den 
jede Seele durchlaufen muß, nachdem sie den Körper verlassen hat, 
falls dieser Seele nicht gelungen ist, unmittelbar nach dem Tod in die 
transzendenten Bereiche der Nicht-Wiederkehr einzugehen. Der Bardo 
muß als  Sphäre und als Prozeß verstanden werden, da der Verstor-
bene darin wandert bzw. getrieben wird. Dieses Kapitel ist zusammen 
mit  "Was  ist  das  Samsaro?"  zu  lesen,  weiters  siehe  Kapitel  "Was 
passiert im Tod?". Das Denken spielt auch im Bardo ein zentrale Rolle 
(siehe Kapitel "Was ist das Denkprinzip?"). 

Die meisten Menschen enden im Sipa-Bardo, dem dritten Bardo, dem 
Bardo zur Wiedergeburt in einem neuen Körper. Viele sind hier immer 
noch bewußtlos,  das Karma sorgt  dann für  die gerechte Wiederge-
burt. Mystiker vergleichen dies mit einer bewußtlosen Reise in einer 
Kutsche, wo die Pferde dahinrasen und dann den "Gast" dem karma-
gerechten Schoß (Gebärmutter) übergeben. 

Die Sehnsucht des Menschen nach Objektivierung ist eine "rückwärts-
gerichtete Kraft" und zwingt jede Seele in diesen Prozeß. Die Reise 
durch  den  Bardo  ist  ein  Abstiegsweg,  wo  die  Seele  Möglichkeiten 
hätte, dem Samsaro zu entkommen. Der Bardo ist eine feinstoffliche 
Sphäre, in der eine Unmenge an Seelen zu einer Wiedergeburt an-
stehen. Wer im Leben die Konzentration regelmäßig geübt hat, kann 
im Bardo diese Fähigkeit weiter verbessern, wenn er sich daran erin-
nert. Noch besser aber sehr selten ist es, wenn ein Mystiker ihn beim 
gefährlichen Durchgang durch den Bardo begleitet. Der Bardo-Durch-
lauf  ist  das  Gegenteil  der geistigen Aufstiegsentwicklung. Im Bardo 
spielt sich viel ab - das Kaleidoskop wurde im Bardo Thödol gut be-
schrieben, während die Reinkarnation im 6. Jahrhundert aus der Bibel 
entfernt  wurde.  Bei  einer  Zeugung  werden  die  seelischen  Kompo-
nenten (Atavismen, Samskaras, Verstand, Gedächtnis, Wille etc.) der 
Beteiligten nicht weitergegeben, wohl aber die biologisch-genetischen 
Grundlagen zur Körperbildung. Wie denn auch? Im Zeugungsprozeß 
sind alle psychischen Fähigkeiten der Beteiligten deaktiviert,  es gibt 
nur  mehr  den  Trieb  mit  seiner  intelligenzlosen  Kraft.  Unmittelbar 
nachdem die psychischen Komponenten eines fremden Wesens (z.B. 
Neger  aus  Afrika)  mit  gleicher "Qualität",  bezogen auf  den  augen-
blicklichen Zustand der Kopulierenden, über den feinstofflichen Trichter 
(Bitha)  eingetreten sind,  beginnt  die  Zellteilung.  Nur  ein  Tulku rein-
karniert sich zielgenau. Öfters stehen Seelen gemeinsam wartend vor 
dem "rettenden Ausgang" in Schlange (Zwillinge, Drillinge). Die übliche 

315 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Meinung,  der  eigene Wesenstypus pflanze sich  als  Dynastie  des 
Samens fort, ist falsch. Wesen, die von oben aus den Göttersphären 
kommen,  haben  eher  Sympathie  und  Voraussetzung  zur  geistigen 
Entwicklung und bringen ausgeprägte Fähigkeiten mit. 

Im Sipa-Bardo leuchten anfangs die Lichter der 6 Lokas auf,  wobei 
"trüb" als kräftig zu verstehen ist, im Gegensatz zum blendenden Licht 
der ersteren 2 Bardos: 
trübes weißes Licht = Devas. trübes grüne Licht = Asuras, 
trübes gelbes Licht = Menschen, trübes blaues Licht = Tiere,
trübes rotes Licht = Pretas, rauchfarbenes Licht = Hölle
Der Mensch sieht Landschaften, Tiere, Gebaude, Seen oder  Höhlen 
und Erdlöcher – unterschiedlich je nach dem Loka und begleitet von 
Visionen freundlicher oder furchterregender Art. Wer seine Neigungen 
in Taten umgesetzt hat in Beziehung zu Menschen, Tieren oder Gei-
stern, der wird erleben, daß ihm im Gegenzug und in Rückwirkung sie 
sich als seine Richter vorstellen. Sein Gewissen tritt ihm als Todesgott 
(Yama) gegenüber und wiegt seine Taten.

Im Sipa-Bardo ist der Mensch mit seinem siderischen Körper präsent, 
der durch seine "radioaktiven" Bestandteile sichtbar ist. Dieser Körper 
hat folgende Eigenschaften: 
Er ist milchig-weiß
Er hat die gleichen Umrisse wie der physische Körper
Er hat keine Schwere, die Gravitation greift nicht
Er kann durch feste Gegenstände bzw. Hindernisse hindurchgehen
Er kann sich gedankenschnell bewegen (schneller als Licht)
Er kann seine Form ändern
Er kann Menschen hören und sehen, sie aber ihn nicht
Er hat geschärfte Sinne (auch wenn er vorher behindert war)
Er hat die „strahlende Schönheit“ verloren wegen der Verdichtung
Er kann empfinden (Freude, Seligkeiten, Leid, Ängste, Gleichgültigkeit)
Er kann sich wiederherstellen, wenn er zerstückelt / zerrissen wird.
Er kann zu längerem Aufenthalt im Bardo durch sein Karma
gezwungen werden (z.B. bei Selbstmörder)
Er  hat  keinen Intellekt  mehr,  nur  mehr  ein  subliminales  Bewußtsein 
(Unterbewußtsein).
Er „erschnüffelt“ gemäß seinen Symathien sein zukünftiges Loka und 
kann die Wesen dort sehen
Alles, was der Mensch im Bardo denkt, tritt sofort ein. Sein siderischer 
Körper kann nicht sterben. Seines physischen Körpers beraubt, kann 
der Mensch sein Denken und Absichten nicht mehr verstecken. Er ist 
all  den Visionen, Winden, Geräuschen und Ereignissen ausgeliefert, 
die meist schrecklich sind. Er hat sich dieses Geschehen selbst durch 

316 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

sein Denken, seine Emotionen und sein Wollen im gerade abgelau-
fenen Leben erschaffen. Begreift er dies, so kann er diese Erschein-
ungen "fressen" oder durch Imaginationen verjagen (vorausgesetzt er 
hat dies vorher gelernt z.B. durch Abstand-Halten) und kann seinen 
Geburtsort und Eltern selbst bestimmen. Hat der Mensch die Konzen-
tration im Leben gut geübt, so kann er noch vor dem Eintritt in den 
Schoß einer niederen Wiedergeburt entkommen.

Unabhängig davon, ob der Mensch als psychischer Komponentenkom-
plex den Bardo bewußt oder bewußtlos durchläuft, er nimmt sein  Ta-
gesbewußtsein nicht mit. Dieses entsteht  wieder neu nach der Ge-
burt.  Jede Existenz erzeugt eine eigene "Schublade" im Gedächtnis, 
die im Tod sich aus gutem Grunde verschließt, deswegen kann er sich 
nicht an seine Vorleben erinnern. Er weiß nur, er ist schon wieder da 
und ob er ein Mensch oder Tier ist,  weiß er erst  jetzt.  Übrigens die 
ersten Laute eines Babies sind keine Freudenschreie.

Vereifachte, schematische Darstellung des Samsaro-Durchlaufs

317 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Karmische Kräfte im Bardo

Dies  ist  eine  tiefenpsychologische und höchst  erhellende  Darlegung 
und Kommentierung zum Wesen Mensch und der Kraftwellen, die er 
bewußt und unbewußt während seines Daseins verursacht und dieses 
auch bestimmen. Dies erklärt auch, warum was im Bardo nach dem 
Tod passiert.  Herangezogen wurde die Kommentierung eines Maha-
yana-Meisters für die Texte 6-15 aus der Einleitung im Bardo Thödol 
(Tibetisches Totenbuch): 

(6)  Die  Sieger  sind  jene,  die  sich  selbst  in  der  Sphäre  der  Anläße 
(Erregungen,  Stimulationen)  für  Gefühle  und Triebreaktionen  beherr-
schten.  Die  friedlichen  (beruhigenden)  und  zornigen  (bluttrinkenden, 
flammenumwobenen)  Götter  sind  Personifizierungen  höherer  Quint-
essenzen der  (mystischen)  Elemente.  Diese Personifizierungen neh-
men wir deshalb wahr, weil wir die Sachen aus einem physisch-gefühls-
vollen oder triebhaften oder emotionalen Standpunkt wahrnehmen bzw. 
aussuchen.  

Die Beziehung zu diesen Personifizierungen ist bestimmt durch genau 
ausgerichtete  Begierden zur  Befriedigung physischer  und gefühlsbe-
zogener Bedürfnisse oder auf Befriedigung der Wollust an sich. Diese 
bedürfsnibezogenen  Beziehungen  sind  aber  auch  durch  Aufregung, 
Erregung  bestimmt.  Existieren  aber  hinter  diesen  Begierden  höhere 
Bemühungen, haben die Personifizierungen die Gestalt und den Cha-
rakter  von  Göttern;  eine  niedere  Ausrichtung  verursacht  jedoch  das 
Erscheinen dämonischer Elementale.

In der tibetischen Mystik geht man von einem lebendigen polytheist-
ischen Glauben aus und deshalb geht man von einer deutlichen Prä-
senz der Personifizierungen in Gestalt der Dhyani-Buddhas oder Heru-
kas aus. Die Dhyani-Buddhas sind friedliche Götter während die Heru-
kas zornig auftreten. Beide Typen dieser göttlichen elementaren Per-
sonifizierungen werden  für  mächtige,  wirkungsvolle  Kräfte  im  Leben 
des Menschen gehalten, zumindest unter bestimmten Umständen, weil 
das ganze Leben des Menschen und seine ganzen Handlungen einen 
elementaren Charakter haben. Außerdem kann man die elementaren 
Reaktionen nicht von Lebensabläufen wegdenken - sie sind chemische 
Abläufe, die durch die Elemente Erde, Wasser, Feuer und Luft ausge-
löst werden. Die Isolierung und die Höhepunkte der Wirkungen dieser 
Prinzipien führen zur Erkenntnis ihrer personifizierten Projektion. Davon 
wird noch die Rede sein.

318 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die Gurus und Dakinis werden als die Behüter der Lehre angesehen, 
dessen Verwirklichung der Pfad ist, der zur Befreiung - also zur Rettung 
führt.

(7)  Der  Schein  (Täuschung)  kommt vom subjektiven Betrachten der 
Welt:  ein Mensch hat  zur Welt  ein positives persönliches Verhältnis, 
das von unbewußten Trieben hervorgerufen wird. Dieser Schein trickst 
den Menschen damit aus, daß er ihm die Wirklichkeit anders darstellt 
als sie wirklich (tatsächlich) ist. Statt ihrer Wertlosigkeit und Nichtigkeit 
im Verhältnis zum Grundzustand des Bewußtseins versteht der Mensch 
sie als bedeutsam. Davon rührt auch seine innerliche Verwirrung her, 
die ihn im wichtigsten Moment des Lebens befällt: dann, wenn der Tod 
naht. Durch die erlebte Meinung denkt der Mensch, er verläßt diese 
Welt und geht über in eine geistlose Leere. Das weckt in ihm zum einen 
einen große Unsicherheit, zum anderen eine bedingungslose Zuneig-
ung zur Welt, die er verlassen muß. Und das ist ein Symbol (Grund) für 
den  schreckenserfüllten  Durchgang  durch  das  Bardo  als  einen  Zu-
stand, der ihn die Konflikte zwischen dem freiwillig (selbsttätig) hervor-
tretenden Zustand, der auf der einen Seite seinen Intellekt berührt und 
auf der anderen Seite ihm die äußere Wirklichkeit vor Augen führt, die 
in ihm furchtbare Verlustzustände hervorruft, weil er sie verlassen muß. 
Die Schreckenshaftigkeit des Bardo erscheint außerdem in der Schutz-
losigkeit  des  Intellekts  gegenüber  Vorstellungen  und  personifizierten 
Kräften,  die den Menschen während dieser Zeit  befallen.  Diese ver-
suchen ihn, in Gestalt des reifen, rückwärtsgerichteten Karmas zu er-
schrecken und zwar dann, wenn die Verbindung zwischen dem Körper 
und dem täglichen Bewußtsein während des physischen Todes gestört 
oder auch ganz gelöscht ist. 

Es ist aber sicher, daß eine dauerhafte Beschäftigung des Gewissens 
mit guten Gedanken, Vorstellungen und Gefühlen dem wehrlosen Intel-
lekt nur Kräfte in harmonierenden Formen aufzeigt. Somit ist (wird) der 
Mensch  also  als  eine  bestimmte  Erscheinung  des  subliminalen  Be-
wußtseins  für  das  Leben  in  der  Sphäre  des  harmonisch  wirkenden 
Schicksals gerettet. So ist auch ohne Rücksicht auf theologische Er-
klärungen,  warum  es  unabdingbar  ist,  sich  an  eine  bestimmte 
Moral zu halten, verständlich, daß dies die Absicht der Begründer der 
großen Religionen war, und zwar den Menschen vor dem sich innerlich 
breitmachenden Übel  (Bösen) zu schützen, das der Mensch konkret 
fühlt  und das ihm während des  Lebens befällt,  wo es den Zustand 
seines Wesens verändert.

(8) Der scharfe Zorn bedeutet eine niedrige Qualität des (mystischen) 

319 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wassers, dessen Einfluß durch Rufen seiner göttlichen Personifizier-
ung überwältigt werden sollte. Wenn dies gelingt, taucht das Bewußt-
sein  ins  Wasser-Element  und dies  erscheint  durch Zustände höchst 
angenehmer Gefühle. Dieses angenehme Gefühl ist ein angeborener 
Schutz vor dem Fall in die Hölle, der durch ein Durchleben kritischer 
Gefühlszustände symbolisiert wird.

(13) Der Schein entsteht durch geistige Erstarrung, die nur durch große 
innere  Erschütterungen  gelöst  werden  kann.  Deswegen  stellen  sich 
hier als Gegenstück zorniger Gottheiten dar, die Personifizierungen der 
(mystischen)  Elemente  im  Erschaffungschaos.  Der  Schein  kann  nur 
durch hohe Stufen geistiger Tätigkeit entfernt werden, wodurch sich die 
Kraft  des  Intellekts  entwickelt  und  eine  Wachheit  des  Bewußtseins 
ausreift. Aber die geistige Tätigkeit bedeutet, daß der Mensch an sich 
selbst (psychische) Gewalt verübt. Eine direkte Folge dieser Gewalt ist 
eben  ein  psychisch-physiologisches  Unwetter,  das  dem  Menschen 
schreckliche oder monströse Visionen vor Augen stellt. Und wenn es 
eben nicht  zu diesen Visionen kommt,  durchlebt  der Mensch dieses 
Unwetter in geistigen Zuständen, deren Veränderungen durch Kontakte 
mit den unsichtbaren zornigen Gottheiten hervorrgerufen werden.

(14)  "Die  Hüter  des  Wissens"  symbolisieren  die  Verwirklichung  der 
gereinigten Neigungen; sie sollen den Einfluß der "großen Neigungen" 
paralysieren, die den Menschen an die Welt des Geschehens, an das 
Samaro,  fesseln.  Nähere  Informationen findet  man dazu in  der  bar-
dischen Schrittfolge des 7. Tages und im Text, der den Tschönyi-Bardo 
beschreibt.

(15) Alles Leben, von den niedrigsten Formen bis zum Zustand des 
Bodhisattva, kann man als "chemische Reaktion"  des Erd-, Wasser-, 
Feuer-  und  Luft-Elements  begreifen.  Aber  diese  chemischen  Reak-
tionen hängen nicht von einem mechanischen Schaffensprozeß ab. Sie 
werden subjektiv durch psychische Qualitäten des Seins bestimmt. Der 
Mensch  sollte  deshalb  versuchen,  mit  seinen  Interessen  über  den 
Interessen zur  Welt  zu  liegen,  weil  dies  nämlich  die  wahre  Voraus-
setzung für die Anwendung von höheren Formen elementarer Vibra-
tionen ist.

Die Animalität erschafft eine Umgebung, in der sich elementare Vibra-
tionen auswirken und die das Wesen zu weltlichen Gefühlen anregen. 
Durch sie wird das Rad des verlustreichen Lebens in Gang gesetzt, das 
vom spontanen Anwenden der  Lebenskräfte  abhängt;  der  Verstand, 
das Bewußtsein und der Wille sind ihr (der Animalität)  also unterge-
ordnet.

320 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Bei Menschen, die mental ausgerichtet sind, wirkt die mittlere Form der 
Elemente. Diese schlägt sich nieder in Lebensprozessen, die scheinbar 
keinen genauen Ausgangspunkt  haben.  Ein  solcher  Mensch  scheint 
sehr eigennützig zu sein, also haben seine Lebenserscheinungen eher 
einen zweitrangigen Charakter.  Man könnte sagen,  daß es sich um 
einen Typ handelt, der an einer Abzweigung (Gabelung) steht, wo ein 
Weg zu den Göttern und ein anderer zu den Dämonen führt. 

Wer allerdings innerlich zu den Göttern tendiert, hat Neigungen, die aus 
der Perspektive der Lebhaftigkeit rein sind und deshalb schlägt sich bei 
ihm die höchste Form der Elemente nieder. Es handelt sich eigentlich 
um Kräfte, die dem sehr nahe kommen, was wir Göttlichkeit nennen. 
Und zwar so nahe, daß wir nicht das Recht haben es zu bestreiten, 
wenn jener behauptet, daß er die Göttlichkeit körperlich berühren kann. 
Stehen wir in solchem Verhältnis zu einer kosmischen Kraft, die uns 
aus herkömmlicher Perspektive als abstrakt erscheint - und zwar so, 
daß wir sie als elementaren Standpunkt betrachten können -  ,  dann 
wird uns diese Kraft zu etwas Konkretem oder Greifbarem werden wie 
alles, was für uns elementar geworden ist.

Gefühle sind für uns etwas Konkretes, weil sie tastbare Effekte sind, die 
die Fähigkeit unseres Körpers und auch das abstrakte Wirken äußerer 
Sachen betreffen. Sonst könnten wir uns nicht über das freuen, was wir 
nur sehen oder hören, sondern nur über das, was wir schmecken. Aber 
wir  können uns über  alles  freuen,  was uns mit  dem Sehen,  Hören, 
Schmecken und Rie-chen berühren kann. So bleibt der Mensch über all 
den  sogenannten  Rationalismus  hinweg  abhängig  von  abstrakten 
Erscheinungen. So wie das Sehen und das Höhren die Abstrakta in 
den Bereich der Sachen und konkreten Zustände bringen, so kann man 
uns ein verstärktes Element der abstrakten Welten diese bis zu dem 
Maße näher bringen, daß sie zu Objekten aller unserer Sinne werden. 
Wenn  die  Elemente  der  abstrakten  göttlichen  Welt  stärker  werden, 
kann  uns  dadurch  diese  Welt  näher  kommen,  wie  uns  heute  die 
(irdische) Sinneswelt nahe ist. Denn "die göttlichen Silhouetten" können 
mit Kraft der Elemente zu sinnlich Identifizierbarem werden, genauso 
wie  alles,  was  ein  hohes  Maß  (Dichte)  an  elementaren  Essenzen 
enthält.  Damit soll  gesagt sein,  daß die Welt  der Erscheinungen 
relativ ist.  Sobald man dem, was wir wahrnehmen, etwas von seinen 
elementaren Essenzen entnimmt, wird es vor uns abstrakt. Wiederum 
wenn wir eine elementare Essenz verstärken, dann werden abstrakte 
Erscheinungen für  uns zu konkreten Wirklichkeiten.  Ich spreche von 
uns, denn auch über das Maß von elementaren Essenzen muß man 
aus  der  Sicht  der  Gegenseitigkeit  die  Sache  betrachten.  Existieren 

321 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

denn  z.B.  Geister,  sind  für  diese  die  physischen  Bereiche  abstrakt, 
während  die  geistigen Bereiche für  sie  konkret  sind.  Wir  Menschen 
nehmen also einen entgegengesetzten Standpunkt ein.

322 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Nicht-Haften
Siehe dazu auch Kapitel "Gefühle und Tastsinn".

Mit  nichts ist  der Mensch mehr an die Welt  gebunden,  als mit  dem 
Tastsinn und dem Gefühl. Das Anhaften ist das unsichtbare Spinnen-
geflecht im Leben eines Menschen und das mentale "Dickicht" in den 
Bemühungen. Wer einmal die tiefe Ruhe und geistige Freiheit  durch 
Nicht-Mehr-Haften erlebt hat, wird es nie mehr vergessen !

Der Tastsinn wirkt auf 3 Ebenen (3-funktional):
a) auf der materiell-biologischen Ebene 
b) auf der feinstofflichen Ebene als Gefühl und Stimmung 
c) als feinstoffliche Verbindung (Spinnennetz) zur externen Welt und als 
Ursache allen Anhaftens. 

Wie entsteht Anhaften und wie wirkt es?
Durch Interesse an externen Objekten entsteht ein erster feinstofflicher 
Kontakt,  der  beim Wunsch,  dieses Objekt  zu besitzen,  sich mit  ihm 
auszutauschen oder sich mit ihm zu verbinden, was zur einer konkreten 
Bindung führt. Dazu gehört auch das Eingehen von finanzielleln Ver-
pflichtungen (Schulden), wodurch Fremden Macht eingeräumt wird. Aus 
alldem entstehen feinstoffliche Fäden, Stricke oder Kabel, die man mit 
dem "Auge der Weisheit" sehen kann. Der Aufbau dieser Fäden ge-
schieht unbewußt, deswegen hat der Mensch keine Ahnung von deren 
Existenz und wird erst bei Aktivierung, Berührung oder Zerreißen dieser 
zu mehr oder weniger heftigen Reaktionen hingerissen. Aber nicht ge-
nug damit, diese feinen Verbindungen behaupten "ihr Recht" unbewußt 
bei fast allen Entscheidungen, Meinungen und Ansichten und sie stören 
bzw.  verhindern  die  Klarsicht,  Objektivität  und  Selbstbestimmung. 
Schon bei Geburt bringt der Mensch einen "Grundstock" dieser Anhaft-
ungen und Ansichten mit sich.

Das Anhaften ist ein psychologischer Dauerzustand und Ursache 
der Existenzangst.

Was so gut wie unbekannt ist, ist die Tatsache, daß durch die Bind-
ungen des Tastsinns Eigenschaften des anderen Objektes über diese 
„Fühler“ bidrektional ausgetauscht oder übernommen werden können. 
So  können  z.B.  in  einer  Beziehung  psychische  Verhaltens-muster 
(Atavismen) des anderen „eingelagert“ werden. So hat z.B. ein Mann in 
einer  Beziehung  zur  Frau  plötzlich  eine  gesteigerte  Sympathie  für 
Kinder oder umgekehrt sie für seine Vorlieben. Ein solcher Aus-tausch 

323 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ist  nicht  auf  Menschen  beschränkt,  das  funktioniert  auch  in  einer 
Gemeinschaft mit Tieren. Und es gibt noch etwas Wichtiges: durch die 
Identifikation  (Anhaften)  mit  Objekten  und  Phänomenen  kauft  der 
Mensch  sich  die  Vergänglichkeit  ein,  die  in  jeder  Form  innewohnt. 
Konkret bedeutet dies: der Mensch arbeitet  an seinem eigenen phy-
sischen  Tod.  Ein  tibetischer  Mystiker  (bereits  mehrfach  an  anderer 
Stelle erwähnt) drückte es drastisch so aus:

Das Anhaften im Materialismus ist der sicherste Weg zur Selbst-
vernichtung und den Sterbebedingungen ist  der  Mensch hilflos 
ausgeliefert. 

Der  psychische  oder  innere  Tastsinn  hat  noch  andere  Wirkungen. 
Mithilfe dessen identifiziert sich der Mensch mit dem Körper und zieht 
daraus den Schluß, er ist der Körper und nichts anderes. Das ist die 
Grundlage aller Argumentation von Materialisten, denn sie behaupten 
alle  weiteren Vorgänge im Menschen sind  Resultate  von Prozessen 
(chemisch  und  energetisch)  in  seiner  Biomasse  und  wenn  er  nicht 
weiter weiß, nimmt der den Zufall zuhilfe oder zuckt mit den Schultern. 
Das  Anhaften  ist  ein  psychologischer  Wesenszustand,  ein  geistiger 
Käfig.  Jede  einzelne  Anhaftung  verursacht  Angst,  wenn  man  an  ihr 
rüttelt – sei es auch nur verbal. Die subtilen Verbindungen des Tast-
sinns wirken als eine konstante Fessel des Bewußtseins, also das Ge-
genteil  von geistiger  Freiheit.  Während  eines  Lebens bildet  Mensch 
viele solcher Stricke. Also gibt man nichts her, wenn man nicht muß. Er 
hat das Gefühl, er schneide sich ins eigene Fleisch. Normalerweise gibt 
man erst etwas dann her, wenn es durch etwas Besseres ersetzt wird 
oder dies der Eitelkeit dient. Wird ein solcher Faden abgerissen (z.B. 
durch Gewalt oder Tod), so entsteht eine "feinstoffliche Wunde" und der 
Mensch leidet innerlich solange bis diese Wunde geheilt ist. Daher die 
Aussage  "die  Zeit  heilt  alle  Wunden".  Auch  die  Abtrennung  dieser 
Fäden im Tod kann heftig sein. Wer also von vorneherein keine Bind-
ungen  zu  den  Dingen und  Werten  dieser  Welt  aufbaut,  hat  nie  ein 
Problem mit seinem Verlust – auch im Tod nicht. Je materialistischer 
ein Mensch ist und je weniger er besitzt,  desto heftiger seine Reak-
tionen bei Verlust des Wenigen. 

Das Anhaften (Anhangen) bewirkt und steigert die Habgier, Man sagt: 
sie  steigt  proportional  mit  den Möglichkeiten.  Die  höchste  Form der 
Habgier ist die Macht, dabei ist die Verfügungsgewalt wichtiger als der 
direkte  Besitz  von  Eigentum.  Deutlich  sichtbar  an  Diktatoren  und 
Desponten, sie lassen lieber Millionen sterben und verbluten als 1 m 
ihres Herrschaftsbereiches abzugeben oder um es zu erweitern. Und 
der "Trottel" Mensch kämpft und stirbt für deren Nutzungsrecht anstatt 

324 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

daß  diese  es  selber  tun,  diese  Feiglinge!  Warum  kämpfe  die  nicht 
selbst? Daß all dies möglich ist, zeigt, daß die Menschen "geistig tot" 
sind und wie ein Hund mit der Wurst steuerbar sind. Du, Leser, solltest 
nicht dazugehören.

Woran haftet der Mensch besonders?
Am Besitz und Vermögen
An Kinder und Lebenspartner
An der lieben Verwandtschaft
An Haustieren
Am eigenen Körper
An seinen Gewohnheiten und Ansichten
An seiner soziale Stellung
Am Wissen aus externen Quellen

Wie löst man das Problem des Anhaftens?
1. Durch Erkennen der störenden Verbindungen in der Meditation oder 
Konzentration  und  Auflösung  dieser  Verbindungen  durch  geeignete 
Konzentrationen.
2.  Durch  Abkoppelung  der  Gefühlsbeziehungen  (Partner  ausgenom-
men) durch Reduzierung von Kontakten und von Verpflichtungen.
3.  Durch  Nicht-Zustande-Kommen-Lassen  von  Anhaftungen  mittels 
Selbstbeobachtung und Kontrolle der Sinnestätigkeiten.
4. Radikal durch Verschwinden in die Hauslosigkeit.

Das  Nicht-Haften  ist  also  eine  permanente  Aufgabe.  Die  Selbst-
beobachtung und Konzentration ist das beste Hilfsmittel dabei. Erst bei 
Erreichen  der  gegenstandlosen  Konzentration  verschwindet  dieses 
Problem völlig.

325 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Unscheinbar aber bedeutsam
Wer sich schon mal gefragt hat, wieso Menschen auf diesem Planeten 
in  so unterschiedlichen Lebensbedingungen,  vor  allem in schlechten 
und sklavischen,  leben,  ohne es zu wollen,  dem soll  die  Erkenntnis 
eines  Buddhas  zum Verständnis  und  zur  Beachtung  nahe  gebracht 
werden:

Es wäre von großen Nutzen, wenn die Menschen ihr Augenmerk 
auf die scheinbar so unwichtige Qualität ihrer Gedanken und Ge-
fühle richten, denn aus diesen entwickeln sich später die schick-
salshaften Riesen.
(Diesen Satz sollte sich jeder in sein Gedächtnis brennen.)

Der Mensch lebt  durch das Gefühl und das wird von der Stimmung 
gesteuert. Deshalb ist das Gefühl ein  Schlüssel in der geistigen Be-
mühung heuzutage.

Wenig beachtet in den Belehrungen ist die Forderung an den Schüler, 
sich  um  eine  freudige,  ursachlose  Stimmung  zu  bemühen  und 
URSACHLOS bedeutet Freude OHNE äußeren Anlaß. Wie schon im 
dazugehörigen  Kapitel  erklärt,  ist  es  keineswegs  einfach,  denn  das 
eigene  Wesen  will  stur  zurück  in  alte  Gewohnheiten,  welche  das 
laufenden  Karma  und  das  Tamas  im  Gefühl  verursacht.  Wer  darin 
erfolgreich ist, kann die Freude in Seligkeit verwandeln; der wird sich im 
Leben und in der  geistigen Bemühung leichter tun und gerne Metta 
machen. Siehe auch "Warum ist Lachen gut".

326 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Alleine oder Gemeinsam?
Dies  Frage  behandelt  2  Aspekte,  erstens  ob  man  sich  einer 
Gemeinschaft  anschließen  soll  und  zweitens  die  eigene  Lebens-
führung, ob Single, Stadtmönchen, in Familie oder mit einem Lebens-
partner. 

Zuerst zu den Gemeinschaften (Sanghas)
Eine geistige Gemeinde oder Gemeischaft wird auch Sangha genannt. 
Gemeint ist damit eine Gemeinschaft der Laien  oder von Ordinierten 
(Mönch, Nonne), welche, sich gegenseitig motivierend einer geistigen 
Lehre (Buddhismus) folgen und gemeinsam versuchen, die Ziele dieser 
Lehre durch Synergie zu verwirklichen, obwohl letztendlich man sich 
selbst bemühen muß, um erfolgreich zu sein. Die Sangha hilft  nicht, 
wirkt  nur  als  Katalysator,  um  gemeinsame  Interessen  aufrecht  zu 
erhalten. Es gibt in der Praxis 3 Arten von wählbaren Sanghas. 

1. Da ist zum einem die  lose Interessensgemeinschaft, die sich an 
minimalen Praktiken und Handlungen orientiert und als Grundlage ein 
Lehrbuch, Videos, Audios, eine Schrift  oder eine Zeremonientradition 
hat. Sie ist hierarchielos organisiert, eher privat, ohne Kostenaufwand, 
und die Teilnahme ist unverbindlich. Ein Aktionsplan wird immer neu 
gemeinsam aufgestellt. 

2. Dann gibt es die vereinsorientierte Gemeinschaft, die bereits eine 
Rechtsform (meistens gemeinnützig) hat und als Filiale oder Ableger 
einer größeren Organisation fungiert. Eine solche Gemeinschaft bietet 
den Mitgliedern Veranstaltungen an, die in einem Gremium oder von 
der Zentrale aus bestimmt werden. Sie ist bereits hierarchisch organi-
siert, hat einen "Verwalter" vor Ort und irgendwo gibt ein geistiges und 
ein organisatorisches Oberhaupt (einen CEO). Eine solch organisierte 
Ge-meinschaft will sich "am Leben erhalten" und verursacht Kosten, die 
weitergegeben werden. Die Ordinierten tragen meist eine Ordenstracht. 
Das geistige Oberhaupt wird gerne als Tulku eines spirituellen Meisters 
der Vergangenheit präsentiert oder ein neuer fühlt sich berufen und be-
fähigt, eine neue Organisation zu gründen. Warum wohl? Dieser führt 
und lehrt die Sangha in einer Tradition. In den Ablegern (Außenstellen) 
selbst ist kein spiritueller Meister als Redner vorhanden, meistens ist es 
ein (schriftenfester) Kursabsolvent. Der Leser oder Praktizierende sollte 
unterscheiden  können,  ob  das  "Vereinsgeschehen"  exoterisch  oder 
eso-terisch ausgerichtet ist. Exoterisch sind Prozessionen, Zeremonien, 
Pujas,  Tsoks,  gemeinsames  stakkatorartiges  Rezitieren  von  "mag-
ischen"  Texten,  Singen  oder  Meditieren  mit  Geräuschkulisse  (sanfte 

327 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Musik, leise Worten). In der Exoterik ist man in sozialer Gemeinschaft, 
man wird "bedient" und man kann sich leicht eingliedern, es gibt ein 
"soziales Wohlfühlen". In der esoterischen Sangha ist alleine das inn-
ere (öffentlich  unsichtbare)  Praktizieren und Wachstum das Ziel,  die 
Gemeinschaft  lauscht  praktischen  Vorträgen  und  übt  gemeinsam  in 
Regungslosigkeit und Stille. Leider bleiben viele Fragen unbeantwortet, 
man hält sich an Traditionen und Schriften, wodurch sichergestellt ist, 
man macht nichts falsch. Die Lebendigkeit und das Licht der Lehre fehlt 
allerdings. Durch das Festhalten an festen Begriffen und Zeremonien 
entsteht ein geistiges  Korsett und eine Systemhierarchie. Eine geist-
ige  Erstarrung  ist  meist  die  Folge.  Zur  Exoterik  bemerkte  mal  ein 
Meister folgendes: Man geht hinein (Kirche, Tempel, Zeremonie) und 
die  Sünden  springen  von  der  Schulter,  kommt  man  wieder  heraus, 
hüpfen sie wieder auf ihren gewohnten Platz. 

Sangha ohne wahren Meister
Wer Fortschritte erzielen will, also die eigenen Begrenzungen sprengen 
will, der nehme den Rat eines wahren Meisters an: Wenn man eine Be-
geisterung durch Lesen spiritueller  Literatur oder Hören solcher Vor-
träge verspürt,  darf  man sich  nicht  durch innere  Inspirationen leiten 
lassen und auch nicht durch die anderer. Man soll den eigenen Haus-
verstand benutzen und sich selbst nichts vormachen, sondern objektiv 
feststellen,  ob  sich durch  die  Befolgung der  Belehrungen ein  neues 
"Wachsein"  entwickelt,  das sich zuerst  als  immer präziser  werdende 
Detailbeobachtung der Außenwelt manifestiert und später ebenso die 
Innenbeobachtung verschärft. 

3.  Und  zuguterletzt  haben  wir  die  wahre  Sangha,  die  wahre 
Gemeinschaft.  Das  ist  jene  Gemeinschaft,  die  sich  um  einen  spiri-
tuellen Meister (Bodhisattva) gebildet hat. Dazu gibt keine öffentlichen 
Hinweise, denn der Meister hat die karmisch reifen Menschen auf geist-
igem Wege für sich interessiert. Die erfolgreich Praktizierenden bilden 
den inneren Kern; deren Hierarchie in dieser Gemeinschaft ergibt sich 
aus dem Stand des geistigen Fortschritts bzw. der Qualität des Einzel-
nen. Die "Mitläufer" atmen das Geistige unbewußt ein, was sich in einer 
anderen Inkarnation erfüllen wird. Eine spezielle Tracht (Kleidung) oder 
einen "Mitgliedsausweis" gibt es nicht. Der Meister hat entweder selbst 
ein  Lehrbuch  verfaßt  oder  benutzt  vorhandene  Unterlagen  aus  der 
Übertragungskette.  Ein solcher Meister  wird auch  "handouts" bereit 
stellen, welche den Inhalt seiner Vorträge nachvollziehbar machen und 
was der Gepflogenheit auf Universitäten entspricht. Er spricht mit und 
aus dem Licht und hat das Gelehrte selbst absolviert, deshalb ist alles 
glaubhaft.  Seine  Kleidung  und  sein  Verhalten  entspricht  eher  einer 
"grauen Maus", also unauffällig. Man erinnere sich an Tilopa, der Naro-

328 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

pa meist als alte, unansehnliche Frau mit tiefsinnigen Bemerkungen ge-
genüber trat.
 
Nun zur Lebensführung: Single oder mit Partner
Eine geistige Entwicklung ist  ideal für eine  alleinstehenden Person, 
die keine konkreten (verpflichtenden) Bindungen zu anderen Menschen 
(Familie, Verwandtschaft etc.) hat und die im Gefühl ungebunden leben 
kann. Das Anhaften an Dingen dieser Welt ist das sehr großes Hinder-
nis im Aufstieg. Was bedeutet das hier konkret? Es bedeutet, daß es zu 
keinem feinstofflichen Austausch zwischen lebendigen Partnern, toten 
oder abstraktien Phänomenen kommt, wo wegen des Qualitätsunter-
schiedes geistiges Potential beim Übenden abfließen kann und er sich 
umsonst  bemüht  oder  sogar  angegriffen  wird.  Der  Prozeß  des  Ab-
fließens findet unbewußt statt. Erst wenn der Praktizernde die Konzen-
trationsfähigkeit  erreicht  hat,  werden  solche  Verbindungen  gesehen 
und von vorneherein neutralisiert. 

Nun zu  Lebenspartnerschaften, wo der  andere Teil  nicht  am Geist-
igen interessiert oder "hinten geblieben" ist. Die karmische Ausgangs-
position ist hier am ungünstigsten. Hierdurch wird der Zugriff auf das 
durch  die  Praxis  erworbenen  Geistige  (z.b.  nach  einer  gelungenen 
Meditation)  dem anderen  jederzeit  möglich,  was  durch  die  Gefühls-
bindung (feinstoffliche Kabel) gegeben ist - die Profanierung droht. Das 
beste Beispiel  besteht in einer Mann-Frau-Beziehung, wo der Mann, 
der  generell  konform seiner  Natur  keinen  Kinderwunsch  hat,  dieser 
plötzlich einen solchen hat und nun den Gedanken sympathisch findet. 
Oder ihm wird eine Frage gestellt und sie antwortet bevor er Luft holen 
kann. Hier ist die weibliche psychische Komponente in den Mann ein-
gedrungen und steuert  jetzt  seine Neigungen, ohne daß jener diese 
Veränderung (psychischen Austausch) bemerkt, ja mehr noch, er ver-
teidigt diese Veränderung sogar. Das Problem der Sexualität ist  hier 
schwieriger oder gar nicht zu lösen. Ähnliche negative Effekte treten 
ein, wenn Kinder oder die nahe Verwandschaft im Spiel sind und Auf-
merksamkeit verlangen. Ein solcher Austausch von Eigenschaften fin-
det auch in der Beziehung Mensch-Tier statt. Der Geschlechterkampf, 
wie er in Partnerschaften oft unterschwellig auftritt, ist ein großes Hin-
dernis.

Bei  Lebenspartnerschaft (Eheleuten),  die  beide gleiches Interesse 
am Geistigen haben, gibt es günstige Bedingugen, denn sie können 
sich gegenseitig untertützen und negative Verhaltensmuster gleich aus-
merzen. Jeder Partner soll den anderen als seinen Guru ansehen, das 
Göttliche in  ihnen wird  "mitmachen".  Wenn beide Partner  derselben 
geistigen Bemühung in gleicher Motivation und Intensität folgen, wird 

329 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dies Früchte tragen. Ja mehr noch, sie können sich auf geistiger Ebene 
sogar ausgleichend unterstützen und gelten geistig als Einheit wie ein 
Mönch.  Dieser  Gesetzmäßigkeiten  soll  sich  jeder  bewußt  sein.  Der 
Geschlechterkampf, wie er oft unterschwellig auftreten kann, muß kon-
sequent verhindert bzw unterdrückt werden. Siehe auch dazu Kapitel 
"Das Problem der Sexualität".

Nun zu den Alleinstehenden, den äußerlich nicht erkennbaren "Stadt-
mönchen oder -nonnen". Sie haben die besten Voraussetzungen, wenn 
sie  die  Tür  hinter  sich  zumachen.  Dazu zählen auch jene,  die  eine 
geistige Entwicklung verfolgen, aber in ihrer unmittelbaren Nähe keine 
Sangha (Gemeinschaft) oder auch keine mit einer ihnen sympathischen 
Geistesausrichtung  gefunden  haben.  Wichtig  dabei  ist,  daß  diese 
Personen  ihren  Hausverstand  benutzen  und  sich  auf  lupenreine 
klassische Schriften und Rezepte verlassen. Wie z.B. auf das Maha-
Satiphatthana-  und  Metta-Sutra  des  Buddha  (siehe  dazu  am  Ende 
"Literatur allgemein"). Ebenso wichtig ist, daß sie nur dann Ratschläge 
von anderen annehmen, wenn sie mit den eigenen Erfahrungswerten 
übereinstimmen. Ist  der Schüler  aufrichtig (nicht selbstverlorgen) zu 
sich selbst, so lernt er aus den Reaktionen der Umgebung, die manch-
mal indirekt tipgebend sein kann. Für einen Schüler, der den Weg des 
Gefühls  (Bhakti)  folgt,  ist  der  Vorbereitungsweg ohne echten Lehrer 
mithilfe  der  ursachlosen  Freude leichter  möglich,  denn sein  innerer 
Zustand reagiert sofort bei Fehlverhalten. 

Übrigens,  wer  seinen  Entwicklungsweg  erfolgreich  mitten  unter  der 
menschlichen Gesellschaft gehen kann, wird all den Versuchungen der 
Welt  trotzen  können,  was  einem,  der  aus  der  Einsamkeit  (Kloster, 
Retreat,  Höhle, Ashram etc.)  in die Welt zurück kommt, höchstwahr-
scheinlich zum geistigen Sturz bringt, falls nicht der höchste Zustand 
eingerastet ist.

Wer ist für eine geistige Entwicklung ungeeignet?
Die,  die  zuviel  arbeiten (workoholic)  und die,  die nichts  tun (Müßig-
gänger). Zu den Müßiggängern zählen auch die Rentner, die ihr Leben 
zu Ende genießen wollen und "Reibungsflächen" aus dem Weg gehen. 
Die einen werden ständig von "Wichtigerem" abgelenkt und kommen so 
zu nichts und die anderen verlieren sich im Unsinnigen, im Triebhaften 
oder im Versinken der Genüsse aus den Sinneswahrnehmungen.

330 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wie wirkt Satipatthana?
"Welche Vorteile, ihr Mönche, bringt die beharrliche Übung der Acht-
samkeit? Es sind derer viele und diese Methode führt zur Beendigung 
von Schlaf und Traum und hin zum höchsten Wachsein und Selbst-
Bewußt-Werden (bodhi).  Diese Praxis ist  angenehm am Anfang und 
angenehm am Ende."

Mit ihr kommt man zum Erkennen des inneren Lichts
Mit ihr formiert sich das Sich-Selbst-Bewußt-Werden
Mit ihr kommt es zur Steigerung des Wachseins
Mit ihr zeigt und entwickelt sich der überweltliche Intellekt
Mit ihr erkennt man alle Potentiale (Siddhis)
Mit ihr entwickelt man die analytische Konzentration
Mit ihr erlangt man die Selbst-Einweihung
Mit ihr wird letztendlich die eigene Buddha-Natur erkannt
Mit ihr erkennt man die Tricks der Persönlichkeit
Mit ihr kann man immer eingreifen (korrigieren)
Mit ihr steigt die ursachlose Freude
Mit ihr kommt es zur edlen Versittlichung
Mit ihr gibt es rechtes Handeln
Mit ihr wird rechtes Denken gefestigt
Mit ihr reduziert man das mechanische Denken
Mit ihr bändigt man den besoffenen Affen im Denken
Mit ihr werden die Sinne kontrolliert
Mit ihr werden Probleme gelöst
Mit ihr erhält man Einblick ins Unterbewußtsein
Mit ihr erkennt man die inneren Impulse
Mit ihr erkennt man die Motivation anderer
Mit ihr wird Schlaf, Traum und Betäubung vertrieben
Mit ihr verhindert man Demenz
Mit ihr wird das Innen und Außen gleichweise bewußt
Mit ihr werden energetische Prozesse erkannt
Mit ihr bleibt man gesund
Mit ihr entkommt man den Gewohnheiten
Mit ihr beendet man die Reflexivität
Mit ihr entwickelt man Abstand zum Geschehen
Mit ihr kommt es zum Nicht-Haften
Mit ihr macht man gutes Metta
Mit ihr kann man immer besser meditieren
Mit ihr realisiert man Nirvana (nibbana)
... Und noch einiges mehr

331 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

332 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wozu hat der Mensch ein Bewußtsein?

Ohne  Bewußtsein  wäre  der  Mensch  ein  Klumpen  Biomasse,  der 
lebensunfähig und "blind" durchs Universum taumelt. Was das Bewußt-
sein genau ist, wird in einem anderen Kapital erklärt. Der Mensch als 
spezieller Bautyp ist einmalig im Universum, sogar die Götter müssen 
absteigen, wollen sie diesem entkommen. 

Das Bewußtsein ist der Tropfen aus dem großen Ozean des Absoluten 
(Ur-Licht) im Menschen und kann sich so selbst erfahren. Das Bewußt-
sein ist die Blüte im Menschen und seine Verwendung unterscheidet 
ihn vom Tier. Es besitzt neben der Objektbeobachtung und kognitiven 
Rückkoppelung  die  Fähigkeit  zur  Selbsterkenntnis,  des  Bei-Sich-
Selbst-Verweilens und die der Selbstbeherrschung bei allen Aktivi-
täten und Daseinszuständen. Das Bewußtsein, auch als Geist bezeich-
net, hat 3 transzendente „Komponenten“: den Beobachter, den "über-
weltlichen Intellekt“  und das Gedächtnis,  sie  sind raum- und zeitlos. 
Daher auch der Ausdruck "das Ebenbild Gottes".

Aus dieser Tatsache heraus entsteht die inhärente Anforderung, daß 
der  Mensch  aus sich (und seiner Existenz) mehr machen kann und 
wozu er als  er als  denkender Mensch verpflichtet  ist.  Das ist der 
wahre  Sinn  seines  Wesens  und  seiner  Erschaffensform. Siehe 
dazu 2. Eingangszitat auf Seite 9 und nächstes Kapitel „Wozu ein Uni-
versum?". Daraus ist ersichtlich, daß jeder normale Mensch noch einen 
langen Erfahrungsprozeß vor sich hat und mit dem Tod seine Probleme 
nicht gelöst sind. Diese innere Verpflichtung hat die Naturwissenschaft 
(Psychologie inklusive) durch ihr „Abwärtsstarren“ bislang nicht erkannt 
und daß die Umkehr der Beobachtung nach innen zur „Weisheit aus 
der Leere“ und zum Ende aller Wissenschaften führt. Der Trieb verführt 
sie zum Wühlen in immer mehr Details. Da alle Menschen irgendwann 
zu ihrem wahren Ursprung zurückkehren werden (müssen), ergibt sich 
die  Frage,  ob  die  noch verbleibende Zeit  von  4,5  Milliarden  Jahren 
ausreichen, denn dann stirbt die Sonne. Die Menschheit wird dann auf 
einen anderen Planeten umsiedeln (wiedergeboren).

333 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wieso gibt es überhaupt das Universum?

Weil  das  Absolute  mit  sich  selbst  spielt. Das  Absolute  als 
Beobachter (Seher) im Menschen erlebt sich so selbst in unendlichen 
Variationen und deswegen wird das Universum auch das Große Spiel 
genannt.  Daraus  entsteht  auch  die  Bestimmung  als  Zwang  oder 
Gesetzmäßigkeit,  daß alles wieder zurück zum Ursprung muß, denn 
das Große Spiel ist eine vorwärtstreibende Kraft, die nicht im Großen 
Stillstand endet, sondern in einer Kurve zum Ausgangspunkt zurück-
kehrt. Wenn es einen anderen guten Grund geben sollte, beweise es 
oder erkläre ihn, warum eine Allmacht so etwas tun sollte.

In dieser Frage verbirgt sich auch die Frage "Gibt es Gott?" Nach den 
Mystikern und der Samkhya-Philosophie ist die allerletzte Realität das 
Absolute (Purusha, Ur-Licht) und Pakriti (Natur) bestehend aus Aka-
sha (Raum oder  Ur-Materie) und  Prana  (Ur-Energie).  Als  transzen-
dente Qualitäten sind sie inner- und außerhalb des Raum-Zeit-Gefü-
ges, sie sind unzerstörbar und unbegrenzt.

Das Absolute bewegte Prana willentlich und es entstand (oder entsteht 
noch) mit Akasha das feinstoffliche und das materielle Kontinuum mit 
all  seinen bunten und vielfältigen Phänomena der  Anhäufungen und 
Verdichtungen. Ohne Akasha und Prana gibt es keine Phänomene. 
Das  Absolute  ist  in  allen  intelligenten  Lebewesen  als  Beobachter 
vorhanden und er wird, dem kosmischen Gesetz folgend, wie ein hin-
ausgeschleuderter  Bumerang in den "Großen Ozean" (Ursprung des 
Seins)  zurückkehren. 

Die  Schöpfung  oder  der  "big  bang"  sind  nur  ein  Folgeeffekt  einer 
Primär-Ursache. Erst  wenn das Bewußtsein in die Leere eintritt,  be-
greift es die ganzen Zusammenhänge. Die "big-bang-Theorie" ist be-
quem, läßt so einige Frage offen (es gibt noch einige andere Theorien) 
und paßt gut zur Bibel. Das Universum ist immer noch im Entstehen, 
mit etwas innerer Selbstbeobachtung kann man das Rollen und Grollen 
des  himmlischen  Schöpfungsstroms  "Yamuna"  hören,  den  Wissen-
schaftlern als CMB bekannt. Neben dem Noch-Werden des Universum 
gibt  es  bereits  vereinzelt  das  Verschwinden (Rückentwicklung).  Das 
Entstehen, Verweilen und Vergehen des Universums ist ein  Weltzeit-
alter (nicht verifiziert ca. 310 x 10^12 Jahre) und davon gab es schon 
welche und es wird noch weitere geben. Das Universum ist voll von 
Sphären und Lebewesen, die auch ohne Wasser existieren können.

334 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist das Kali-Yuga? 
Was sind Yugas? Es ist ein Begriff aus den indischen Veden. Yugas 
sind langanhaltende Zeitperioden der Menschheit, die den inneren 
Zustand der Menschen beschreiben bezogen auf die Lebensqualität, 
ihr Leben mit- und untereinander und auf das Begreifen seiner inneren 
(göttlichen) Natur. Beschrieben wurden die Yugas in den Puranas (Ve-
den). Dieses Kapitel soll zum Verständnis beitragen, wieso die Mensch-
heit gerade so ist wie sie ist und vielfach gegen den gesunden Men-
schenverstand  hadelt  und  gegenseitigem Respekt  ignoriert.  Alles  ist 
karmisch bedingt und geht seinen Lauf. Der Leser soll sich nicht weiter 
damit beschäftigen, sondern für seinen eigene karmischen Schutz sor-
gen, was ihn vor Störungen für seine Bemühung abschirmt und für gün-
stige Bedingungen sorgt. Es gibt explizit keine konkrete Lehrrede Budd-
has zu den Yugas,  aber er  gab Hinweise darauf  und auf  die Dauer 
eines Weltzeitalters. Es gibt 4 Yugas: Satya-, Treta-, Dwapara- und Kali 
Yuga. Die Angaben zu den Zeiträumen bzw. Dauer eines Yuga weichen 
in den Quellen ab,  auf  jeden Fall  handelt  es sich um tausende von 
Jahren. Es gibt Hinweise darauf, daß das Kali-Yuga ca. 5.000 BC be-
gann und mit dem Abstieg der ägyptschen Kultur einherging. Leider ist 
die Beschreibung des Kali-Yuga kein Ruhmesblatt für die gegenwärtige 
und zukünftige Menschheit,  aber in solchen Zeiten haben Menschen 
bessere Möglichkeiten geistig aufzusteigen, da das gesamte geist-
ige Potential der Menschheit kaum genutzt wird. Zuerst wird das Kali-
Yuga ausführlich beschrieben, dann die anderen.

Das Kali-Yuga allgemein
Das Kali-Yuga  scheint auf den  ersten Blick dystopisch  zu sein,  doch 
auch das wird dich ändern. In der Zeit wo die "eisernen Vögel" fliegen 
werden, sind die Menschen von den 3 Wurzelgiften erfaßt: Hass, Gier 
und Verwirrung. Daraus folgen Verbrechen, Fehlentscheidungen, Hä-
me,  Sadismus,  Wahrheitsverdrehung,  Betrug,  Verlogenheit  und Dop-
pelzüngigkeit,  Kriege,  Ungerechtigkeit,  Uneinigkeit  und  Leid  -  auch 
wenn der  technische Fortschritt scheinbar Besseres suggeriert.  In 
einem solchen Zeitalter haben nur noch wenige Wesen die Fähigkeit, 
die höchsten Zustände zu realisieren. Das Kali-Yuga wird auch als Zeit-
alter des groben Materialismus bezeichnet, in dem die Menschen sich 
mit  dem Körper  und ihrem materiellen  Besitz  identifizieren,  das Be-
wußtsein wird dadurch tamasisch und das Böse kann eindringen. Es 
werden in gewissen Weltregionen immer mehr dämonische und asur-
ische Seelen geboren und der Tiefpunkt wird erreicht sein, wenn die 
Mütter bei Geburt ihrer Föten sterben.  Das Verständnis, daß alles zu-

335 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

sammenhängt und den gleichen Ursprug hat, ist völlig verschwunden, 
daher die Uneinigkeit überall bis zum gegenseitigen Haß. Aufgrund des 
Mangels an geistiger Klarheit wählen die Menschen Führer, die sie be-
trügen, in die Barbarei führen und Leid und Mangel verursachen. Trotz 
seiner Negativität hat das  Kali Yuga das Potential des spirituellen 
Erwachens und bereitet den Boden für das nächste, bessere Yuga vor. 
Denn es ist nicht der innere Sinn der Schöpfung, daß alles in geistiger 
Umnachtung und Stillstand endet. 

Zustandsanalyse der Menschheit im Kali-Yuga
Dieses Zeitalter wird geprägt von dem Glauben, daß es nur ein Wirbeln 
von Elektronen und Quanten gäbe und das ganze Mensch-Sein davon 
abgeleitet  werden kann als ein komplexer,  noch nicht  ganz verstan-
dener Algorithmus. Religiöse Wahrheiten, weil nicht laborhaft überprüf-
bar, werden nur als abstakte Definitionen oder Dogmen akzeptiert oder 
verhämt. Die göttlichen (und andere) Bereiche (Sphären, Lokas) wer-
den als Fantasien eingestuft, obwohl sie nicht erklären können wieso 
unzählige  Frequenzen  im  Universum  sich  gleichzeitig  durchdringen 
können. Die meisten Menschen in deser Zeit werden mit körperlicher 
oder psychisch aussaugender Arbeit  beschäftigt  sein.  Die Aktivitäten 
vieler werden auf "Arbeiten-um-zu-überleben" ausgerichtet sein, wäh-
rend  die  Eliten  sich  auf  Besitz  und  Einfluß  konzentrieren.  Religiöse 
Aktivitäten  erschöpfen sich  in  Ritualen  und starren  Opfergaben,  An-
rufungen und Gebeten (siehe Neo-Buddhis-mus). Die Menschen kön-
nen sich die unterschiedlichsten Schicksale, die ihren Wünschen dia-
metral gegenüberstehen, nur mit günstigen oder ungünstigen Geburts-
bedingungen  und  sozialem  Umfeld  erklären.  Die  Möglichkeit,  ihre 
nächste Inkarnation beeinflußen zu können, interessiert sie nicht. Diese 
gewollte  Unwissenheit  manifestiert  sich  in  zunehmend  verbreiteten 
Versuchen, geistiges Wissen zu zerstören oder zu verhindern (siehe 
Kalifat etc.). So wuden auch die ägyptischen Texte (Wissen des meso-
potamischen  Raums) im dritten Jahrhundert in Alexandria vernichtet, 
Buddha-Statuen  in  Afghanistan  gesprengt  und  Frauen  werden  dort 
brutal unterdrückt (geistige Verblendung). Dieser Trend ist nur aufzu-
halten oder umzukehren, wenn die Menschen anfangen endlich nur im 
Guten zu denken.
Nicht  nur  Unwissenheit  sondern  auch  mangelnde  Willenskraft  (zum 
Ablehnen der Versuchungen) behindert die Fähigkeit der Menschen im 
Kali  Yuga,  dauerhaftes Glück zu haben. So wurde in Indien die un-
sägliche Spaltung der Kasten und Hierachien aufgrund falscher Aus-
legung des Wissens über das Karma eingeführt.  Militärische Erober-
ungen waren früher üblich und setzen sich heute noch fort in lokalen 
Kriegen oder in finanzielle Dominanz und Ausbeutung. Im Kali Yuga ak-
zeptieren die Menschen harte, unwürdige und ungerechte Bedingungen 

336 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

als Lebensgrundlage und die Reichen betrachten es als Privileg, dies 
zu ignorieren. Die moderne Sklaverei (Unfreiheit) zeigt ihr Gesicht als 
Niedriglohn  und  gesteigerte  Abhängigkeit  bzw.  Ausbeutung  von  und 
durch die Besitzenden.  Es gibt genügend Güter auf der Welt, daß 
jeder gut leben könnte. 
Im physischen Bereich zeigen die Kali-Yuga-Menschen Einfallsreich-
tum, technisches Können und Wissensvermehrung in die horizontale 
Breite. Die Gefahr bei künstlicher Intelligenz und digitaler Dienste be-
steht darin, daß der Mensch bei ständiger Benutzung verdummt und 
beim Abschalten hilflos wird; die Hardware dazu ist bei Stromkappung 
besserer Schrott. Während des Kali Yuga sind die meisten Menschen 
nicht sich-selbst-bewußt sondern Sklaven ihrer Sinne, also reflexiv. Das 
höchste Wissen (Weisheit  aus der Leere)  durch tiefe Einsichten be-
schränkt sich allerdings auf wenige und diese finden auch nur wenig 
Geeignete zur Weitergabe. Doch es gibt aber immer Einen, der zurück-
bleibt, um den Berufenen zu helfen. Die Wissen um die zyklische Natur 
der  Yugas bestätigt  nur  teilweise den Darwinismus. Gerade im Kali-
Yuga wird die Vergänglichkeit aller Dinge und deren Obsoletheit durch 
immer schneller werdende Produktherstellung, einschließlich des Wan-
dels gesellschaftlicher Strukturen und Wertvorstellungen, deutlich sicht-
bar und deutet aber darauf hin, daß selbst in den dunkelsten Zeiten das 
Potential  für  Fortschritt und  spirituelle  Entwicklung (Phasenum-
kehr) bestehen bleibt und man dieses für individuelle Transformation 
nutzen sollte. Eine generelle Lösung ist im Kapitel "Warum ist Lachen 
gut" beschrieben, aber das müßte eigentlich weit verbreitet werden.

Beschreibung der anderen 3 Yugas
aus psychologischer Sicht in der Reihenfolge von Licht bis Dunkelheit.
1. Satya-Yuga: Satya Yuga, wörtlich übersetzt „Zeitalter der Wahrheit“, 
gilt  als  das  ideale  Zeitalter.  Es  zeichnet  sich  durch  Harmonie, 
Rechtschaffenheit und spirituelle Reinheit aus und wird oft als das gold-
ene Zeitalter dargestellt, in dem die Menschen Tausende von Jahren 
lang frei von Krankheit und Leid lebten. Die Moral rangiert an oberster 
Stelle in der Lebensführung, die Menschen halten sich an den Dharma 
(Rechtschaffenheit) und göttliche Wesen wandeln frei unter ihnen.
2. Treta-Yuga: Das Treta Yuga oder das Silberne Zeitalter markiert den 
ersten subtilen Abstieg vom idealistischen Satya Yuga. Während der 
Dharma weiterhin im Vordergrund steht, ist ein leichter Rückgang der 
Rechtschaffenheit zu beobachten. Menschen leben noch Hunderte von 
Jahren, aber Materialismus und Egoismus beginnen sich einzuschlei-
chen. Erzählungen wie das Ramayana, in dem Ramas Kampf gegen 
das Böse dargestellt wird, sollen in dieser Zeit stattgefunden haben.
3. Dwapara-Yuga: Im Dwapara Yuga, der Bronzezeit, wird der Nieder-
gang  des  Dharma  deutlicher.  Moralische  Werte  werden  schwächer, 

337 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dafür verstärken sich Wünsche, Verlangen und Ambitionen und die Le-
benserwartung der Menschen verkürzt sich. In dieser Ära gab es Fort-
schritte  in  einfacher  Technologie  (Werkzeuge)  und  Wissen  sowie 
Niederschriften wie das Mahabharata, in denen sowohl edle Helden als 
auch gerissene Bösewichte vorgestellt wurden.

Metaphysisch kann man die 4 Yugas als Involution symbolisieren, in 
denen  der  Mensch  nach  und  nach  das  Bewußtsein  seines  inneren 
Selbst und seiner feinstofflichen Körper verliert, die auch als  „Körper 
der  Atavismen und  Emotionen“,  als  „Atemkörper“,  den  „psychischen 
Körper“  (Seele),  den „Glückseligkeits“  und den "Diamantkörper"  be-
kannt sind.  Siehe dazu auch das  Bardo Thödol,  das den  Abstiegs-
prozess von oben nach unten beschreibt. 

Im  Satya Yuga  herrscht nur die Wahrheit (tiefgreifendes Wissen und 
Leben im göttlichen Körper) vor, während des Treta Yuga verliert die 
Menschheit ein Viertel  der Wahrheit  und im  Dwapara verliert sie die 
Hälfte  der  geistigen Wissens.  Im  Kali  Yuga soll  nur  noch ein  küm-
merlicher  Rest  über  die  göttliche  Natur  übrig  sein.  Derzeit  lebt  die 
Menschheit in einer Welt mehr oder weniger voll von Unreinheiten und 
Laster, die im Denken beginnen. Der Mensch (und die Wissenschaft) 
hat nur mehr Interesse am materiellen Körper und an der Materie an 
sich, dort kriechen sie wissenschaftlich als "Abwärtsstarrer" hinein, nur 
nicht in sich selbst. Das karmische Gesetz aus dem Osten als indivi-
duelle Verantwortung wird heftig abgelehnt, obwohl das Gesetz von der 
Energieerhaltung anerkannt ist. Und wozu ist die westliche Psychologie 
gut? Entlarvt sie Diktatoren, Sadisten und Börsenspekulanten? Kann 
sie den Zusammenhang zwischen Moral und Schicksal erkennen? 

338 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Die innere Mechanik
Dies  ist  eine  Erweiterung  des  Kapitels  „Was  ist  der  Mensch?“  und 
beanwortet die Frage „we funktioniert er?“. Generell ist in der Literatur 
darüber eine verbindliche oder konkrete Beschreibung nicht zu finden. 
Gut beschrieben ist das im Raja-Yoga von Vivekananda. Ein Sutra dar-
über konnte der Autor nicht finden, der Leser kann sich das alles selbst 
bestätigen, wenn seine Selbstbeobachtung schärfer geworden ist. Das 
Kapitel über die innere Mechanik, die inneren Prozesse und über das 
gegenseitige Zusammenwirken der psychischen und transzendentalen 
Komponenten sollte am besten zusammen mit den Kapiteln über das 
„Bewußtsein“, das „Denkprinzip“ und das „Unterbewußtsein“ in einem 
gelesen oder studiert werden, um ein Gesamtverständnis über sich und 
zur Aufgabenstellung in geistigen Entwicklung zu erhalten. Wir betrach-
ten die innere Mechanik von 3 Seiten her: 1. Was tut sich, wenn der 
Mensch atmet? 2. Was tut sich, wenn eine Sinneswahrnehmung (Reiz) 
auftritt? 3. Was tut sich, wenn „etwas“ von innen her aufsteigt?  Eine 
wichtige Sache vorab: Die psychisch-transzendenten Prozesse finden 
„zeitlos, unmittelbar und ununterbrochen“ statt, d.h. außerhalb von 
Raum und Zeit.

1. Atmung und Prana
Ohne Luft kann man nicht leben, aber die Luft besteht nicht nur aus der 
bekannten Gasmischung mehrerer Elemente, sondern beinhaltet eine 
lebenswichtige „Sache“, welche sich  Prana nennt. Alle feinstofflichen 
Komponenten werden mit Prana „betrieben“, am bekanntesten ist das 
Denken. Beim Einatmen „zerlegt“  sich das Prana in mehrere Eigen-
schaftstypen,  genannt  Vayus,  diese  sind:  Apana,  Udana,  Samana, 
Vyana und Prana. Apana  steuert  unter  anderem die Ausscheidung, 
Darmtätigkeiten, das Geschlecht und die Kreativität. Vyana steuert die 
Verdauung,  Muskeln,  den  Herzsclag  und  den  Blutkreislauf.  Prana 
wiederum ist zuständig für das Denken, das Begreifen, das Wollen und 
die Intelligenz. Udana wirkt  auf den Intellekt,  d.h.  auf die Einengung 
oder Verbreiterung des Denkhorizonts und hebt die Schwerkraft  auf. 
Die  Vayus steuern  alles im Körper. Sie steuern auch das vegetative 
Nervensystem  und  zur  physischen  Umsetzung  werden  die  hinteren 
Gehirnlappen und das Kleinhirn benutzt. Das Nervenbahnsystem dient 
bidirektional der Impulsweiterleitung, während die Vayus den operati-
ven Betrieb der Zellen steuern. Zur Entdeckung und Beherrschung von 
Prana gibt es Pranayama als eigenständigen Pfad oder Disziplin. Das 
Apana ist das wichtigste, das es zu beherrschen gilt, denn es verklavt 
den Menschen. Es folgt der Gravitation nach unten, daher muß seine 

339 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Abwärtstendenz umgedreht werden. Es gibt 3 Kreisläufe im Menschen: 
der Blutkreislauf, der lymphatische und der pranischen Kreislauf. Der 
pranische Kreislauf läuft über die Nadis und berührt die Chakren (siehe 
Kapitel "Kundalini"). Wer Prana beherrscht, beherrscht die Gesundheit, 
die  innere Harmonie,  das Denkprinzip,  erweitert  das innere Kraftpo-
tential und seine Lebensdauer. Pro Tag geht der Atem 12 x gleich durch 
beide Nasenlöcher, das ist die beste Zeit zum Üben.

2. Externe Sinneswahrnehmung
Wir verfolgen anhand einer einzelnen Sinneswahrnehmung (Auge oder 
Ohr), was sich da meistens ohne unser Wissen tut. 
1. Die "analoge" Wahrnehmung (Reiz) eines Sinnesorganes wird über 
Nervenbahnen weitergeleitet zum „subtilen“ Gegenstück (jnanendriya, 
kurz indriya) im Gehirn.
2.  Der  subtile  Sinn  erzeugt  ein  "Bild" (Abdruck)  des  Wahrgenom-
menen im  Denkprinzip  (citta), was in Wirklichkeit subtile „wellenför-
mige Objekte“ und Projektionen der Wirklichkeit sind. Diese „Wellen“ 
werden  dann  als  Projektionen  vom  Beobachter im  Bewußtsein  ge-
sehen. Da die Wahrnehmungsobjekte im Denkprinzip feinstofflich sind, 
kann man sie nicht mit Apparaten „auslesen“. Allerdings kann ein Myst-
iker das bei anderen sehen, wenn er will.
3. Das Denkprinzip muß mit dem subtilen Sinn verbunden sein, sonst 
wird nichts wahrgenommen, eine stärkere Wahrnehmung verdrängt die 
schwächere.
4. Das Denkprinzip ist eine besondere "Substanz" (chitta), es formt die 
wellenförmigen  Eindrücke  in  „Erinnerungspakete“  (Samskaras)  um, 
welche im Gedächtnis verbleiben. Der Urzustand des Denkprinzips ist 
"spiegelglatt". Werden diese Samskaras öfters wiederholt, bilden sich 
daraus  Atavismen (Archetypen) und können zu einer „Gewohnheit“ 
werden.
5. Das jeweilige Bild (Projektion) wird vom "Bestimmer" erkannt (wahr-
genommen)  und reagiert  mit  einer  Zuordnung aus dem Gedächtnis, 
z.B. das ist ein Auto oder eine mathematische Formel. Gleichzeitig tritt 
das  Ego (die niedere Natur) in Erscheinung. Es blitzt innerhalb von 
0,1 bis 0,4 Sekunden auf und  bewertet (beurteilt) die Projektion wie 
„das mag ich, gefällt mir, das stinkt, ist widerlich, interessant usw.“ oder 
reagiert  „reflexiv“ (impulshaft,  emotional)  dafür  oder  dagegen.  Auf-
grund dessen wird im Denkprinzip ein  Gedanke oder Gedankenwelle 
zum bestehenden Bild  (Wellenmuster)  erzeugt  bzw. hinzugefügt  und 
überlagert  so die  reine  Wahrnehmung:  jetzt  entsteht  Karma durch 
Gedanken.  Ist das Objekt schon längst bekannt und ohne Veränder-
ung  (z.B.  die  eigene  Wohnungseinrichtung)  oder  uninteressant,  so 
erfolgt keine beurteilende Reaktion (Indifferenz, kein Karma).
6. Der  Verstand vergleicht mit anderen im Gedächtnis gespeicherten 

340 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wahrnehmungen und stellt subjektiv Unterschiede fest wie: unlogisch, 
falsch, widersprüchlich, wahr, richtig etc. Die funktionale Trennung von 
Bestimmer  und  Verstand  wird  normalerweise  nicht  erkannt.  Gibt  es 
keinen Vergleichswert, so wird die Wahrnehmung bzw. Information ab-
gelehnt, auch wenn sie richtig ist ("das glaube ich nicht").
8. Die Mixtur aus der reinen Projektion und der Manipulation durch das 
Ego (Persönlichkeit, Unterbewußsein), welches die Objektivität korrum-
piert, verzerrt, verschleiert oder verdunkelt (englisch "perception decep-
tion"), wird dann vom Beobachter scharf, weniger scharf oder unscharf 
in allen Bandbreiten wahrgenommen, die von Blödheit bis zum höch-
sten Intellekt reicht. Die  Objekt- bzw. Wahrnehmungserkenntnis ist 
die Rückkoppelung (kognitives Feedback) aus dem Bewußtsein.
9. Jetzt erfolgt eine Reaktion oder Nicht-Reaktion des Menschen bzw. 
seiner  Persönlichkeit  anhand des Wahrgenommenen,  siehe Punk 5. 
Eine  unbewußte,  unkontrollierte,  intelligenzlose  Reaktion  nennt  man 
„reflexiv“, im Gegensatz zur überlegten Reaktion (durch Abstand).

3. Innere (aufsteigende) Wahrnehmung
1.  Aufsteigende Impulse erzeugen  falsche Wirklichkeiten und  Ein-
bildungen,  die  einen  Realitätsverlust  oder  Handlungen  (Verlangen, 
Ablehnung) erzwingen. Sie sind energetisch und ein ungeschulter Men-
sch kann diesen nicht widerstehen (siehe auch Kapitel „Trieb?“). Diese 
Impulse  finden  laufend  unter  der  Oberfläche  des  Tagesbewußtseins 
statt (s. Poseidon bei Homer).
2.  Gedanken,  Abbilder,  Bildfolgen werden  vom  Unterbewußtsein 
ohne Unterlaß generiert und lenken die Aufmerksamkeit des Menschen 
ab, weil diese ebenfalls im Denkprinzip auftauchen. Sie werden meist 
aus den Samskaras herausgeholt, der Mensch ist dann „abwesend“. Er 
rekapituliert Geschehen aus der nahen oder fernen Vergangenheit, was 
ihn zu weiteren Handlungen anstacheln kann.  Unter  „Bilder“  werden 
hier alle Formen aus Sinneswahrnehmungen verstanden.
3. Es gibt  Einfälle aus dem umgebenden  astralen Raum  (Sphären), 
deren Inhalte  mit  dem Charakter  des Mensch übereinstimmen.  Eine 
geistige Pasivität bzw. Fehlen der Selbstbeobachtung ermöglicht dies. 
Manche bleiben beim „Wirt“  sitzen (Besessenheit,  dämonische Neig-
ungen). Wenn der Adept die feinstofflichen Augen geöffnet hat, wird er 
erkennen, was sich hier abspielt und wie es wirkt. 
4.  Erkenntnisse aufgrund von geistgem Wachstum steigen von innen 
her auf und sind Ergebnis einer Bewußtseinsvertiefung (-erweiterung) 
oder einer Lücke im Denken. Sie beeinträchtigen die Selbstbeoachtung 
oder das Selbst-Bewußt-Werden nicht. Sie können flüchtig oder stabil 
sein, im letzteren Fall  beweisen sie sich in der Realität. Einfälle und 
Erkenntnisse dürfen nicht verwechselt werden. Erkenntnisse sind also 
brauchbares Wissen, die Frucht einer geistigen Bemühung und „innerer 

341 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Besitz“ und das einzig Wertvolle im Leben.

Wichtige Schlußfolgerungen  
1. Aufgrund der Objekte im Denkprinzip entwickeln sich grundlegende 
Typen an „Lebendigkeiten“  heraus: a) tamasisch (stumpf, träge, igno-
rant), b) rajasisch (tätig, rastlos, begierig) oder c) sattvisch (klar, ruhig, 
besonnen, intelligent).
2. Das Produkt "Gedanke" braucht zum Entstehen pranische Energie 
(siehe Kapitel „Was ist ein Gedanke?“) und ist daher „energetisch ge-
laden". Da das Denkprinzip mit Gedanken im Wachzustand durch ex-
terne Reize oder intern aufsteigende Impulse dauernd beschäftigt ist, 
wird viel psychische Energie verbraucht bzw. verschwendet. Der Ge-
danke an sich ist also eine Kraft (wie Gravitation oder eine Repulsion).
3. Alle Wahrnehmungen verbleiben im Gedächtnis (Samskaras).
4.  Die  Komponenten  inneres  Sinnesorgan,  Denkprinzip,  Bestimmer, 
Verstand und Ego bilden zusammen eine Funktionseinheit, allgemein 
bekannt  als  "innerer  Sinn".  Das  Ego umhüllt  den  ganzen "inneren 
Sinn" wie ein Panzer oder eine Kugel. Das "Licht der reinen Erkenntnis" 
kann deswegen nicht durch, deswegen auch die Aussage "die Finster-
nis hat es nicht begriffen". Das Zusammenwirken der einzelnen Kompo-
nenten gleicht einem mehrdimensionalen "Schaltplan", der leicht ver-
ständlich aber umso schwieriger zu beherrschen ist.
5. Der Mensch erkennt nur das, was die Persönlichkeit zuläßt und er 
anerkennt von anderen nur das, was er selbst anerkennt.
6.  Das Denkprinzip (und damit das Denken) besitzt  keine Intelligenz, 
auch wenn es auf den ersten Blick so scheint. Die Intelligenz sitzt im 
Beobachter und im (überweltlichen) Intellekt. Das ist auch die Erklär-
ung dafür, warum Menschen, die in unterschiedlichen Sprachen den-
ken, bei der Lösung einer komplexen Aufgabe dasselbe Ergebnis erzie-
len  können (z.B.  komplexe Mathematikaufgabe).  In  seiner  "nackten" 
Natur ist  der Beobachter allwissend bzw. repräsentiert  den höchsten 
Intellekt, nichts Gleichwertiges kann im Universum gefunden werden - 
in der Mystik als "Diamant" bezeichnet.
7. Mithilfe des  Denkprinzips als Spiegel  aller Wahrnehmungen wird 
die Außenwelt  "eingefangen".  So betrachtet,  existiert  die Welt  mit  all 
ihren Phänomena nur in uns in Form dieser Wellen.
7. Gelingt es, das Denkprinzip unbewegt zu halten, so kann der Beob-
achter  ALLES SOWIE ES IST erkennen, analysieren und begreifen, 
auch sich selbst.  Es ist dann möglich, wenn man sich wiederholt eine 
Frage stellt  und irgendwie irgendwann der Beobachter, das kognitive 
Element,  freien Zugang zum Spiegel (Denkprinzip ohne Wellen) hat. 
Das prägte den Begriff „spiegelgleiche Weisheit“. Da aber die Persön-
lichkeit (Ego) konstant den inneren Sinn umhüllt, kommt ein derartiges 
Aufblitzen von Erkenntnissen selten vor.  

342 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Konzentrationsfähigkeit?

Dies ist eine Ergänzung zum Unterkapitel "Alles zur Konzentration" im 
Hauptkapitel "Die Praxis der Meditation & Konzentration" und erklärt er-
gänzend die oberen Stufen der Konzentration und den Bewußtseins-
zustand der "Leerheit" (shunyata). 

Konzentrationsfähigkeit  ist  die  Fähigkeit,  alles  Denken und alle 
Sinneswahrnehmungen,  die  die  Glätte  des  Denkprinzips stören, 
auszuschließen und damit den Zustand "bar jeder Ablenkung" zu 
erlangenn, woduch man die Aufmerksamkeit ungestört auf ein Ob-
jekt  lenken  kann.  Das  Objekt  kann  intern  oder  extern  sein,  eine 
Situation oder die Leere. Damit kann man alles erfahren, was man will. 
Hat sich die Konzentration aktiviert,  so ist  man mit  dem Bewußtsein 
auch außerhalb von Zeit und Raum. Die Konzentrationsfähigkeit wird in 
mehreren Stufen erworben in bezug auf die Dauer und Tiefenschärfe. 
Die Bedingungen, die zum Erlangen dieser Fähigkeit führen, sind eig-
entlich Gegenstand des gesamten Buches, u.a. ist eine gewisse innere 
Spannung (psychischer "Monolith") dazu Voraussetzung. 

Die  erste Stufe  der  Konzentration  ist  jene  Bündelung  der  Aufmerk-
samkeit, die  Dharana genannt wird. Um diese zu verwirklichen, muss 
man  sich  mittels  der  sittlichen  Bestrebung  von  den  einzelnen  Vor-
gängen der sinnlichen Welt lösen und in seelischer Ruhe eines Wesens 
verharren, welches sich nach keiner weltlichen Sache sehnt. Der Weg 
zu  dieser  Loslösung  ist  in  anderen  Kapiteln  beschrieben.  Dharana 
heißt eine Verharrung der Aufmerksamkeit  im Zustand der seel-
ischen Leere,  die  entsteht  durch die  Unterdrückung der  Gedanken, 
Vorstellungen, Verzückungen und seelischen Reaktionen im höchsten 
wachen  Zustand,  in  dem  das  Bewußtsein  vom  Ich  anhält  und  die 
äußere Welt dabei nicht in Vergessenheit gerät. Darum führt Dharana 
zum Gefühl, daß der Mensch in eine andere Sphäre übertrat. Die Kon-
zentration muss jedoch geändert werden, falls sich unerwünschte Vor-
stellungen und Bilder einzumischen beginnen, weil sie dadurch zerfällt. 
Die  Aufmerksamkeit,  Dharana,  muß  eine  Nicht-Fesselung des  Be-
wußtseins auf die sinnliche Welt mit sich bringen (siehe auch gegen-
standslose Konzentration). Unter diesen Umständen wird die Aufmerk-
samkeit  soweit  vertieft,  bis  eine  Veränderung  in  der  Bewußtseins-
orientierung eintritt und übersinnliche Wahrnehmungen auftauchen. 

Die  Aufmerksamkeit  ändert  sich  dann in  die  Konzentrationstufe  von 
Dhyana. Das Ergebnis der Konzentration Dhyana ist, daß es zu keiner 
Wiederaufnahme des Reflexdenkens kommt, weil der Sinn beherr-

343 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

scht ist. Die durch die Konzentration hervorgerufene Rückwirkung, die 
ohne Geistreaktionen ertragen wird, erweckt magische Kräfte und Fäh-
igkeiten, weil sie zur Erkenntnis vom Wesen des Werdens führt. Die 
karmischen Ergebnisse beliebiger Art können aus dem Lebensweg ge-
räumt werden, vorausgesetzt sie sind noch im latenten Zustand und sie 
können daher ergriffen werden, weil das innere Ungleichgewicht durch 
die Tiefe der Konzentration zweiter Stufe (Dhyana) beseitigt ist. Die an-
haltende Konzentration in  Dhyana ist  eine unerlässliche Voraussetz-
ung für die Erkenntnis des innersten Ichs. 

Die Erkenntnis des innersten Ichs und die ständige Konzentration in 
Dhyana ist ein Vorgänger jener bewußten Vereinigung, die  Samadhi 
heißt. Durch die Verwirklichung von Samadhi taucht der Mensch gänz-
lich in die Sphäre der reinen Leere unter. Die Sphäre der klaren Leere 
ist eine  Heimat  für den, der sich im Zustand der Vereinigung, im Sa-
madhi  befindet.  Der  Vereinigungszustand  Samadhi  ist  zweierlei  Art. 
Einerseits mit dem Bewußtsein, welches den Begriff der Dualität auf-
weist, andererseits mit dem nicht-differenzierten Selbstbewußtsein. Die 
erste Art vom Samadhi vermittelt Sinneskontakte zwischen dem Men-
sch und den geistigen Intelligenzen. Resultierend daraus sind bunte Er-
lebnisse und auch nützliche Erkenntnisse in der Sphäre der materiellen 
Erscheinungen,  Erlebnisse  der  Glückseligkeit  sowie  eine  Umgestalt-
ung der eigenen Natur (Natürlichkeit) und eine Denkensänderung so-
wie einige sonderbare seelische und geistige Fähigkeiten. Ist das Be-
wußtsein  von  den  gröberen  psychisch-physikalischen  Schlacken  be-
freit,  die  aus der  Wahrnehmung der  materiellen Welt  stammen,  und 
klebt man an nichts Weltlichem, erreicht man eine höhere (zweite)  Art 
des Vereinigungszustandes. Durch das Erreichen dessen ist der Men-
sch völlig vom Gefühl der seelischen und geistigen Einschränkung 
befreit, denn schon vorher bei der geistig-befreienden Bestrebung auf 
der Mentalebene übte er sich in der Loslösung vom groben Material der 
sinnlichen Welt. Die Welt der Formen kann auf den Menschen nur inso-
fern den Einfluss haben, als er mit ihr in Verbindung ist, entweder auf 
der Bewußtseinsebene, oder mittels der Wahrnehmung, oder durch die 
innerliche  (psychische)  Stellung.  Sobald  die  Verbindung unterbro-
chen ist,  entstehen Bedingungen zur  Befreiung. Hiermit  wird  die 
Forderung unterstützt,  den technischen Teil  der  Entwicklung nur  mit 
gleichzeitigem Nicht-Haften zu üben. Siehe dazu Kapitel "Nicht-Haften".

Hier der erhellende, autobiografische Kommentar eines tibetischen Ma-
hayana-Meisters dazu: 

"Die  Konzentrierung  ist  jedoch  nichts  Einfaches.  Ich  begriff  sie  als 
einen  Zustand,  in  dem  man  durch  keinen  Gedanken,  kein  Gefühl, 
keinen Anlass, keine Erinnerung oder durch keine Mannigfaltigkeit der 

344 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

geist-igen  Zustände  gestört  werden  darf.  Wenn  es  gelingt,  diesen 
Sinnes- und Bewusstseinszustand zu erreichen, entsteht natürlich ein 
Gefühl  der  Seligkeit  und  Entspannung,  Glücks.  Aber  solche  Kon-
zentrierung ist ausgeschlossen zu erzielen nur durch technische, men-
tale Vorgänge.  Es ist notwendig, das gesamte bisherige "Wissen" 
über die Welt und ihre Dinge zu vergessen, damit eine gewisse 
seelische  Leere  auftauchen  kann, die  zu  einem  psychologischen 
Gleichgewicht wird, welches aber die Form des Stumpfsinnes annimmt, 
wenn  man  seelisch  gleichgültig  wird.  Oder  es  nimmt  die  Form des 
analytischen Beobachtens an, wenn das Gleichgewicht als ein neuer 
Geistzustand beobachtet werden kann, der relativ ruhig sowie beweg-
lich ist. Hierdurch wird die Konzentration ein psychologisches Problem, 
das kein Anfänger lösen kann. Was wusste ich aber über die Proble-
matik der geistigen Entwicklung? Ich fand den mystischen Weg und in 
meiner natürlichen Unwissenheit begriff ich, daß man sämtliche Glieder 
sofort aufnehmen muss. In der ersten Phase jedoch, geht es darum, 
sich  durch  die  sittliche  Disziplin  aus der  natürlichen  innerlichen 
Verdorbenheit zu erheben und die technisch-mentale Arbeiten für die 
Zeit zu verlegen, wo im Chela aus den sittlichen Voraussetzungen Se-
ligkeitsgefühle  aufzutauchen beginnen.  Das alles  konnte  ich  damals 
leider nicht wissen und vielleicht hatte ich ein sehr gutes Genie, wenn 
ich kompromisslos  die  Sittenbemühungen zu den mentalen Arbeiten 
zugab, deren Ergebnisse ich aber überhaupt nicht akzeptierte ... "

Hinweis: Welche Art der Konzentrationsbemühung zur Erlangung der 
Stufen Dharana, Dhyana und Samadhi in den jeweiligen Phasen anzu-
wenden ist, wird von einem spirituellen Meister vorgegeben. Meist han-
delt es sich dabei um eine Kombination von großflächiger Stütze ver-
bunden mit einem oder mehreren mit Punkten im Körper oder außer-
halb davon und mit Einbeziehung von feinem Pranayama. Dies alles 
gehört  zur  Vollendungsphase.  Hat  man  die  Konzentrationsfähigkeit 
erworben,  so  erlernt  und  beherrscht  der  Praktizierende  zahlreiche 
Techniken, die einen blitzschnellen Einstieg ermöglichen, wodurch er 
mehrere Aktionen gleichzeitg in unterschiedelichen Sphären ausführen 
kann. Dies wird symbolisiert durch  die vielarmigen Darstellungen von 
Buddhas oder Göttern (z.B. Tanz des Shiva). 

Zur Erinnerung:

Die Konzentrattionsfähigkeit ist die wertvollste aller Fähigkeiten, 
alle anderen sind dagegen wertlos. Sie funktioniert auch im Tod.

345 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der Trikaya?
Dies ist ein Begriff aus dem tibetischen Buddhismus und bedeutet die 
Vereinigung und Manifestation von 3 Realisationen im Menschen, die 
sich gegenseitig durchdringen und gleichzeitg präsent sind. Der Thera-
vada Buddhismus bietet uns keine explizite Lehrrede dazu, deshalb ist 
dieses Kapitel eingefügt, auch wenn die Zielsetzung dieses Buches nur 
bis ans 4. buddhistischeh Jhana reicht. Es sollte zusammen mit dem 
Kapitel "Vajrayana" gelesen werden. 

Was sind diese 3 Körper oder Wesenszustände?
Da ist  der  Dharmakaya als erste Realisation, allgemein bekannt als 
Buddha-Zustand.  Die  nächste  "Schicht"  ist  der  Sambhogakaya,  der 
Gefühlskörper  oder  Körper  der  Energien.  Die  äußere,  sichtbare und 
materiell  manifestierte Schicht ist der  Nirmanaykaya.  Alle 3 ergeben 
den Trikaya. 

Da die Tibeter andere Begriffe verwenden als z.B. Yoga oder die Sam-
khya-Philosophie,  hier  eine kurze Gegenüberstellung:  Akasha ist  der 
Raum, Purusha ist Klares Licht und die wahre Natur des Bewußtseins, 
Prana ist Energie (siehe dazu auch Kapitel "Wie ist der Kosmos struk-
tuiert?"). Alle 3 sind unbegrenzt, unzerstörbar und außerhalb von Zeit 
und  Raum und  ohne  jeglicher  Phänomena,  daher  auch  LEERHEIT 
genannt.  Diese  Leerheit  ist  nicht  Nichts,  sondern  die  einzige  feste 
Grundlage von allem. Bei der Energie unterscheiden tibetische Schulen 
3  Formen:  Dang als  kosmische,  grenzenlose,  unbegrenzte  Energie. 
Rolpa als eigene Energie im pranischen Körper und im Denkprinzip als 
lebendiges Bild, was sich auch real manifestieren kann.  Tsal als Mix 
von eigener Energie und externer (kosmischer) Energie, welche Reali-
täten erzeugen kann und sich in gegenseitiger Abhängigkeit manifest-
ieren. Dang in Verbindung mit Phänomena ist in der materiellen Welt 
bekannt als elektro-magnetische Kraft, währed Gravitation nur einpolig 
ist. Die 3 Energieformen sind nicht zu verwechseln mit den 3 Gunas, 
welche Zustände des Tagesbewußtseins charakterisieren.

Der Trikaya und die tibetische Doktrin in der allerkürzesten Form
Zerstört man die Bindungen zur Welt bzw. löst sie auf, dann kann man 
alles als  Energie wahrnehmen (spüren).  Mit  Nicht-Mehr-Denken ver-
schwindet das Tagesbewußtsein und die Dualität verschwindet in der 
auftauchenden Leere, sie ist  das sicherste Mittel  zur Zerstörung des 
Ego und zum Erwerb von Weisheit. In der Leere taucht dann das Klare 
Licht auf,  damit  ist  der  Buddha-Zustand  (Dharmakaya)  erreicht.  In 
diesem Zustand  erfährt  man  Dang,  die  grenzenloses  Energie.  Sub-

346 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

jektivität  und  Objektivität  gibt  es  nicht  mehr.  Ist  man  von  allen 
dualistischen Bindungen befreit, kann man die Form der eigenen Ener-
gie  ändern.  Man  kann  jetzt  mit  dem Buddha-Zustand  die  3  Körper 
erlangen,  indem man  sich  in  diesen  manifestiert.  Der  Dharmakaya, 
Samboghakaya  und  Nirmanakaya  korrespondieren  mit  Dang,  Rolpa 
und  Tsal.  Dharmakaya  ist  Dang,  formlos  und  unbegrenzt.  Alles  ist 
gleichzeitig bzw. außerhalb von Zeit und Raum. Bekannt als Buddha 
Vairocana.  Sambhogakaya ist Rolpa, der Körper von Licht und voll-
kommener  Schönheit,  auch als  Buddha Amitabha bekannt.  Mit  dem 
Sambhogakaya kann nur  der  in  Kontakt  treten,  die  ihn  auch  sehen 
kann.  Nirmanakaya  ist  Tsal. Bei  der  Realisierung  des  Buddha-
Zustands  wird  man  im  eigenen  Körper  wiedergeboren  und  dieser 
transformiert (teilweise mit "feurigen" Prozessen begleitet) sich in den 
Nirmanakaya,  der  Körper  mit  dem  spiegelglatten  Denkprinzip  oder 
überhaupt  ohne  Denkprinzip.  Ein  Bodhisattva  oder  ein  spiritueller 
Meister erscheinen und lehren im Nirmanakaya, wodurch sie Kontakt 
mit Lebewesen aufnehmen können. Ein Mystiker (Bodhisattva) höherer 
Ordnung  kann  nach  Belieben  mit  den  3  Körpern  in  verschiedenen 
Welten parallell agieren.

Der  Regenbogenkörper  ist  ein  Phänomen,  das  während  oder  kurz 
nach dem Sterbeprozeß auftreten kann, dabei löst sich der Nirmana-
kaya in den Samboghakaya auf und dieser dann in den Dharmakaya. 
Für  die  Zurückgebliebenen  ist  das  ein  Zeichen  der  allerhöchsten 
Realisation. Die Energieformen Tsal und Rolpa kehren in den Zustand 
Dang zurück. Meist bleibt nach diesem Sterbeprozeß nichts oder nur 
Haare und Nägel zurück. Anders gesagt: Dabei lösen sich die 5 myst-
ischen Elemente (Dhyani-Buddas) des Adepten in  Energien auf  und 
übrig  bleibt  ein  "Vajrakaya"  als  Repräsentant  des  Absoluten.  Die 
höchste Form des Abgangs besteht jedoch darin, daß der Adept beim 
allerletzten karmischen Impuls,  so wie er ist,  samt Kleidung, einfach 
"hinübergehen" kann.

347 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Maro? 
Das ist das kosmische Negative, personifiziert dargestellt als Maro im 
Buddhismus, Satan im Christentum und im Hinduismus als Ravana. Er 
ist der  ständige Gegenspieler eines aktiven Bodhisattvas und  Feind 
des Geistigen. 

Er manifestiert sich u.a. in den Asuras und tritt besonders gerne in das 
Gehirn von Menschen mit Macht und Einfluß ein, erkennbar an zyn-
ischer Intelligenz. Seine Macht reicht bis hinauf zu den Blauen Göttern, 
vom Übersamsarischen ist er ausgeschlossen. Er denkt nicht und be-
sitzt die gleiche Intelligenz wie der "Gottschöpfer". In jedem Menschen 
ist er der Trieb, der versucht, jede mystischen Fähigkeit als geistigen 
Aufstieg  zu unterbinden.  Er  kann auf  der  unterbewußten Ebene mit 
ande-ren Menschen Kontakt aufnehmen und sie benutzen, um einen 
Adep-ten zu Fall zu bringen. Und wenn es nicht anders geht, benutzt er 
auch andere Sangha-Mitglieder,  die nicht erkennen, warum sie dazu 
angestiftet wurden. Er verdreht erfolgreich den Sinn oder die Bedeut-
ung von Schriften, zerlegt alles in Details, widerspricht gerne und argu-
mentiert "mit der Bibel" - daher der Spruch "der Teufel liegt im Detail".  
Auf  höheren  Ebene  "beauftragt"  er  den  Adepten  mit  einer  Aufgabe 
(meist mit irgendeiner Macht verbunden), wodurch dieser vom großen 
Ziel  weggelock  wird.  Und  wenn es  nicht  anders  geht,  greift  er  den 
"Überbringer von Licht" an und schlimmstenfalls instigiert er zum Töten. 
Seine direkte Anwesenheit ist am schwefeligen Geruch erkennbar.

Ist das Gesamtkarma eines Volkes schlecht, dreht das sich das "mind-
set" (Ansichtenkomplex) der Eliten hin zu Diktatur, Tyrannei, Korruption 
und Unrecht. Je weniger Sittlichkeit in den Menschen, desto größer die 
Macht  des  Maro.  Seine  größte  Waffe  nach  außen  hin  ist  die  Ver-
drehung von Bedeutungen und Wahrheiten durch Zynismus, Boshaftig-
keit,  Fake  News,  Häme  oder  Sturheit.  Der  Materialismus  ist  sein 
angestammtes Königreich. Und er fungiert als "Hüter der Schwelle" als 
letzte Barriere für den Schüler vor dem Übergang in die Transzendenz. 
Es ist dies ein letztes Aufbäumen des Triebhaften im Menschen. Dort 
liegen  viele  "Totenschädel".  Zum Überqueren  dieser  Barriere  ist  ein 
echter  Guru  höchst  hilfreich,  hat  man  den  nicht,  stehen  hoffentlich 
Mahasiddhis oder Unsterbliche bei.

Nur  weil  man Maro nicht  sieht,  darf  die  strebende Person  ihn  nicht 
unterschätzen.  Das  Erlernen  von  Nein-Sagen  gegenüber  weltlichen 
Verlockungen  (auch  gegenüber  den  kleinen,  unbedeutenden),  die 
Selbstbeobachtung und Metta sind eine wirksame Schutzmaßnahme.

348 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist ein Gedanke?
Ich denke, also bin ich. 

Jeder  kennt  diesen  berühmten  Satz.  Aber  was  ist  ein  Gedanke 
wirklich?  Was  sind  seine  Merkmale?  Wie  entstehen  Gedanken,  wo 
gehen sie hin, wer oder was erzeugt sie? Sind Gedanken lebens- und 
schicksalsbestimmend oder folgelos? Zuerst eine Defintiion vorweg:

Ein Gedanke ist  eine in sich geschlossene (pranische) Energie-
einheit, die im Denkorgan (Denkprinzip) im Kopf eines Menschen 
erzeugt wird, dort verweilt und verschwindet. Er transportiert "In-
halte" und als Energieeinheit unterliegt er physikalischen Regeln. 

Diese Definition bedarf einer Untersuchung, Erklärung und Erläuterung. 
Wir wollen zuerst ein paar Fakten zusammentragen, welche jeder von 
uns feststellen und bestätigen kann, wenn er in aller Ruhe sich selbst 
beobachten  könnte.  Damit  ein  Gedanke  entsteht,  er  im  Menschen 
wirken kann und er dann beobachtbar ist, sind mehrere Faktoren er-
forderlich. Diese sind:

Das Gedankenerzeugende (Verursacher) 
Der Ort, wo der Gedanke erzeugt wird
Die Energie, mit der der Gedanke versorgt wird
Der Inhalt des Gedankens.
Der Beobachter, der erkennt, daß gedacht wird
Der Mensch, der dem Gedanken gehorcht

Die  "physikalischen"  Eigenschaften  eines  Gedankens  oder  einer 
Gedankenfolge werden etwas später beschrieben. 

Allgemeine Betrachtung
Es  gibt  in  Neurologie  und  in  der  Psychologie  verschiedene  Defini-
tionen,  die  sich  hauptsächlich  auf  die  festellbare  Wirkung beziehen, 
also auf die Reaktionen (Aktivitätsmuster) des Erzeugers eines Gedan-
kens  bzw.  einer  Summe  davon  (Gedankenfolge)  in  einer  gewissen 
Gehirnpartie. Man benutzt dazu Verfahren wie Elektroenzephalografie 
(EEG), die Magnetenzephalografie (MEG), die Positronen-Emissions-
Tomografie (PET) oder Magnetresonanztomografie (MRI). Die Erkennt-
nisse ergeben, daß Denken das Resultat chemischer und elektrische 
Aktivität  der  Nervenzellen  in  feststellbaren  Gehirnregionen sei.  Aber 
das erklärt nicht das "Produkt Gedanke" an sich und auch nicht, daß 
man willentlich anders Denken kann. Neuronen sind weder englisch, 
chinesisch, arabisch noch sonstwas. Da aber der Mensch in unzähligen 
Sprachen denken und Aufgaben lösen kann, kann der Gedanke nicht 

349 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

materieller Natur sein. Andere Wissenschaftler meinen, Denken sei ein 
"geistiger"  Prozeß  –  falsch,  es  ist  ein  mentaler Prozeß.  Der  Geist 
beobachtet diesen mentalen Prozeß. Die Psychologie verbindet oder 
erklärt  gerne  Gedanken  mit  kognitiven  Fähigkeiten.  Dies  alles  ist 
deshalb unbefriedigend, weil eine wissenschaftliche Definition und Er-
klärung "was ist  ein Gedanke wirklich?" weiterhin ausbleibt;  also ein 
ungelöstes Rätsel der Wissenschaft. Doch die Geisteswissenschaft des 
Ostens ist da viel tiefer eingedrungen mithilfe der analytischen Selbst-
beobachtung und kann das Phänomen "Gedanke" gut erklären.

Kann man mit Gedanken Roboter steuern?
Bislang noch nicht. Was man aber kann, Robotersenoren auf Signale 
der Augen- oder anderer Muskelbewegungen, die dieser dann umsetzt. 
Meistens ist es dabei das Default-Signal "falsch" oder "stopp", damit 
der Roboter aufhört, unerwünschte Dinge zu tun. Man kann zwischen-
zeitlich auch mittels BCI (brain-computer-interfaces) Gehirnwellen inter-
pretieren und dem Roboter  daraufhin ein passendes Signal  senden. 
Beides  bedarf  aber  ein  Training  des  Roboters  und  des  Bedieners, 
dessen Gehirnwellen gemessen und interpretiert werden müssen. Erst 
danach funktioniert eine Steuereinheit am Kopf. Bislang ist das nur bei 
ganz einfachen Steuerungen gelungen.  

Ist Denken folgenlos?
Nein, gerade das Denken erzeugt Ursachen und neue Realitäten. Das 
laufende Denken ist  ein mentaler  Energiestrom,  der  magische Wirk-
ungen hat. Mit einer Zeitverzögerung realisieren sich diese mit gleicher 
Qualität früher oder später in der materiellen Welt, die sich zuvor in der 
Mentalwelt  (citta-kasha) formiert  haben.  Durch Unwissenheit  ist  dem 
Menschen egal,  was er denkt.  So wundert  er sich,  warum nicht  nur 
individuelle sondern in Summe auch globale und nationale Zustände 
ein "stures" Eigenleben haben. 

Was ist der Gedanke? 
Wir stellen fest, daß es sich dabei um eine Energiepaket handeln muß, 
weil  der Gedanke ein Prozess ist,  der entsteht,  verweilt  und vergeht 
(verfliegt). Es gibt starke Gedanken, schwache Gedanken, Gedanken-
folgen, immer wiederkehrende Gedanken, klebrige Gedanken, chaot-
ische  Gedanken,  impulshafte  Gedanken,  Gedanken als  Geistesblitz, 
Einfälle usw. Gedanken sind im inneren Sinn des Mensch feststellbar 
als eine Stimme (akustisch) oder als Bild oder Bildfolgen (visuell) mit 
oder ohne Ton. Man kann also sagen, es handelt  sich um 1- bis 3-
dimensionale Wellenmuster, also eine kurze oder lange Frequenzfolge, 
deren  Bandbreite  variieren  kann.  Jeder  kann  seine  Gedanken  samt 
Inhalt  durch  Selbstbeobachtung  feststellen,  Laborgeräte  können das 

350 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

nicht. Alle Gedanken werden vorwärtsgetrieben, niemals rückwärts. Die 
Lehren des Osten wissen, daß diese treibende Kraft Prana ist. Hat der 
Mensch  kein  Prana,  dann  ist  er  eine  Leiche.  Prana  ist  die  Primär-
energie im Universum und überall vorhanden. Der Mensch erzeugt aus 
Nahrung Prana und atmet sie über die Luft ein. Das Denken ist ohne 
Prana nicht möglich. Auch wenn ein Mensch gestorben ist, kann er 
danach im Bardo weiterdenken und mit den Gedanken schneller als 
Licht reisen, denn auch dort ist Prana vorhanden.

Wo findet das Denken statt?
Dazu hat der Mensch ein Denkorgan (Chitta oder Denkprinip), es ist 
eine  feinstoffliche,  gasartige  Komponente  im  Menschen  mit  Sitz  im 
zentralen  Teil  des  Gehirns.  Das  Denkprinzip  ist  dort  nicht  festge-
schraubt, denn ein Yogi höherer Stufen kann das Denkorgan verlegen. 
Ohne dieser Komponente kann der Mensch weder denken noch eine 
Sinneswahrnehmung  haben  (siehe  Kapitel  "Was  ist  der  Mensch?"), 
denn  alle  Wahrnehmungen  laufen  über  eine  Zentrale,  nämlich  dem 
Denkorgan.  Ist der Mensch mental zerrüttet, chaotisch, unkonzentriert 
und ohne Selbstbeobachtung, dann können fremde Einflüsse astralen 
Charakters über das Denkorgan in den Menschen eindringen und ihn 
als  Futter  benutzen  -  beobachtbar  als  Zerstreutheit  bis  hin  zur  Be-
sessenheit. 

Wie entstehen Gedanken? 
Erstens als Reaktion auf Sinneswahrnehmung und Wiederkauen von 
Erinnerungen,  zweitens  durch  logisches  Denken,  drittens  als  innere 
Impulse aus dem Unterbewußtsein und viertens als "Einfälle". Im Denk-
prinzip werden aufgrund dessen Wellen erzeugt und als Worte oder als 
Bild,  mit  oder ohne Ton, wahrgenommen und können Empfindungen 
auslösen.  Je  besser  die  Selbstbeobachtung  desto  deutlicher  deren 
Wahrnehmung.  Aufgrund  mangelnder  Unterscheidungsfähigkeit  ent-
steht eine Identifikation mit den Gedanken und so ist der Mensch da-
von überzeugt, seine Gedanken sind sein Ich. Also tut er, was ge-
dacht  wird. Das  Ändern  des  Gedankenflußes  ist  nicht  leicht.  Der 
Mensch denkt ununterbrochen, nur im Tiefschlaf nicht.  Der Gedanke 
entsteht, wir nehmen ihn deutlich oder unscheinbar wahr, wir reagieren 
oder  reagieren  nicht  und  der  Gedanke  verfliegt  bzw.  läuft  aus,  weil 
bereits  ein  neuer  Gedanke  entsteht.  Zwei  Gedanken  können  nicht 
gleichzeitig  existieren.  Unser  emotionaler  und  mentaler  Zustand  als 
Energiereservoir bestimmt die psychisch-physikalischen Eigenschaften 
wie die Färbung (Frequenz), das Energiepotential  (Ladung), die Um-
laufzeit im Raum und das Gewicht (Masse) des Gedankens. 

351 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wohin geht ein Gedanke?
Als ein Energiepäckchen, das eine eindeutige Identifikation zu seinem 
individuellen Erzeuger hat, verläßt dieses den Körper über das Gehirn 
und Kraft seines Energiepotentials kreist er satellitengleich Raum um 
das Gravitationszentrum seines Erzeugers und tritt irgendwann wieder 
in diesen über den Atem ein,  sozusagen als Beipack zur inhalierten 
Luft. Die daraus entstehenden Folgen nennen wir Schicksal. Das Aus-
treten der Gedanken aus den Köpfen können Mystiker als kleinen lo-
dernden Feuerkranz im Astralen sehen. Gedanken können je nach ihrer 
Intensität einen "Eindruck oder Abdruck" (Samskara) erzeugen und im 
Gedächtnis abgelegt werden.

Wird der Mensch bestimmt vom Denken?
Ja, er wird enorm bestimmt vom Denken. Wenn man genau hinschaut, 
wird  jede  Aktion,  jede  Handlung  des  Menschen  vor  Ausführung 
gedacht, was meist blitzschnell erfolgt. Das Denken repräsentiert eine 
subjektive Realität in Menschen, so wie er sie sieht oder sehen will. 
Deswegen auch die vielen Uneinigkeiten. Das Denken ist das "Him-
melreich" des Menschen. Doch das Denken limitiert  die Objektivität 
und  verhindert  den  überweltlichen  Intellekt.  Mit  Denken  legt  man 
niemals das Bewußtsein frei, denn gerade das Denken bildet eine 
unüberwindbare Mauer. Wäre das so, dann könnte man einfach durch 
rechtes Denken den Buddha-Zustand erlangen.

Zusammenfassung der metaphysischen Eigenschaften und Merk-
male eines Gedankens. 
Die Merkmale sind hier in 3 Kategorien unterteilt: 
A) Einfach feststellbare Merkmale
B) Tiefer versteckte Merkmale
C) Schicksalshafte Merkmale

A1: Ein Gedanke ensteht, verweilt und vergeht. Er ist also ein irrever-
sibler Prozess. Man kann ihn nicht festhalten.

A2: Zur Entstehung eines Gedankens bedarf es einer Zündung, eines 
Auslösers.  Ein  Auslöser  kann  sein:  Reaktion  auf  Sinneswahrnehm-
ungen,  durch  logisches  Denken,  mechanisches  Denken,  durch  das 
Ego, durch innere Impulse und "Einfälle". Die Auslöser bestimmen den 
Inhalt  (Schwingung).  Auslöser  und Gedankenerzeuger sind  un-
trennbar miteinander verbunden (siehe B15). 

A3: Der einzelne Gedanke ist materialistsch nicht feststellbar, weder 
von innen (Sonde) noch von außen her. Nur eine Gedankenfolge kann 
als energetische Aktivität im Gehin beobachtet werden

352 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

A4: Ein Gedanke kann revolvierend sein, sich in einer Schleife als Ge-
dankenfolge wiederholen. Der "Wiederholer" ist aber immer ein neuer 
Gedanke (meist rechthaberischer Natur).

A5: Der  Ort des Denkens bzw. des Geschehens ist das  Denkorgan 
oder Denkprinzip, auch bekannt als Chitta (sanskrit). Doch was ist das 
Denkorgan?. Es ist nicht das Bewußtsein, denn dies ist der unbeteiligte 
Beobachter. Das Denkorgan sitzt im Zentrum des Gehirns. Das Denk-
organ ist eine feinstoffliche, gasige Komponente, und fungiert auch 
als Spiegel. Das Denken ist ein mentaler Prozeß. Das Denkorgan ist 
von  Natur  aus  inaktiv,  es  wird  erst  durch  gewisse  Ereignisse  oder 
feinstoffliche Komponenten (Ego) im Wesen Mensch aktiviert.

A6: Ein Gedanke kann stark oder schwach sein, also hat er ein Ener-
giepotential, das als Vorwärtstrieb funktioniert.

A7: Die Qualität (Charakter) eines Gedankens wird generell bestimmt 
durch die Stimmung.  Es ist  aber möglich,  willentlich die Stimmung 
durch entsprechende Gedanken zu beeinflußen. Allgemein kannn die 
Qualität des Gedankens  hell  (fröhlich-freudig, leicht,  wohlwollend, er-
hellend,  positiv,  sachlich)  oder  dunkel  (depressiv,  toxisch,  recht-
haberisch,  schwer,  böse,  negativ)  sein  -  mit  allen  Schattierungen 
zwischen dem Dämonischen und dem Göttlichen. Der Inhalt ergibt sich 
aus dem auslösenden Moment. Qualität und Inhalt bilden die Masse 
eines Gedankens.

A8:  Ein  Gedanke  kann aus  dem Mensch  heraus  selbst  oder  durch 
Fremdeinwirkung im Denkorgan entstehen. In beiden Fällen wird er als 
Eigenprodukt bewertet. Die Auslöser sind weiter unten beschrieben.

B9: Ein Gedanke ist nicht teilbar. Nur eine Gedankenfolge kann unter-
brochen (abgeschnitten) werden.

B10: Die Resultate des Denkens entstehen als  Wellenmuster. Diese 
Resultate  können  vom  inneren  Beobachter  als  Gedanken  in  Wort 
(Stimme) sein,  als  Bild oder als Bildfolgen oder als Frequenzmuster 
(z.B.  Töne,  Geruch,  Taktile  etc.)  erkannt  werden.  Auch alle  dazuge-
hörigen Feinheiten (unendlicher Auflösungsgrad) werden "abgebildet".

B11: Ist die Welle im Denkorgan entsprechend energetisch, so hinter-
läßt  sie  einen  Eindruck  (Samskara),  welcher  auch  im  Gedächtnis 
gespeichert wird.

353 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

B12:  Die  Energie  eines  Gedankens  ist  nicht  elektromagnetisch, 
sondern pranisch (siehe weiter unten), Erst die Bewegung (Vibration) 
selbst bewirkt elektromagnetische Spuren. 

B13: Der Gedanke ist eine Welle und ein pranisches Energieteilchen, 
vergleichbar mit einem Photon.

B14: Der Gedanke ist schneller als Licht. Er kann ohne Zeitverzöger-
ung an einen anderen Ort sein. 

B15: Jeder Gedanke ist untrennbar mit dem Ego seines Erzeuger ver-
bunden,  er  besitzt  eine  Identifikation.  Kein  Ego  bedeutet  kein  Ge-
danke und keine Rückkoppelung (C17-C21).

B16: Gedanken werfen das natürlich-spiegelhafte Denkorgan in Wellen 
und vernebeln daher  das  reine,  objektive  Beobachten.  Gedanken 
können sogar Sinneswahrnehmungen ausschalten.

C17: Ein Gedanke verschwindet oder vergeht indem er aus dem Kopf 
des Menschen als Energiepäckchen austritt. Wäre da nicht das Ego, 
dann gäbe es keinen Adressaten, das Energiepäckchen würde in das 
kosmische Energie-Reservoir zurückkehren.

C18:  Durch  den  Austritt  des  Energiepäckchens  verringert  sich  das 
psychische Energiepotential des Menschen (Energie-Reduktion). Die-
ser  Verlust  wird  über  den  Atem  (Prana)  wieder  ausgeglichen.  Ein 
Mensch, der viel denkt, kommt über ein gewisses psychisches Energie-
niveau nicht hinaus.

C19: Der Gedanke als energetisches Päckchen kreist nach dem Aus-
tritt satellitengleich im astralen Kontinuum in unterschiedlichen Bahnen 
und kehrt irgendwann zu seinem Ursprung zurück.

C20:  Das  Energiepäckchen tritt  in  den  Menschen  über  den  Atem 
absolut zielsicher  wieder ein und erzwingt die Wiederherstellung der 
Neutralität (Equilibrium) der ursprünglich verwendeten Energie. Da der 
normale  Mensch  dies  nicht  beobachten  kann,  kommt  es  zu  neuen 
Reaktionen und die Folgen bilden das neue Schicksal. 

C21:  Das  Austreten  der  Gedanken  (Energie-Päckchen)  und  der 
Wiedereintritt  sind  ein  ununterbrochener  Kreislauf, solange  es  ein 
Ego gibt. Merkmal 17-21 bestätigt das Energieerhaltungsgesetz.

354 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Wie ist der Kosmos strukturiert?
Der  Kosmos  besteht  nach  den  Erkenntnissen  der  Mystiker  aus  3 
verschiedenen Kontinui, die sich gegenseitig durchdringen. Diese sind 

a) das transzendentale Kontinuum, 
b) das Feinstoffliche Kontinuum und 
c) das Materielle Koninuum.

Das  Transzendentale  als  geistige  Welt  ist  unbegrenzt  und  unver-
änderbar und besteht aus dem Absoluten (purusha) und aus der Natur 
(pakriti).  Dieses Kontinuum ist im Vergleich zu den anderen wie ein 
fester  Boden,  von dort  aus kann man das Wirbeln und Strömen im 
Kosmos  beobachten.  Die  Natur  besteht  aus  Raum  (akasha)  und 
Energie (prana). Erst wenn die kosmische Spannung in Akasha und in 
Prana gestört wird, entstehen Vibrationen und Wellen und initiieren so 
die  Genesis.  Dargelegt  in  der  Samkhya-Philosphie.  Das  materielle 
Kontinuum, das durch Geräte und durch den Menschen ertastbar ist, 
kennen  wir  gut.  Das  feinstoffliche  Kontinuum  ist  derzeit  noch  weit-
gehend unbekannt, obwohl die Quantenphysik dies durch die "spooky 
effects"  ansatzweise  erkannt  hat  und  die  Psychologie  durch  experi-
mentellen oder quasi-experimentellen Vorgehen psychische Prozesse 
und damit eine "andere Welt" bestätigt. Die Quantenphysik ist an der 
Schwelle  zwischen  materiellem  und  feinstofflichen  Kontinuum  ange-
kommen.
Die wahren Grundbausteine der feinstofflichen und materiellen Kontinui 
sind die mystischen Elemente, welche sich zu allerest im Schöpfungs-
prozess bilden und aus dem Einfluß der Energie (prana) auf den Raum 
(akasha) sich gebildet haben. Erst deren Ballungen und Anhäufungen 
ergaben, und ergeben sich noch, die Phänomene. Die Astrophysiker 
kennen inzwischen "dark matter" und "dark energy" als Effekt im kos-
mischen Raum, sie können diese weder direkt beweisen noch unter-
suchen.  Die  Gestirne  "schwimmen"  in  diesem Raum und in  diesem 
Leerraum gibts es auch "schwarzes" Licht, was in den höheren Jhanas 
erkannt wird. Die Sinne des Menschen erfassen nur einen Bruchteil des 
universellen  Freqzenzspektrums.  Für  die  Mystiker  ist  das  materielle 
Universum nur eine Projektion des Feinstofflichen. Wer dort manipu-
lieren  kann,  erzeugt  Effekte  im materiellen  Kontinuum.  Der  Mensch 
muß  zuerst  etwas  "erdenken"  bevor  es  sich  "materialisieren"  kann: 
anders gesagt  zuerst die Projektion, dann die Kraft, dann das Er-
gebnis. Die  Naturwissenschaftler  werden  irgendwann  das  zweite 
Kontinuum, das Feinstoffliche, mit neuen Geräten oder Meßmethoden 
entdecken und beweisen können. Aber am einfachsten geht es, wenn 

355 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

sie das "Labor" im eigenen Wesen ausgraben und lernen die Sinne zu 
"verschieben oder kalibrieren".

Hinduistische bildliche Darstellung von Maya, der großen Illusion der 
Phänomena im Kosmos

(A. Einstein: „Alles nur ein Wirbeln von Energien“)

356 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist ein Schulgelehrter?
Schulgelehrte  (Scholastiker)  sind  Personen,  die  die  Schriften  des 
Buddhismus,  des  Yoga oder  des  Christentum detailliert  studiert  und 
Praxis  zur  Durchführung  von  Zeremonien  sowie  zur  Wiederholung 
(Präsentation)  des Gelernten erworben haben.  Dies ist  strukturiertes 
Wissen – im Gegensatz zur Weisheit von wahren spirituellen Meistern. 
Eine Zusammenfassung der Unterschiede gibt es am Kapitelende

Das  strukturierte  Wissen  im  Schulgelehrtentum  ist  überprüfbar  und 
kann mit einem Zertifikat versehen werden, während das Erfahrungs-
wissen nur von einem spirituellen Meister überprüft werden kann. Das 
struktuierte Wissen wurde von anderen vorher niedergeschrieben. Sind 
darin versteckte Fehler, so kann der Schulgelehrte sie nicht erkennen. 
Schulgelehrte sind erkennbar an den standardisierten Vorträgen und 
Zeremonien.  Wenn  alle  dasgleiche  sagen,  kann  man  nichts  falsch 
machen (das ist auch in der klassischen Wissenschaft so). Sie haben 
auf  jede  Frage  ein  passendes  Schriftzitat  verfügbar  und  wenn  man 
nachbohrt,  übergehen sie einfach die Frage (gehört zur rhetorischen 
Ausbildung).  Schulgelehrte sind die Theologen, Priester, Lamas, Rin-
poches, Geshes etc., also Absolventen von Ausbildungsschulen ihrer 
Tradition. Sie lernen das wie einen Beruf, z.B. wie Heilpraktiker oder 
Lehrer, und üben diesen dann auch aus und sorgen mit dem "Diplom" 
für  die  eigene Existenz und für  die  "Erweiterung des Konzerns"  mit 
gutem Vorsatz.  Der  Schicksalsverlauf  eines  Einzelnen  in  ihren  Vor-
trägen hat nicht oberste Priorität. Sie sind zwar tugendhaft, aber un-
fertig.  Sie  sind  keine  spirituellen  Meister,  sie  sind  in  der  Falle der 
"Missionierung" steckengeblieben oder einfach zufrieden mit dem Er-
reichten.. 

Wer sich viel Literaturwissen aneignet, kann andere beeindrucken, aber 
er hat keine mystischen Fähigkeiten erworben und hat nicht die Weis-
heit aus der Leere kommend, deshalb macht eine solche Peson immer 
Fehler, wenn es um praktische Erklärungen (wie funktioniert was und 
warum?) aus der Welt des Psychischen und Transzendenten geht. Wer 
aber solche Fähigkeiten hat, spricht, erklärt oder handelt im Lichte der 
Wahrheit,  er  verfügt  über  "empirisches  und  lebendiges  Wissen". 
Das angelernte Wissen geht im Augenblick des Todes verloren, auch 
der gebildetste Mensch nimmt nur das mit, was er überwunden und in 
seine Struktur eingebaut hat. Blickt man zurück auf die vielen Großen 
im Geistigen, dann sieht man, daß so gut wie keiner, der je eine Reli-
gionsuniversität besucht hat, dann daraus als Buddha hervorgegangen 

357 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ist.  Im  Gegenteil,  die  Hochschule  des  Geistes  ist  eine  geistig-
mystische  Praxis. Sogar  ein  Analphabet  könnte  die  Buddha-Natur 
erwerben  (siehe  Eingangszitat  von  Vivekananda  in  der  Anlage 
"Meditation  und  Konzentration").  Das  viele  Wissen  verhindert  das 
Entstehen notwendiger mystischer Fähigkeiten, der Scholastiker sagt 
sich: "Wozu dies geistige Training? Ich weiß ja schon alles. Wozu mich 
bis ins Kleinste selbst-beobachten". Aber kann ein Scholastiker auch 
z.B.  "räumlich  sehen"  oder  bei  den Göttern  ein  und ausgehen,  den 
Bardo erforschen, seinen Tod bestimmen, Zustände induzieren, seine 
Reinkarnationsreihe einsehen oder einen Schüler geistig überwachen? 
Die Aufgabe eines Erleuchteten ist es, nach Festigung seiner geistigen 
Vollkommenheit  a)  andere  Menschen auf  dem Entwicklungspfad  bis 
nach ganz oben zu begleiten, damit das Wissen zur geistigen Praxis 
mindestens an einen Menschen weitergegeben wird, und oder (b) in 
Abgeschiedenheit all die schlimmen Defekte der Menschheit und Gifte 
der Sadisten auszugleichen, damit das Geistige in ihnen nicht vollends 
verschwindet. Ein solcher, also ein wahrer Guru, lebt immer außerhalb 
der bevormundenden Grenzen einer Organisation. Durch karmisches 
Guthaben und eigener Sehnsucht findet oder trifft man ihn. Das Wissen 
über den Entwicklungsweg im Buddhismus kann man sich ohne Guru 
aneignen,  doch  es  muß immer  durch  eine  Praxis  bestätigt  werden, 
denn erst diese erhellt, motiviert und vieles erklärt sich dann von selbst. 

Fazit: Quantität versus Qualität
Strukturiertes (sachliches)  Wissen  aus  Schriften  kann  man  ohne 
jeglicher geistiger Praxis lernen, es läßt sich überprüfen, vortragen und 
in Zeremonien verpacken. Daraus ergeben sich "standardisierte" Be-
lehrungen mit ihrer eigenen Logik. 
Erfahrungswissen kommt nur  aus  der  eigenen  empirischen  Praxis, 
man kann es nicht aus Schriften lernen und man kann darüber kein 
Diplom ausstellen. Das gewonnene Erfahrungswissen kann weit über 
das strukturierte Wissen hinausgehen. Erst wenn der Adept die geistige 
Vollkommenheit erlangt hat, ist weiteres Erfahrungswissen übertragbar, 
siehe Kapitel "Die Erbfolge der Lehre".

Auf der nächsten Seite gibt es eine Übersicht bzw. Zusammenfassung 
hinsichtlich der Dharmaverkündigung und -belehrung zwischen Schul-
gelehrtem und einem spirituellen Meister. Doch eine Frage bleibt offen: 
Wo ist ein echter Guru? Brauche ich wirklich einen? Er ist dort oder nur 
da, wo eine Sehnsucht nach einem Ausweg, ein "karmisches Gutha-
ben" oder inneres Kräftepotential vorhanden ist.

358 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gegenüberstellung wichtiger Eigenschaften
 Schulgel. Meister

Hat Schriften studiert und Prüfung abgelegt JA
Hat Schriftenwissen auf geistigem Wege erworben JA
Kann aus den Schriften Abstrakta ableiten JA JA
Kann Vorträge halten und argumentieren JA JA
Argumentiert nur aus eigenen Erkenntnissen teilweise JA
Kann Übungen (Meditation/Konzentration) leiten JA JA
Führt Zeremonien aus (Tsoks, Puja etc.) JA
Unterrichtet nur in traditionseigenem Interior und Dekor JA
Kann Schlüsselwissen mit eigenen Erkenntnissen 
garnieren und erklären

teilweise JA

Kennt Karma und das karmische Gesetz und die 
Schlupflöcher

teilweise JA 

Kann mystische Prozesse erklären JA
Kann wichtige Zusammenhänge und geistige 
Gesetzmäßigkeiten erklären

teilweise JA

Kann die vielen Stufen des geistigen Fortschritts und 
Wachseins benennen und erklären

teilweise JA

Weicht keiner Frage aus teilweise JA
Kann alle Begriffe aus Pali oder Sanskrit auf deutsch 
definieren, kein Zwang zu fremdsprachigen Texten

teilweise JA

Kann in deutsch unterrichten oder in englisch (Lamas) teilweise JA
Ist am geistigen Wachstum seiner Zuhörer interessiert teilweise JA
Kennt das Leben von Bodhisattvas und ihrem Wirken JA JA 
Kann Meditation umfänglich erklären JA JA
Kann Konzentration umfänglich erklären JA
Ist auf dem Entwicklungweg stehen geblieben JA
Hat die geistige Vollkommenheit erreicht JA
Hat die Macht des Einweihungsgebers JA
Kann Zustände induzieren und Schüler überwachen JA
Erkennt die (subtilen) Anhaftungen bei anderen JA
Ist an keine Tradition oder Hierarchie gebunden JA
Ist an die Menschheit angeschlossen und weiß um ihren 
generellen Zustand und deren Nöte

JA

Kennt auch Methoden und Übungen anderer Systeme JA
Hat mystische Fähigkeiten und Siddhis JA
Kann Schülern im Tod und im Bardo helfen JA
Kann der Menschheit weiträumig helfen Ja
Besitzt Weisheit, sein Bewußtsein kann in der Leere 
verweilen, denkt nicht mehr und irrt nie

JA

Prüft Kandidaten geistig bevor er sie annimmt JA
Kann Schüler vor Fallen warnen JA
Kann Schüler im mystischen Tod helfen JA
Greift bei Bedarf in das Karma eines Schülers ein JA
Missioniert nicht, wirkt nur im regionalen Umkreis teilweise JA
Veröffentlicht Bücher oder Schriften, übergibt Skripte teilweise JA
Verfügt über unermeßliches Wissen (überweltlicher 
Intellekt), spricht nur Wahrheit

JA

359 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Mystik und die mystischen Elemente?

Das Wort Mystik stammt aus dem Griechischen und ist  die Lehre von 
der Verschmelzung des Menschen mit Gott (wie im echten Yoga). Der 
Mensch kann hier als selbstbewußtes Wesen, Gott als transzendente 
Größe  (oder  Qualität)  verstanden  werden.  Die  Definition  der  Mystik 
lautet: Sie ist ein geistiges Entwicklungssystem zum Erreichen der 
geistigen  Vollkommenheit  durch  Umwandlung  der  mystischen 
Elemente im eigenen Wesen mithilfe der eigenen inneren Kräfte. 
Zuerst über die mystischen Elemente und deren Bedeutung.

Die mystischen Elemente
Sie sind in einigen Sutras erwähnt, aber nicht explizit erklärt. Auch als 
Tattvas  oder  Tanmatras  bezeichnet.  Es  sind  die  Grundbestandteile 
jeder  Art  von Form oder Phänomena,  sowohl  grob-  wie feinstofflich. 
Ausgehend vom Ur-Element Akasha (Raum) verdichtet (transformiert) 
sich  dieses  bei  kosmisch-energetischen  Prozessen  in  eigenständige 
Elemente  spezifischer  Eigenschaften  wie  Luft,  Feuer,  Wasser  und 
Erde (Tamas),  siehe "Wie ist  der  Kosmos strukturiert?".  Diese fein-
stofflichen Grundelemente sind die wahren Bausteine der Materie und 
je nach deren Mix ergeben sich die Elemente gemäß dem Perioden-
system. So ergeben die Gase Wasserstoff und Sauerstoff das Wasser. 
Beide Gase sind unsichtbar, gleichweise verhält es sich mit dem myst-
ischen Elementen, erst im Mix bilden sie die fundamentalen Wechsel-
wirkungen. Aus diesen Elementen ergaben sich im Mix die unzähligen, 
faszinierenden Verdichtungen und Formen im Kosmos. Das mystische 
Element  Erde ist keine Blumenerde, sondern ein Synonym für Stabi-
lität, Unerschütterlichkeit und Beharrlichkeit. In der Natur ist Tamas der 
Grundbaustoff der groben Materie. Der Mensch hat ebenfalls alle 5 
Elemente in sich und die Mystik als ein eigener geistiger Weg befaßt 
sich konkret mit deren Rückumwandlung. 

Tamas ist das schwerste, dichteste und dunkelste mystische Element 
unter den Tattvas. Im Menschen ist Tamas das träge, widerspenstige 
Element  in  dessen feinstofflichen Struktur.  Tamas ist  auch im Denk-
prinzip und umhüllt  das Bewußtsein bzw. den Intellekt.  Tamas ist  im 
Gefühl und im Körper, wo es den leeren Raum zwischen den Zellen 
ausfüllt.  Tamas ist der "große Klotz am Bein" bei der geistigen Ent-
wicklung.  Tamas ist u.a. verantwortlich für die Verhinderung oder Zer-
störung  des  Mitgefühls,  des  Egoismus  und  des  Nicht-Erkennens 
(Ignoranz), daß alles zusammenhängt sowie des Nicht-Begreifens der 

360 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Vergänglichkeit  in  allen  Phänomena.  Tamas  besitzt  keine  Helle,  ist 
träge,  schwarz,  verursacht  überall  Unbeweglichkeit  und  stinkt und 
suggeriert  Ruhe  durch  geistige  Passivität.  Richtig  genutzt  dient  das 
Element Erde als ein  Stabilitätsfaktor in geistigen Übungen oder im 
mentalenn Chaos. Wo Tamas ist, gibt es kein Sattva. Alle Systeme mit 
ihren unterschiedlichen Methoden haben (oder sollten haben) als pri-
märes Ziel die  Eliminierung von Tamas durch  Auflösung. Dazu gibt 
es  mehrere  Methoden  und  ein  spiritueller  Meister  weiß,  wie  man 
welche Tamas-Depots beim Schüler auflöst und da sind die tibetischen 
Meister gar nicht zimperlich. Die Auflösung von Tamas in allen Schich-
ten  (physisch,  psychisch  und  intellektuell)  verschlingt  ca.  80%  der 
geistigen Bemühung.

Über die Mystik im allgemeinen
Man geht gemeinhin davon aus, daß alles, was in der Mystik diskutiert 
wird,  imaginäre,  subjektive  Tatsachen sind.  Dennoch ist  Mystik  eine 
praktische Lehre, da sie in der Psychologie des Lebensweges wurzelt; 
das heißt, in abstrakten Faktoren, die aber dennoch das Leben jedes 
Einzelnen prägen. Wer also keine psychologischen Kenntnisse besitzt 
und nicht verdeutlichen kann, daß die  entscheidenden Faktoren die 
Gefühle und mentalen Zustände eines Menschen sind, also etwas 
Unabhängiges oder nur bedingt von äußeren Umständen Abhängiges, 
kann die Bedeutung von Mystik und mystischer Praxis im Allgemeinen 
nicht verstehen. 
Allerdings  ist  Mystik  hinsichtlich  ihrer  Bestrebungen  und  ihrer 
Bedeutung nicht völlig eindeutig. Christliche Mystik enthält mehr Ele-
mente  abstrakten  Idealismus;  orientalische  Mystik  ist  angewandte 
Psychologie.  Doch  im  Begriff  „Mystik“  selbst  müssen  wir  eine 
Lehre suchen, die alle zur mystischen Vollkommenheit führenden 
Verfahren  auf  der  emotionalen  Natur  und  den  in  ihr  widerge-
spiegelten Erfahrungen gründet. In dieser Hinsicht gehört auch Yoga 
zur  Mystik,  die  durch  Druck  auf  das  physiologische  System  den 
Fortschritt hin zu einem mystischen Ziel forciert;  der Buddhismus ist 
nur  insofern  mystisch,  als  er  die  gewöhnlichen Funktionen der 
Emo-tionen  auflöst,  ohne  die  Entwicklung  anderer  Arten  von 
Emotionen anzustreben. 
Was  die  verschiedenen  mystischen  Elemente  in  den  genannten 
Disziplinen  betrifft,  so  ist  die  christliche  und  tibetische  Mystik  die 
eigentliche  Mystik.  Wenn hinter  diesen  Gebeten  und  Gedanken der 
Wunsch  nach  Befreiung  von  den  Lasten  des  elementaren  Lebens-
weges steht, dann gibt es einen Faktor, der entweder zu Ekstasen oder 
zu ekstatischen Erfahrungen führt. Es gibt hier schlichtweg nichts, was 
auf ein System oder eine psychische Erziehung hindeuten würde. Die 
christliche Mystik, die eigentlich eine katholische Mystik ist, geht davon 

361 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

aus,  daß  alle  Zustände  psychischer  Befreiung  von  der  Welt  dem 
Menschen  von  Gott  gewährt  werden  können  und  daß  der  Mensch 
selbst daher in dieser Hinsicht niemals etwas tun kann. Die tibetische 
Mystik  ist, anders als die christliche Mystik, eine  tiefgreifende posi-
tive  Psychologie.  Sie  unterscheidet  sich  von  der  gewöhnlichen 
Psychologie dadurch, daß sie  psychische Faktoren als weitgehend 
vom  Menschen  unabhängige  Faktoren  kategorisiert.  Abhängigkeit 
entsteht  allein  durch  die  Verwandtschaft  dieser  Faktoren  mit  dem 
Menschen. Dieses Konzept beeinflußt selbstverständlich die mystische 
Ausbildung  des  Mystikers  und  seiner  Schüler,  die  sich  bewußt  sein 
müssen,  daß  alle  Phänomene  lediglich  Variationen  des  Höchsten 
Geistes sind, sodaß allein die Wechselbeziehung dieser Phänomene 
die Art der Reaktionen bestimmt, die der Mystiker durch den Willens-
druck entweder  auf  sein  eigenes  Sein  oder  auf  die  Gruppierung 
psychischer  Raumkräfte  hervorruft.  Diese  Einflüsse  verstärken  sich, 
und somit verstärken sich auch die Reaktionen darauf. In den höheren 
Stufen  dieser  mystischen  Entwicklung  kann  man  erkennen,  daß 
Schicksal,  Erfahrung,  die  Fähigkeit,  mit  dem Schicksal  umzugehen, 
sich spirituell zu entwickeln usw. allesamt wirksame Phänomene sind, 
auch wenn gewöhnliche Menschen sie kaum als solche wahrnehmen. 
Der Zweck von mystischen Ziel ist es, die verborgene innere Welt 
eindrucksvoll zu aktivieren, damit der Mensch erkennt, daß er kein 
passiver Akteur auf der Ebene der herrschenden Welt ist, sondern 
daß er selbst Schöpfer seines Schicksals ist – allerdings nur auf der 
Grundlage psychischer Haltungen und Werte. Äußere Ereignisse sind 
lediglich  das  Ergebnis  der  Beziehung  des  Subjekts  zur  Außenwelt. 
Zwischen diesen beiden mystischen Lehren, der christlichen und der 
tibetischen, gibt es eine ganze Reihe weiterer mystischer Lehren, die 
im Grunde auf verschiedene Weise  reformiert wurden, im Guten wie 
im Schlechten. Ihr Wert lässt sich daran bestimmen, inwieweit sie auf 
die Überwindung elementarer Neigungen oder deren Achtung abzielen. 
Man kann das so postulieren:
Je  weniger  eine  reformierte  mystische  Lehre  die  elementare  Natur 
einschränkt, desto unrichtiger, unzuverlässiger und gefährlicher ist sie. 
Umgekehrt gilt: Je mehr sie auf die Unterwerfung des elementaren 
Wesens  ihrer  Anhänger  setzt,  desto  besser  ist  sie.  Man könnte 
sagen: Gerade  die  moralische  Disziplin  ist  ein  Indikator  für  die 
Qualität der reformierten mystischen Lehre. 
Die moralische Disziplin selbst, auch wenn sie nicht zu irgendwelchen 
vermeintlichen mystischen Ergebnissen führt, ist im Grunde genommen 
eine  solche  Lehre.  Mystische  Praktiken  ihrer  Art  vermitteln  Wissen 
meist erst am Lebensende. Höhere Ziele mystischer Schulung hängen 
aus tibetischer  Sicht  von der  Erhebung des Geistes zu Gott  ab (zu 
transzendenten  Qualitäten),  von  der  Befreiung  des  Geistes  von  der 

362 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Welt. In der Mystik liegt der Nutzen der Gedanken bzw. Gedanken-
formationen  darin,  daß  sie  als  physikalische  Faktoren  genutzt 
werden können, um die scheinbar unteilbare Struktur sinnlicher 
Phänomene aufzubrechen. Und so wie physikalische Atomladungen 
Phänomene  in  Energie  umwandeln  können,  so  können  Gedanken 
(Gedankenformen, Imaginationen) als physikalische Ladungen anderer 
Art  dazu beitragen,  Hindernisse für  Erforschung und Verständnis  zu 
beseitigen, wenn wir sie richtig einsetzen.  Denn Gedanken sind ein 
nutzbares physikalisches Material der biologischen Sphäre, des-
sen  Regulierung  vom  bewußten  (willentlich  erzeugten)  Denken 
abhängt,  während seine  Beschleunigung von  der  Intensität  der 
mentalen Konzentration abhängt. Wenn die Konzentration gegen die 
psychischen  Begrenzungen  gerichtet  ist,  die  das  Ergebnis  des 
Denkens in  bestimmten Kategorien  sind,  und wenn sie  gegen eine 
materielle Struktur eingesetzt wird, die ja die Erkenntnis einschränkt, 
dann wird diese Struktur durchbrochen, wenn wir dieser Konzentration 
einerseits eine ausreichend starke Intensität und andererseits ein Maß 
an Wachsamkeit und Kontrolle des Geistes verleihen.

Der mystische Pfad
Der  mystische  Pfad  ist  wie  bereits  eingangs  erwähnt  ein  eigenes 
geistiges  Entwicklungssystem.  Ist  die  Transformation  vollständig  ge-
lungen, so wird neben der geistigen Vollkommenheit auch die Unzer-
störbarkeit des Körpers (Vajrakaya) erreicht. Dieser Pfad ist erst nach 
1950 von einem spirituellen Meister veröffentlicht worden und liegt dem 
Autor vor. Die Lamrim-Ngöndro-Lamas kennen diesen Pfad nicht.

Über Mystiker und Träumer
Ein  Mystiker  ist  jemand,  der  bereits  in  mystischen  Bestrebungen 
(Umwandlungen) Erfolge erzielt hat. Leider ist der Begriff „Mystiker“ mit 
Bildern  von  Menschen  mit  außergewöhnlichen  Fähigkeiten  oder 
überdurchschnittlichem Wissen  verbunden.  Würde  man sich  bei  der 
Bezeichnung „Mystiker“ an dieses Prinzip halten, würden die üblichen 
Verwechslungen vermieden, bei denen auch Geisteskranke, Geheim-
niskrämer  oder  Menschen  mit  lediglich  theoretischer  mystischer 
Bildung als Mystiker bezeichnet werden. Auch Dichter, die sich für et-
was begeistern oder von etwas träumen oder fantasieren, können nicht 
als Mystiker bezeichnet werden. Denn Mystik ist im tiefsten Sinne 
eine  rationalistische,  psychologische  Wissenschaft. Sie  ist  eine 
Wissenschaft,  die  Methoden  anwendet,  mit  denen  Menschen  Ideen 
entwickeln, um zunächst Selbstbeherrschung und dann weitergehende 
Kontrolle zu erlangen, insbesondere über Umstände und, wenn nötig, 
über andere Menschen. Daher gehört keiner derer zu ihr, die von ihren 
Intuitionen träumen oder Gedichte darüber schreiben, keiner derer, die 

363 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

unter unerfüllten Wünschen leiden, und keiner derer, die glauben, eine 
höhere Wahrheit zu erspüren. Solche Menschen sind nur Träumer, die 
weiter von der wahren Mystik entfernt sind als Realisten und Rational-
isten primitivster Art. Denn nur Realisten sind imstande, die Bedeutung 
der  Selbstbeherrschung  zu  verstehen,  die  die  mystische  Lehre  vor-
schlägt. Vielleicht können es auch Realisten verstehen, aber niemals 
Träumer, die stets etwas ahnen. Träumer beispielsweise können sich 
nie mit der „Unreinheit“ einer materialistischen Lebensweise abfinden. 
In Träumern sehen wir nur unglückliche Menschen, die von Natur aus 
für den Alltag schlecht gerüstet sind. 

364 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Vajrayana?
Dieses  Wort  wird  mit  dem  Buddhismus  verbunden  und  ist  seit  der 
"Missionierung" der Tibeter weltweit in aller Munde und soll etwas be-
sonders  andeuten,  wie  etwa eine  Luxusuhr.  Aber  was ist  Vajrayana 
wirklich, ist er eine eigene spirituelle Lehre? Nein, ist er nicht. Und es 
gibt auch kein eigenes "Rezeptbuch" dafür. 

Vajrayana  ist  nichts  anderes  als  ein  schneller,  beschleunigter 
Entwicklungsweg, der  das  Erreichen  des  Trikaya  in  derselben 
Existenz  ermöglicht. Das  bedeutet  im  Klartext  Vergeistigung  des 
psychischen  Körpers  (Samboghakaya)  und  des  materiellen  Körpers 
(Nirmanakaya)  inklusive  des  Erlöschens  des  gesamten  eigenes 
Karmas. Am Ende dieser Bemühungskette hat der Mystiker die Wahl, 
mit seinem Körper (samt Kleidung) direkt in das transzendente Reich 
des Vairocana hinüberzugehen oder sich in den Regenbogen-körper 
aufzulösen. All  das beginnt mit  dem Abschluß des Hinayana (Bodhi, 
Erleuchtung) und setzt mit der Arbeit im Mahayana fort. Dazu braucht 
es allerdings 2 Dinge: 
a) eine karmisch reife Person und 
b) einen spirituellen Meister aus der Mahayana-Familie. 
Die Methoden zum Vajrayana entstammen alle dem Werkzeugkasten 
des Yoga wie Pranayama-, Kundalini-, Guru-, Raha-, Mantra-, Jnana-, 
Tantra-Yoga inklusive der Spezial-Yogas (6 Yogas von Naropa) sowie 
weiteren geheimen Praktiken. Die Yogas sind wesentlich älter als die 
Lehre Buddhas und Buddha hat sie ebenfalls angewandt, aber nicht 
explizit in Lehrreden verfaßt. Die theravadischen Schriften haben eine 
Parallellität zum integralen Yoga vermieden.  Vajrayana ist immer ein 
individueller Weg. 

Da der  Tantra-Yoga besondere Anziehungskraft  aufgrund der  vielen 
friedvollen und zorningen Darstellungen besitzt, solle man sich darüber 
im Klaren sein, daß es sich dabei um die imaginierte Personifizierung 
von Energien  und  Eigenschaften  und deren Identifizierung  in  einem 
selbst  handelt,  damit  noch schlummernde magisch-mystische Poten-
tiale ins Bewußtsein gehoben oder versteckte Hindernisse (Verstopf-
ungen) aufgelöst werden. Voraussetzung für erfolgreiche Tantraübun-
gen ist die Konzentrationsfähigkeit. Der ganze Panthenon der personi-
fizierten Energien ist im Bardo Thödol gut beschrieben. Da es sich um 
pranische Energien und transzendentes "feuriges" Licht handelt, kann 
man das auch ohne Imaginationen oder Intonationen erreichen, indem 
man die alles-durchdringende Konzentrationskraft steigert und das ist 

365 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

dann Mahamudra. Die Imaginationen müssen letztendlich auch wieder 
aufgelöst werden und was sollte zurück bleiben? Gewisse neue myst-
ische Fähigkeiten  und die  absolute  Konzentrationskraft,  die  Teil  des 
Absoluten ist und wo es "kein Land und keine weitere Macht" mehr gibt. 
Es ist überflüssig zu erwähnen, daß das einen wahren Meister benötigt, 
der das alles überwacht. Es gibt je nach Zielsetzung des Erwünschten 
den  weißen,  roten  und  schwarzen  Tantra.  Der  schwarze  Tantra  in-
teressiert sich nur für Magie und führt schnell zu Mißbrauch oder ins 
Negative,  während  der  rote,  sexuelle  Tantra  animalisch  veranlagte 
Menschen  anzieht.  Der  höhere  weiße  Tantra  ist  eine  Veredelungs-
phase ("Umformung ins Unzerstörbare") für die inneren Körper (Hüllen) 
wie:  pranischer.  mentaler,  göttlicher  und  Körper  des  Verstandes 
(Intellekt). Und zu guter letzt wird der materielle Körper umgeformt und 
mitgenommen, das Ergebnis ist dann der Trikaya. Siehe dazu das Ka-
pitel "Was ist der Trikaya?".

Der  schnellste Weg geht über Pranayama, verbunden mit einer sich 
spiralförmig  entwickelnden Konzentrationskraft.  Wer  karmisch  reif  ist 
und  mit  konsequentem  yogischen  Training  nach  der  stabilisierten 
Geschlechtsreife (ca. mit 16) beginnt, kann das Ergebnis der geistigen 
Vollkommenheit durch strikte Askese bereits in 2-3 Jahren erreichen, 
allerdings  wird  dabei  der  Körper  so  beansprucht,  daß  Schäden  zu-
rückbleiben. Bei diesem lotrechten Pfad wird der Yogi den "wichtigen 
Punkt"  am unteren Sushumna-Ausgang als  Konzentrationsanker  be-
nutzen,  der  nur  durch Steigerung der  pranischen Spannung als  Re-
sultat  (Belohnung)  sich  von  selbst  meldet.  Doch  mit  Hilfe  eines  er-
fahrenen Guru, der den ganzen Prozeß über einen Zeitraum von 12 
Jahren begleitet, überwacht und "Abstürze" verhindert, wird das Ergeb-
nis pefekt sein, denn dieser lotrechte Pfad ist nicht ohne Gefahren. Wer 
den  Pfad  der  "mystischen  Umwandlung"  erfolgreich  beschreitet,  er-
reicht das gleiche Ergebnis.

366 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Sukhayana?
Das ist das Fahrzeug zur inneren Harmonie und Seligkeit.  Sukhayana 
ist an sich nichts Neues. Sukhayana ist Vorbereitung und ist der Weg, 
der die Entwicklung der ursachlosen Freude und der inneren Seligkeit 
verbunden mit  Metta in den Vordergrund stellt  -  es ist  der Weg zur 
wichtigen Mitte in der Entwicklung. Wer diese Freude oder Seligkeit 
halten kann, gewinnt gegen die Versuchungen dieser Welt, lebt nicht 
nur  innere  Harmonie  und Seligkeit  sondern  erweitert  auch  sein  Be-
wußtsein. Die Verbindung mit Metta bewirkt Karmaschutz und Metta hat 
eine reziproke Wirkung auf die innere Freude. 

Sukhayana basiert auf der Erkenntnis, daß der Mensch primär im 
Gefühl lebt und nicht im Verstand. 
Der Begriff Sukhayana ist deshalb griffig, weil mind. 98% aller prakti-
zierenden Buddhisten sich in der Phase der Vorbereitung befinden. Die 
Ziele von Sukhayana sind leichter verständlich und vermittelbar als die 
Leerheit und der Buddha-Zustand (siehe Bild am Kapitelende). Sukha-
yana ist eine ideale und zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas für den 
modernen Menschen im Westen,  der anders konditioniert  ist  als  vor 
2500 Jahren. Außerdem neutralisiert  dieser Begriff  den schwelenden 
Meinungsstreit zwischen Theravada und Mahaya, denn beide müssen 
auf die eine oder andere Art das Ergebnis von Sukhayana erreichen. 
Kein verantwortungsvoller Guru wird jemand vorher in Übungen einwei-
sen, die zum Vollendungspfad gehören.

Ohne Erreichen der "Mitte" gibt es keine Vollendung, keinen Ein-
tritt in die Leere, keine Erleuchtung, keine Weisheit, keine geistige 
Vollkommenheit,  kein  Mahayana  und kein  Vajrayana.  Das  Errei-
chen und Festigen in der "Mitte" ist eine Realisation, deren Wich-
tigkeit nicht unterschätzt werden darf. In der „Mitte“ hat die Nie-
dere Natur keine Macht mehr, der Mensch ist innerlich ein Deva 
geworden.

Wer den Begriff Sukhayana originär erfunden und in die Welt ge-setzt 
hat, ist unbekannt. Er wird selten benutzt und die Zielsetzung kann mit 
Lamrim-Ngöndro und der allgemeinen Vorbereitungsphase verglichen 
werden.  Er  bedeutet  in  Sanskrit  auch  "gut  trainiertes  Pferd"  -  eine 
Analogie zu Pegasus bzw. zum gut trainierten eigenen Wesen, mit dem 
man dann in der geistigen Entwicklung "weiterfliegen" kann.

Was ist das ZIEL von Sukhayana?
Sukhayana bewirkt eine Umkehr der Lebensinteressen weg von den 

367 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Objekten der materiellen Welt und ihrer Genüsse hin zur einem inneren 
Aufleben der psychischen und geistigen Potentiale, welche dem Men-
schen neue Gefühls- und Bewußtseinsbereiche eröffnen und ihn vom 
Drang zu den letztendlich ergebnislosen Befriedigungen durch die Ver-
lockung der Welt befreien. Das ist in Wirklichkeit das Glück, was die 
Menschen vergebens in der Sinneswelt suchen. Das Resultat muß ein 
dauerhafter, sich selbst korrigierender innere Zustand der Seligkeit 
sein, dem auch die Dämonen, Asuras, Sadisten, Bösewichte und Dikta-
toren nichts mehr anhaben können. Das Erreichen und Festigen in der 
"Mitte" stellt eine wichtige Realisation dar. Sukhayana ist der Weg der 
"Vorbereitung", also vom  1. buddhistischen Jhana ins 2. und dann 
ins das 3. Jhana.  Der Weg der "Vollendung" geht vom 4. Jhana an 
aufwärts. Sukhayana integriert auch die anderen 4 Bemühungen (Silas, 
Bodhicitta, Vipassana, Satipatthana), sonst wird daraus nichts.  Alle 5 
sind im Buch im Hauptkapitel "Die zeitgemäße Praxis" ausführlich er-
klärt,  also nichts Neues im Kontext.  Mit  Sukhyana wird aber mit der 
ursachlosen  Freude  und  Metta  eine  Priorität in  der  wichtigen  Vor-
bereitungsphase im gesamten Dharma gesetzt  und so  wird  die  Be-
mühung kraftvoller und zielgenauer sein als der 8-fache Pfad, denn es 
gibt keine willkürliche Bemühung mehr "nach Gusto".

Was genau ist die "MITTE" in der Entwicklung?
Das technische Ergebnis von Sukhayana ist die Verriegelung der pra-
nischen Kraftströme Apana mit Prana im geistigen Herzen, denn das 
Apana versklavt den Menschen buchstäblich und reißt ihn immer in die 
Welt der Sinne zurück. Mit dieser Verriegelung werden alle Impulse aus 
der eigenen "Unterwelt" neutralisiert  und das Zerren der Schwerkraft 
nach unten (Verdauung, Ausscheidung, Geschlecht). Mit diesem Ergeb-
nis ist der Mensch innerlich ein göttliches Wesen geworden. Er kann 
sein  Samsaro  nun  selbst  bestimmen  und  erlangt  gewisse  hilfreiche 
mystische Fähigkeiten. Er bewegt sich durch das mentale Chaos der 
Menschen mit einer "Tarnkappe". Wer diese Mitte erreicht hat, ist erfüllt 
von einer  Seligkeit,  deren gefühlte Intensität schwer zu beschreiben 
ist. Gleichzeitig ist eine Wachheit vorhanden, die alle Impulse und Vor-
stöße der  Niederen Natur  sofort  erkennt  und unterbindet.  Konfliktlos 
lebt eine solche Person unerkannt unter der "anderen" Menschheit und 
besitzt neben anderen Fähigkeiten die antizipative Achtsamkeit. In der 
Mitte angekommen, lebt der Mensch wie in einem 5-Sterne-Hotel, frei 
von jeder Existenzangst, denn er hat gelernt, außerhalb des Körpers zu 
leben und er ist frei von all jenen Sorgen, welche die übrige Menschheit 
bedrücken. Eine solche Person hat all die Bedingungen erkannt, wel-
che das ermöglichen und den Fallen (siehe Kapitel "Die großen und 
kleinen Fallen") auf dem Weg dorthin erfolgreich ausgewichen, fortan 
ist sie mit seinem Guru "per Du".

368 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Hier ist eine Schwelle und erst dahinter sind die vielgepriesenen 
Vollendungswege möglich, denn einen Rückfall in die Animalität 
gibt es nicht mehr. Will der Schüler weiterkommen, so wird sich bei 
ihm im Perineum ein  Punkt  von selbst melden. Mit der Konzentration 
auf diesen Punkt ist der Eintritt in den zentralen Kanal möglich, womit 
der Weg zur Großen Befreiung möglich wird.  Das Entdecken dieses 
Punktes ist ein  weiteres Schlüsselergebnis.  Eine Schwelle anderer 
Art  ist  der  Übergang  in  die  Tanszendenz  im  Vollendungspfad.  Das 
Ergebnis  der  Mitte ist  nicht  leicht  zu  erreichen,  es  ist  eine  Art 
Sisyphos-Arbeit, doch es lohnt sich immer. 

Sukhayana vs. Mahayana vs. Vajrayana
Dieses Problem gibt es nur für Schulgelehrte und Dogmatiker, denn der 
Mensch hat zuerst die Pflicht, sich selbst zu entwickeln, um jene geist-
ige Stufe zu erreichen, welche die Weisheit und geistige Vollkommen-
heit realisiert. Sein ganzes Bemühen muß auf dieses Ziel ausgerichtet 
sein. Erst danach kann der Mensch in vollem Umfang die edlen Auf-
gaben und Verpflichtungen übernehmen, welche der Mahayana-Pfad 
vorgibt. Anders ausgedrückt, er braucht sich bis dorthin nicht um die 
Geschicke der Welt kümmern und auch nicht versuchen, dort irgendwie 
einzugreifen. Das Praktizieren von Metta ist neutral und wirkt in den 
kosmischen Raum auf  alles Lebende und nicht  auf  eine spezifische 
Welt oder spezifische Ereignisse darin. Das allesdurchdringende, nicht 
sichtbare Licht reagiert darauf. Vajrayana ist eine Bemühung zum Er-
reichen des absoluten Zustandes (Trikaya), die während des Mayhana 
ausgeführt werden kann.  

369 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist der "innere Schweinehund"?

Das  konkrete  Wissen  über  die  geistige  Lehren,  das  aus  der  Leere 
kommt,  wirkt  für  die meisten Materialisten wie "ein Lichtstrahl  in die 
finsteren Ecken", es ist ihnen daher widerlich und kann zu harter Ab-
lehnung führen. 

Das geistige Licht ist ein hartes, alles offenbarende Licht und dieses 
Licht  schwingt  verdeckt  mit,  wenn  man  über  geistige  Dinge  oder 
Sachverhalte redet.  Besonders davon betroffen sind die Erklärungen 
über die Edle Versittlichung (Moral, Ethik), über die Wiedergeburt und 
über die Wirkungen ihrer Taten. Wissenschaftler und Mächtige lehnen 
jede Diskussion darüber ab, für sie gilt nur die Beachtung der selbst 
geschaffenen Gesetze. Wie ein blinder Tyrannosaurus Rex reagieren 
manche und versuchen, den "Feind" loszuwerden, zu vertreiben bzw. 
zu eliminieren. Es gibt 2 Reaktionsarten der Niederen Natur: 
a) die, welche alles in den Schmutz treten, begleitet mit stumpfer Häme 
oder animalischem Kommentar (die sogenannten "Säue") oder 
b) jene, die angreifen, giftige Bemerkungen verspritzen, aufwiegeln, mit 
Häme ud Sinnverdrehung reagieren und schlimmstenfalls foltern oder 
töten (die sogenannten "Hunde").

Die  niedere  Natur,  das  Unterbewußtsein  mit  seiner  Anhäufung  von 
Atavismen  und  dunklen  Antrieben,  fühlt  sich  durch  dieses  Licht  in 
seiner  Existenz  erkannt  und  vehement  bedroht.  Diese  Reaktion  tritt 
nicht  nur  bei  ganz  normalen  Menschen  auf,  sondern  auch  bei  Mit-
gliedern in  einer  Sangha,  die den Sinn der  moralischen Gebote als 
Disziplinierung des Ego nicht richtig begriffen haben oder wenn unan-
genehme Fragen gestellt werden, die sie selbst nie stellen würden. Die 
Vortragenden  in  einer  Sangha  übergehen  die  Thematik  der  Moral 
(sittlichen  Veredelung)  oder  schwächen  die  Bedeutung  so  ab,  daß 
keiner sich angesprochen fühlt. Auch bei Sangha-Mitgliedern (Laien) ist 
das Wort "No-Sex" als Grundforderung eine Tabuzone. Das beste und 
anschaulichste Beispiel  dazu war Jesus Christus, seine Widersacher 
waren  Repräsentanten  der  dunklen,  negativen  Energie  (Maro).  Bei 
Buddha ging es besser aus. Je nach Veranlagung des Angreifers er-
folgt die Reaktion als Haß, Aggression oder bei mehr Gebildeten als 
zynische  Ablehnung,  Häme  oder  Sinnverdrehung.  Der  getroffene 
"Unvorbereitete" hat dann Probleme, diese negative Kraft im eigenen 
Wesen umwandeln. Außerhalb der Sangha schweigt man am besten 
und "wirft keine Perlen vor die Säue". Reagiert eine Sangha allgemein 
ablehnend und stellt keine Fragen, so bist du in der falschen.

370 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Kundalini?
Wir machen einen Ausflug ins Wissen von Yoga und der Veden, denn 
dieses Wissen ist indirekt im tibetischen Buddhismus integriert. Auch 
wenn dies im Pali-Kanon oder in Lehrreden Buddhas nicht so erklärt 
oder  dargelegt  wird,  ist  der  pranische Körper  mit  seinen Nadis  und 
seinen Chakras eine  Realität und Bestandteil des Menschen, ohne 
diesen wäre der Mensch nicht das, was er ist.  Auch ein Buddhist soll 
und muß darüber Bescheid wissen.

Kundalini  ist  die  schlummernde  Lebenskraft  kosmischen  Ur-
sprungs im Menschen. Es  wird  viel  über  Kundalini  und Kundalini-
Yoga, besonders im Internet geschrieben oder audio-visuell präsentiert. 
Das Copy-Paste macht es leicht ein „Expertenwissen“ als eigenes zu 
präsentieren. Aber hat eine solche Person diese Realisation auch zu-
wege  gebracht  und  weiß  folglich,  wovon es  faselt?  Leider  wird  viel 
Dummes, mit versteckten Verlockung auf vielen Webseiten, geschrie-
ben - alles zum Zweck des Anlockens von zahlenden Kunden. In jeder 
Generation  der  Menschheit  gibt  es  nur  wenige,  denen  die  höchste 
Realisation gelungen ist. Ein Einsteiger kann schwerlich Widersprüche 
oder  Fehlinterpretationen  in  Aussagen  unterscheiden,  da  es  für  ihn 
vorerst  ein  Mysterium außerhalb  seines  Wissenshorizontes  ist.  Als 
Quelle hier dienten u.a. Darlegungen von Vivekananda (ca. 1901).

Über das psychische Prana
Über und zu Prana wurde in diesem Buch bereits einiges gesagt, was 
die Bedeutung und Anwendung von Prana erklärt.  Siehe dazu diese 
Kapitel „Der Kosmos“, „Was ist der Mensch?“, „Vipassana, Meditation 
und Konzentration“. Was fehlte, ist die Erklärung: Wie wird der Anteil 
der psychischen Energie im Menschen erhöht bzw. wie kommt er in die 
„notwendige Spannung“, welche die Voraussetzung für jeden geist-
igen Fortschritt ist? 

Pranayama und die innere Spannung
Pranayama als eigene Kunst dient der Speicherung und Steuerung der 
pranischen Energie im Körper mittels Kontrolle des Atems. Der pran-
ische Körper hat sein Befehlszentrum im Atemzentrum im Hirnstamm 
(Reptilien-gehirn) des Menschen: das ist der vom Großhirn überlagerte 
Bereich  des  Gehirns  unterhalb  des  Zwischenhirns  und  geht  an  der 
Schädel-basis über die Medulla oblongata in das Rückenmark über. Wir 
wissen, daß dort Atmung, Herzschlag, Verdauung etc. gesteuert wird. 
Da dort alles unwillkürlich (also automatisch ohne bewußter Kontrolle) 
abläuft,  wird dies mit  Pranayama aufgehoben und bewußt  gemacht. 

371 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Also,  was  soll  mit  Pranayama  feinstofflich-physikalisch  erreicht 
werden? Wir alle kennen Elektrizität und die Energieanwendungen, die 
damit  verbunden sind.  Was Energie  in  Reinform ist,  weiß  niemand. 
Elektrizität  ist  der  physikalische Oberbegriff  für  alle  Phänomene,  die 
ihre Ursache in  ruhender oder bewegter  elektrischer Ladung haben. 
Elektrizität als etwas Bewegendes wird als Ladung, als Arbeit und in 
Zeit  gemessen (Spannung,  Kapazität  und  Strom).  Es  gibt  aber  ver-
schiedene  Bewegungen  im  Kosmos  und  eine  davon  ist  die  gleich-
gerichtete.  Strom  ist  eine  "elektrisch"  Molekülbewegung  in  gleicher 
Richtung. Ist diese Gleichrichtung innerhalb eines Körpers, so wird die-
ser zu einer Batterie.

Durch geeignete Atemübungen soll  jenes rhytmisches Atmen bewirkt 
werden, daß alle Moleküle im Körper sich in eine gleiche Richtung be-
wegen. Dadurch entsteht eine elektrizitäts-ähnliche, polarisierte Beweg-
ung in den Nervenströme (Nadis). Wenn alle Nervenströme, also ihre 
Bewegungen (Fluß) perfekt rhythmisiert sind, wird der Körper zu einer 
Batterie,  bekannt  als  “innere  Spannung”.  Diese  innere  Spannung 
kann nur gehalten werden, wenn das Wachsein bzw. der Intellekt eben-
falls gesteigert wurde, ansonsten wird das Prana nicht aufgenommen 
und geht einfach ein und aus. Daraus folgt: pranisches und intellekt-
uelles Potential bedingen einander. Ist der gesteigerte Intellekt nicht 
gegeben,  dann  verbleibt  wenig  oder  kein  Prana  beim  Yogi,  was 
wiederum  Stillstand  oder  Stagnation  bedeutet.  Mit  der  pranischen 
Spannung einher geht nicht nur die Steigerung der Willenskraft sondern 
auch eine psychische Stabilität.  Je höher die Spannung bzw. innere 
Stabilität  umso  weniger  unterliegt  der  Mensch  dem Einfluß  anderer 
Menschen oder  feinstofflicher  Wesen höherer  und niedrigerer  Rang-
ordnung,  denn  der  Yogi  befindet  sich  nach  wie  vor  im  “gesamten 
Raum”.  Die  erhöhte  Spannung  bewirkt  auch  eine  Erweiterung  der 
Sinneswahrnehmungen  und  falls  man  nicht  hellsichtig  ist,  sind  die 
Einflüsse  über  den  Helltastsinn  als  Spannungsänderungen  an  der 
siderischen Oberfläche des eigenen Körpers feststellbar. Eine Entlad-
ung der Spannung (ganz- oder teilweise)  bewirkt Effekte nach außen 
hin,  allgemein als Manipulationsfähigkeit  oder magische Wirkung be-
kannt. Dazu gehört auch die Zeugungsfähigkeit. Entladungen hat der 
Adept unbedingt zu vermeiden (siehe “Moral” und “Achtsamkeit”). Nur 
ein vollendeter Yogi kann die Kräfte gezielt anwenden, denn er weiß 
diese zu dosieren und Spannungsgleichheit wieder herzustellen. Diese 
innere  Spannung  (Ladung)  erklärt  auch  die  Hierachien  unter  den 
Menschen und anderer  Wesen (Sphären)  im Kosmos.  Je höher  die 
Spannung desto kurzwelliger (härter) die inneren Frequenz, was sich 
bis zur totalen Durchdringung (Unterscheidungskraft) aller Phänomene 
steigern läßt. 

372 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Fazit: Wer also zurück ins "Paradies" will, muß sich um diese innere 
Spannung bemühen.

373 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Über die Kundalini und die Chakren
Die  Yogis  sagen:  Kundalini ist  eine  schlummernde  Kraft  in  jedem 
Menschen und ist ein Teil der kosmischen Ur-Energie (Prana). Sie gibt 
dem  Yogi  Befreiung  und  Wissen  über  alles. Mit  inaktiver,  uner-
weckter Kundalini bleibt der Mensch (geistig) unwissend und Zwängen 
seines Körpers unterworfen. Sie ist die Kraft hinter dem Lebenstrieb. 
Wenn  die  Leute  sagen,  sie  wissen  nichts  davon,  dann  mag  das 
stimmen. Jedoch jedem, der den Tinnitus wahrnimmt, jenes singende, 
pfeifende Geräusch im Ohr (manchmal Klingeln), dem sei gesagt, dies 
ist  die  Kundalini,  die  sich  unaufhörlich  bemerkbar  macht  und  den 
Mensch indirekt auffordert, endlich von der äußeren Welt (Maya) loszu-
lassen. Sie ist die Prinzessin in den Märchen, die nach Befreiung ruft. 
Die Kundalini und die 7 Chakren gibt es nur in Wesen mit einer Wirbel-
säule, sogar die formlosen Götter müssen ins Menschtum absteigen, 
wollen sie aus dem Kosmos aussteigen. Kundalini Yoga ist auch unter 
den Namen Siddha Yoga,  Sahaj  Yoga,  Shaktipat  Yoga,  Maha Yoga, 
Shakti Yoga oder Kriya Yoga bekannt. 

Laut den Yogis gibt es in der Wirbelsäule zwei Nervenströme, genannt 
Pingala (rechts)  und Ida  (links),  und  ein  hohler  Kanal  namens 
Sushumna, der durch das das Rückenmark verläuft. Am unteren Ende 
des Hohlkanals befindet sich das, was die Yogis der „Lotus der Kunda-
lini“ nennen.  Sie  beschreiben  es  als  dreieckig  in  der  symbolischen 
Sprache der Yogis. Es ist eine von der Biomasse umgebene  zusam-
mengerollte  Kraft,  die  sie  Kundalini nennen  (3,5  mal  gerollt)  - 
deswegen der Vergleich zur Schlange. Mir  ihrem offenen Mund ver-
sperrt sie Sushumna. Der Adept muß sie beim Schwanz packen, damit 
sie aufwacht und aufsteigt. Symbolisch dargestellt im Ramayana durch 
den  Affen  Hanuman mit  dem brennenden Schwanz.  Erst  dann  ver-
sucht sie, sich einen Durchgang durch den hohlen Kanal zu erzwingen 
- Stufe für Stufe aufsteigend und Schicht für Schicht auflösend.  Wer 
meint, das sei einfach der irrt. Dazu erfordert es eine innere Spannung 
und Widerstandskraft gegen die "Versuchungen". Beim Aufstieg werden 
die Bewußtseinsgrenzen verschoben (horizontal und vertikal) und neue 
Zustände strömen ins Bewußtsein zusammen mit verschiedenen Visi-
onen und wunderbare Kräfte kommen zum Adepten. Wenn die Kunda-
lini das oberste Chakra (Sahasrara) erreicht, ist der Yogi vollkommen 
losgelöst von Körper und Seele, er findet sich frei, das Bewußtsein ex-
pandiert.  Und  gleich  einer  Dusche  fließt  dann  diese  Kraft  über  die 
Gehirnlappen nach unten, durchströmt diese und enthüllt so alle Ge-
heimnisse (pro Gehirnpartie entsteht ein Dhyani-Buddha). 

Die Kundalini kann allerdings auch anders nach oben geführt werden, 

374 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

ohne  daß  die  Zentren  (Chakren)  berührt  und  geöffnet  werden.  Sie 
steigt dann parallell zum hohlen Kanal nach oben. Oben angelangt ent-
wickelt sich das Kosmische Bewußtsein und geistige Vollkommenheit 
wird  erreicht.  Möglich  wird  dies  über  den  Weg  der  Unterscheidung 
(Satipatthana oder  Mahamudra).  Eine andere  Möglichkeit  (shaktipat) 
der Erweckung und des Aufstiegs der Kundalini ist durch die Mitwirkung 
eines Guru gegeben, was höchst selten passiert, denn es ist besser, 
wenn der Yogi durch eigene Kraft dies realisieren kann. Der Yogi kann, 
wenn er will, nachträglich die Kundalini in die Sushumna zwingen und 
so gefahrlos die Chakren passieren, denn er hat immer einen Bezugs-
punkt zum Unvergänglichem, dem Purusha. 

Das Rückenmark ist auf eigentümliche Weise zusammengesetzt. Neh-
men wir das Zeichen Omega und stapeln es übereinander, so haben 
eine Vorstellung vom Rückenmark. Der linke Nadi (s. Grafik) ist Ida, der 
rechte Pingala und sie winden sich um Sushumna. Wo die Wirbelsäule 
in den Lendenwirbel endet, tritt eine feine Faser nach unten aus, in der 
der Kanal sogar weiterläuft. nur viel feiner. Der Kanal ist  am unteren 
Ende  geschlossen,  der  sich  in  der  Nähe  des  sogenannten  Sakral 
Plexus befindet und nach moderner Physiologie eine dreieckige Form 
hat.  Genauer  gesagt  zwischen  Mastdarmausgang  und  dem  Ge-
schlechtsorgan als Punkt knapp unter der Haut. Diesen Punkt findet 
man  nicht,  er  meldet  sich  von  selbst  im  Lauf  der  forgeschrittenen 
Bemühung. Ist dem so, dann ist ein wichtiger Meilenstein in der Ent-
wiccklung erreicht. In Sushumna sind aufsteigend 7 Chakren (Energie-
knoten) angeordnet (siehe Grafik). 
Nun ist  es die Aufgabe des Yogi,  die schlummernde Kundalini  ganz 
nach oben zu zwingen und sie oben zu halten. Während des Aufstiegs 
werden Ida und Pingala auf gleicher Höhe getötet und der Atem wird 
durch die  Leere von Sushumna verschlungen.  Da der  Aufstieg eine 
Wllenskraft erfordert, wird diese und die Selbstbeherrschung gesteigert. 
Dies ist  keine leichte Aufgabe!  Für den unvorbereiteten Normalmen-
schen, also ohne yogischem Training, ist es leichter die Erdumdrehug 
zu stoppen als die Kundalini  vom Muladhara ins Scheitelzentrum zu 
zwingen.  Jedes  geöffnete  Zentrum  bietet  neue  Erfahrungen  und 
Wissen, was zu robusten Erfahrungen, Versuchungen (Hindernissen) 
führt. Verbleibt der Yogi dort und vergißt auf den Weiterweg, dann ist 
sein Entwicklungsweg beendet und die Kundalini  kann wieder absin-
ken. Und wer sich also ohne notwendiger Vorbereitung gleich auf die 
oberen  Zentren  (6.  und  7.)  konzentriert,  wird  unangenehme  Span-
nungszustände erleben, die schlimmstenfalls im Wahn enden, denn die 
normale Konzentration ist viel  zu grob für diese Zentren. Obwohl es 
noch weitere  3  Chakren oberhalb des Scheitels,  also im "formlosen 
Raum" gibt, findet man darüber wenig oder gar keine Beschreibung, sie 

375 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

sind  auf  den  Buddha-  oder  Shiva-Statuen  mit  einem kegelförmigen 
Haarspitz dargestellt  werden. (siehe dazu Kapitel  "Jhanas", Versenk-
ung 5 bis 9).

Zum  Erwecken  und  Heben  der  Kundalini  werden  Punktkonzen-
trationen,  Pranayama  und  Imaginationen  eingesetzt.  Der  Yogi  muß 
dabei versuchen, von oben durch Sushumna ins Muladhara zu sehen. 
Alles muß der Guru individuell vorgeben! Das Heben der Kundalini ins 
Herz-Charka ist von großer Bedeutung, denn da kommt es zu jenem 
wichtigen  Ereignis,  was  den  Menschen  zu  einem  göttlichen  Wesen 
umformt. Alle darunterliegenden Zentren sind dämonischer Natur und 
müssen absterben. Wer also die Kundalini ganz nach oben führt und 
dort  hält,  kann, wenn er wll,  die körperliche Unsterblichkeit  erlangen 
und beliebig lange halten. Bei jedem Passieren eines Chakras können 
spezifische  magisch-mystische  Kräfte  (Shaktis)  entfaltet  werden. 
Welche individuell sinnvoll sind, wird der Guru vorgeben. Gleichzeitig 
srömen neue Erkenntnisse ins Bewußtsein, deren Anwendung Fallen 
sein können und den Yogi stoppen. Der Yogi muß sich bewußt sein, 
daß hinter jeder mystischen Fähigkeit ein "Wächter" steht.

Alles,  was wir  wahrnehmen, bewußt oder unbewußt oder im Schlaf, 
müssen wir in einem "Raum" wahrnehmen. Dieser Raum nennt sich 
Mahakasha  (elementarer  Raum).  Will  der  Yogi  z.B.  die  Gedanken 
anderer Menschen lesen oder feinstoffliche Phänomene wahrnehmen, 
dann muß er die Wahrnehmung seiner Sinnesorgana neu justieren, in 
dem er im Chitta (Denkprinzip) den Filter der Wahrnehmungen von fein 
auf gröber oder vice versa umstellt und so einen neuen Raum (Chitta-

376 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

kasha) zum Beobachten hat. Je tamasischer (stumpfer) der Mensch ist, 
desto feiner (verdeckender) der Filter.  Durch Eintritt der Kundalini von 
einem Zentrum ins  nächst  höhere  verändert  sich  der  Filter  und  die 
Wahrnehmungen erweitern sich, wobei die vorher gewonnenen (grö-
beren) Wahrnehmuingen nicht verloren gehen. Passiert die Kundalini 
das  Visuddha-Chakra,  dann  werden  die  Wahrnehmungen  objektlos 
(transzendent). Beim Passieren des Visuddha erlangt der Yogi Kenntnis 
und  Macht  über  die  mystischen  Elemente  und  dem  Reich  der  Ur-
sachen. Er beginnt zu wissen, wie was funktioniert und kann es anwen-
den.  Wer  erfolgreich  Bhakti-Yoga  macht,  kann  unter  Anleitung  mit 
Wucht, d.h. schnell, die Kundalini vom Anahata ins Sahasrara heben. 
Durch Heben der Kundalini werden auch jene (vom Karma) blockierten 
Nadis bzw. die Nadisknoten, die mit einem Zentrum korrespondieren, 
geöffnet. Das freie Durchströmen der pranischen Kraft bewirkt u.a. die 
Reifung  der  magisch-mystischen  Potentiale  (Shaktis)  und  auf  diese 
Weise  kann die  Unsterblichkeit  erlangt  werden.  Werden alle  Vibra-
tionen,  die  beim Yogi  in  unterschiedlichsten  Lebenslagen  auftreten, 
mittels  Konzentration  in  den  zentralen  Kanal  gezwungen,  dann 
bleibt der Yogi immer unbeeinflußt und höchst wissensklar.

Ein spiritueller Meister kann mit seinem Bewußtsein im zentralen Kanal 
(Sushumna) nach Belieben zwischen dem 4. und 7. Chakra sich wie 
ein  Vogel  auf  und  ab  bewegen und so  Erfahrungen dazugewinnen. 
Kraft  der  erworbenen  magisch-mystischen  Kräfte  kann  er  Zustände 
induzieren und seine Schüler überwachen, als wären sie in ihm. So 
eine Induzierung ist  die  wahre und echte Segnung,  die nicht  jedem 
gewährt  wird.  Das Gegenstück dazu ist  die  "Segnung",  die zeremo-
nienhaft von Klerikalen (Lamas, Priestern etc.) gnädig aber wirkungslos 
gespendet wird. 

Der  schnellste  Weg zur  Erweckung  der  Kundalini  wird  von  einem 
spirituellen Meister dieser Zeit so beschrieben: 
1. Ändere deine Lebensweise,  indem du sie an die Vorschriften der 
Versittlichung  und  religiösen  Vorschriften  anpaßt,  wie  sie  von  den 
höchsten Repräsentanten der Mystik und Yoga vorgegeben sind.
2. Unterdrücke jegliche Sehnsucht nach Wissen und mache es dem 
Denkprinzip unmöglich, sich an die äußere Welt zu heften. Die daraus 
entstehenden Reaktionen dürfen nicht wahrgenommen werden.
3. Du darfst auf keinen Fall lau sein !
4. Du mußt willenstark sein und an dieser einen Idee festhalten.
Auf  diese  Weise  sollte  man  in  Kürze  das  Aufsteigen  der  Kundalini 
verspüren. 
(Anmerkung: Anforderung 2 ist wohl der schwierigste Teil)

377 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Mehr zur transformativen Konzentration

Es handelt sich hier um eine unbekannte Abhandlung eines Arztes und 
Schüler  von  K.M.  (Gampopa)  bezogen auf  seine  Lehre,  wo er  dies 
wiederholt gesagt hat: "Die Fußkonzentration beeinflußt und ändert 
das  gesamte  Wesen.  Es  ist  notwendig,  die  Bewußtheit  in  den 
Füßen zu festigen." Die  Konzentration  der mentalen Energie in den 
unteren  Extremitäten  bildet  ein  bewußtes  Wahrnehmen  der  unteren 
Extremitäten, nämlich der Füße und Beine, und wirkt:

1. auf diee Achtsamkeit, damit sie nicht umherirrt, nicht ausschwärmt 
und sich nicht zerstreut,
2.  auf das Bewußtsein,  damit  es besser erkennen und beobachten 
kann,  nicht zerfließt, sondern hell und wach bleibt,
3.  auf das Prana  - die Lebenskraft  im Körper - damit sie sich nicht 
durch das Denken und Körperöffnungen verflüchtigt.

Durch  den  Umfang  und  der  Intensität,  mit  der  man  die  Füße,  den 
Körper und die psychischen Vorgänge im Bewußtsein hält,  wird das 
Maß des Prana im Körper bestimmt. Während der Fußkonzentration 
bildet sich im ganzen Körper ein elektromagnetisches Feld, in dem die 
elektrovitale (pranische) Energie in einer Richtung von den Füßen zum 
Kopf strömt. Je intensiver die Konzentration in den Füßen desto größer 
und stärker ist das elektromagnetische Feld, in dem die elektro-vitale 
Energie von den Füßen zum Kopf strömt.  Dadurch werden die stat-
ischen Energien, also jene welche fest an die Körperstrukturen gebun-
den sind, in kinetische Energie umgewandelt. Die differenten Energien, 
d.h.  sexuelle Energien,  Atavismen und andere negative,  animalische 
Energien des Wesens, werden dadurch in indifferente Energien umge-
wandelt, die neutral oder positiv im Sinne sursum corda sind. So wird 
im  elektro-magnetischen  Feld  der  einsgerichtete  (gleichgerichtete) 
elektro-vitale Strom in Richtung Kopf gelenkt, von wo die Aufmerksam-
keit ausgeht:

1. die Atome und Moleküle werden im ganzen Körper polarisiert, da-
durch werden auch
2. die bioelektrischen Vorgänge verstärkt und
3.  ihrerseits  werden die biochemischen humoralen (immunalen)  Vor-
gänge, und auch jene, die auf den biologischen Membranen der Zellen 
wirken, harmonisiert und
4. alles Schädigende wird aus dem Organismus beseitigt und weiters
5. werden durch diese positiven Änderungen im Körper auch die ge-

378 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

netischen Faktoren, d.h. die Deoxyribonukleinsäure (DNA), welche uns 
unsere Eltern mitgegeben haben, beeinflußt, wodurch man auch sehr 
erfolgreich seinen Eltern im Sinne des sursum corda hilft,  falls noch 
lebend,  und  es  wird  ihnen  dies  als  positives  Karma in  ihren  nach-
folgenden Existenzen zugezählt.

Je größer die Intensität der Fußkonzentration, wobei das Bewußtsein in 
den Füßen ankert, um so größer und stärker wird das elektro-magnet-
ische Feld, welches das ganze Wesen umwandelt, also die physischen 
und  psychischen  Komponenten,  bis  man  den  "Strom  des  Jordan" 
gegen die Graviation in Richtung Kopf umdreht. Die Kombination der 
extensiven und intensiven Punktkonzentration in den unteren Extre-
mitäten (Füße und Beine) führt nach und nach zuerst

zur Umwandlung des Wesens und dann
zum  Erkennen und Finden des geistigen Zentrums des Wesens, 
des Atmans, das sich nach K.M. im neutralsten Teil  des Körper  be-
finden soll. 

K.M. hat dieses Zentrum als "Kriterium der Realität" verwendet. Er hat 
im Buch "Edelsteine1" geschrieben: "Immer wieder habe ich mich zum 
Zentrum meines Wesens (Atman) gewendet und immer wieder habe 
ich  dieses  mentale  Versenken  mit  einem  soliden  Wahrnehmen  des 
Körpers konfrontiert. Nur so konnte passieren, daß ich von dem Weg 
der  geistigen  Entwicklung  nicht  auf  einen  Weg  der  sich  selbst 
entwickelnden Phantasien und des Irrealen geriet."

Die  Voraussetzung für  den Erfolg  der  schon erwähnten technischen 
Methoden ist, daß man das ganze Wesen durch eine  kompromißlose 
moralische Disziplin gereinigt hat, wie sie die geistigen Lehren fordern. 
Beginnen muß man mit dem Beseitigen der negativen Neigungen und 
Regungen,  der  Entpersönlichung und dem Entsagen der  Welt.  Dies 
sind die technischen Methoden nach der Lehre von K.M. (Gampopa), 
die sich in der Praxis bewährt haben und die ich kenne. Sie zeigen, wie 
man richtig das Problem der drei  Kontinui  im Mikrokosmos löst,  wie 
man sie identifiziert und durch systematisches inneres yogisches Stre-
ben in das 3. Kontinuum umwandelt - im Mikrokosmos des Menschen 
ist es das höchst wachsame und klare Bewußtsein. Diese 3 Kontinui 
sind miteinander fest verwoben (durchdringend) und dabei verbergen 
sie sich einander (s. Buch "Edelsteine 2"). Die 3 Kontinui sind:

1. Welt der Materie,
2. Welt der Kräfte (Energien, Spannungen, psychische Kräfte personi-
fiziert oder nicht personifziert)

379 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

3.  die Leere  (das physikalische Feld, Transzendenz, das Bewußtsein 
und ähnliches)
Siehe auch Kapitel "Wie ist der Kosmos strukturiert?".

Erst dann kann man richtig das Kontinuum des Makrokosmos mit dem 
klaren und voll entwickelten Bewußtsein ohne Risiko erfassen, daß das 
innere  Gleichgewicht  gestört  wird.  Dadurch  wird  folgendes  Problem 
richtig gelöst: 
"Wenn das Wesen im Bewußtsein seiner selbst verweilt, verweilt 
es eigentlich im kosmischen Bewußtsein.  Letztendlich findet es 
den  ungewöhnlichen  Weg,  wie  man sein  ganzes  Wesen in  das 
kosmische Bewußtsein absorbiert". 
Die ganze Methodik dazu ist  in einem Buch von K.M. (siehe Kapitel 
„Literatur allgemein“) unter  "Der mystische Pfad mithilfe der Umwand-
lung der Elemente“ beschrieben. Letztendlich könnte man sagen, daß 
diese  kristallklare und in der Praxis bewährte Lehre für den heutigen 
Menschen der Ariadnefaden ist, der ihn aus dem Irrgarten der 1. und 
2. Kontinuum herausführen und ihm helfen kann, das gesuchte Ziel (die 
Freiheit) und die Vollkommenheit im 3. Kontinuum zu finden.

Ende der Abhandlung.

Anmerkung:  Dies  sind  die  kostbaren  Erkenntnises  eines  tibetischen 
Mystikers  (Bodhisattva)  des  21.  Jahrhunderts,  der  alle  Geheimnisse 
des  eigenen Wesens und des  Kosmos mithilfe  der  Wissenskonzen-
tration durchdrungen und selbst erprobt hat. Damit wurde der Weg zur 
"Großen Befreiung",  zur  Erleuchtung (Bodhi),  ins Mahayana und ins 
Nirvana neu beschrieben und ist auf diese spezielle Weise für  jeden 
gangbar gemacht  worden.  Aber  die  Menschen  haften  am  Alther-
gebracten, da es ein sicherer Boden ist, und die Dharmalehrer wagen 
keiine Schritte  in  eine "neue Welt"  der  Praxis,  obwohl  gerade diese 
alles bestätigen kann.
Wollen die Menschen lieber bei den überlieferten Lehrreden und hori-
zontalen Vorbereitungsübungen bleiben, die in der heutigen Zeit den 
Beweis  des  erreichtbaren  Buddh-Zustandes  noch  in  diesem  Leben 
schuldig  geblieben  sind?  Auch  die  Dharmalehrer  haben  Angst,  ihre 
Persönlichkeit zu verlieren. Wie sonst kann man das andere gewinnen, 
wenn nicht durch diese Loslösug?

380 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gibt es Gott?
Viel wurde darüber schon diskutiert und spekuliert. JA und NEIN.
Die Antwort zu dieser Frage hängt davon ab, welche Suchkriterien zu-
grunde gelegt und welche Analysemethoden angewandt werden. Hier 
die wichtigsten Suchkriterien:

1. Er oder Es müßte allwissend, allmächtig und allgegenwärtig sein. Wir 
leiten  daraus  die  Fähigkeiten  ab,  alles  zu  durchdringen,  alles  zu 
erkennen und alles beherrschen zu können. Also eine übernatürliche 
Intelligenz.
2. Er oder Es müßte grenzenlos. unantastbar und unzerstörbar sein, 
wie kann man sonst die ganze Schöpfung beherrschen?
3. Er oder Es kann nur außerhalb von Raum und Zeit sein, sonst wäre 
das  Auslösen eines  Schöpfungsprozeßes nicht  möglich,  korrelierend 
mit Punkt 1 und 2.
4. Er oder Es darf kein Ego oder Persönlichkeit haben, denn diese hat 
Meinungen und ist an eine Form und folglich an den Selbsterhalt ge-
bunden und unterläge der Vergänglichkeit und dem Tod.
5. Er oder Es kann keine Form haben (ergibt sich aus Punkt 2), kann 
also folglich auch niemals aus der Natur heraustreten. Daher ist Er oder 
Es weder männlich noch weiblich noch sonstirgendwie.
6. Er oder Es kann niemals beleidigt werden, weil formlos und unan-
tastbar.  Noch  niemals  hat  Er  oder  Es  Bestrafungen  oder  Verurteil-
ungen kundgetan, nur Menschen mit dämonischem Bewußtsein tun so 
etwas im „Namen Gottes“.
7. Er oder Es muß alles neutral beobachten können, also sich zu allen 
Ereignissen und Prozessen indifferent verhalten. Trotzdem muß seine 
Schöpfung  eine  „Gerechtigkeit  und  hierarchischen  Ordnung“  als  Teil 
seiner  Eigenschaften  widerspiegeln,  sowohl  physisch wie  psychisch. 
Auch das scheinbare Chaos folgt Regeln.
8. Er oder Es muß die Ursache und Quelle von unerschöpflichem Licht 
und Energie sein, sonst wäre das Universum schwarz, leb- und sinnlos 
oder gar nicht machbar oder hätte "Stromausfall".

Wie also kann die Antwort zur Suche ausfallen?
1. Gott gibt es NICHT, wenn man damit die fixe Vorstellung verbindet, 
Gott  ist  an  eine  Form  gebunden  oder  habe  einen  Körper  oder  ist 
"menschlich". Noch NIE ist ein Gott aus der Natur herausgetreten.
2. Zu einem klaren JA kommt man, wenn man "Gott" als grenzenlose, 
transzendente Qualität  und Macht begreift  (oder  definiert),  der  als 
Primärauslöser den "big bang" verursacht hat. Der "big bang" ist also 
keine Ursache sondern eine Wirkung. Der "big bang" ist nach wie vor 

381 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

eine Theorie, die durch ständige Wiederholung glaubhaft erscheint und 
zur  Bibel  paßt.  Daß  sich  alles  aus  einem  Punkt  heraus  entwickelt 
haben soll, ist fraglich. Ein Materialist kann sich etwas Grenzenloses 
oder Transzendentes, das sich Laborgeräten oder Versuchsanordnun-
gen  entzieht,  nicht  vorstellen  oder  nicht  denken,  daher  greift  er  zu 
dieser Denkkrücke. Siehe  Kapitel "Wieso gibt es ein Universum?" und 
"Wie  ist  der  Kosmos  strukturiert?".  Die  besten  Laborgeräte  hat  der 
Mensch selbst in sich, er muß sie nur durch das geistige Training (Neu-
Justierung der Sinne) ausgraben und benutzen. Er kann "Gott" am ein-
fachsten in sich selbst finden und erfahren. In Tempeln, Gotteshäusern, 
Statuen oder Bildern findet er "Gott" niemals. Die Mystiker, Buddhas 
und Yogis haben festgestellt,  daß es etwas gibt, was größer als das 
Universum und unbegrenzt ist. Ermöglicht wird dies durch die schritt-
weise Expandierung des Bewußtseins.

Wenn es neben diesem "Etwas" mehr keine weitere Kraft, Sache 
oder Macht gibt, dann erfüllt es die Definition von Gott oder dem 
Absoluten. Und was ist dieses "Etwas"? 

Dieses Etwas ist von gleicher Art und Beschaffenheit wie unser 
Bewußtsein, was von jedem erkannt werden kann. Andere nennen es 
"Buddha-Zustand" oder "kosmisches Bewußtsein", Hat der Adept sein 
Bewußtsein  am  Ende  seiner  Bemühungen  grenzenlos  ausgedehnt, 
dann erkennt er die wahre Natur aller Realitäten. Im kosmischen Be-
wußtsein gibt es noch den unbegrenzten Raum (Akasha) und die unbe-
grenzte Energie (Prana), die als Pakriti (Natur) bzeichnet werden. Die 
Transzendenz (das Absolute, der Raum und die Energie) "füllen" jene 
Unbegrenztheit,  die als die Leere bekannt ist  und keine Phänomena 
aufweist.  Akasha  und  Prana  befinden  sich  in  einem  Spannungszu-
stand und erst wenn dieser "gestört" wird, entstehen die Phänomene, 
uns bekannt als Kosmos. Daraus folgt, wer sich mit dieser allerletzten 
Realität verbinden kann, übernimmt seine Eigenschaften: allmächtig, 
allgegenwärtig und allwissend. Das Bewußtsein des Menschen ist der-
zeit  als Tropfen Teil  des kosmischen Bewußtseinsozeans vorhanden, 
daher der Begriff "Ebenbild Gottes". Siehe "Was ist das Bewußtsein?" 
und "Was ist der Buddha-Zustand?". 

"Gott"  ist  eine  höchst  lebendige  transzendente  Qualität und  ma-
terialistisch nicht definierbar, daher die vergeblichen Versuche der Ma-
terialisten,  dies (durch Denken) zu begreifen. Und was sie nicht be-
greifen, lehnen sie ab.  Das Bewußtsein ist in seiner wahren Natur 
klares Licht und da "Gott" ebenfalls klares kosmisches Licht ist, 
ist er stufenweise erfahrbar durch Umwandlung des Tamas im eigenen 
Wesen in Sattva (Licht).  Daher die Feststellung  Gott ist außerhalb 

382 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

und in uns gleichzeitig. Der Schöpfergott der Christen ist nicht das 
Höchste, er hat im Feinstofflichen einen Gegenspieler: das kosmische 
Negative (Maro). All das erfahren die Buddhas und Yogis in der höch-
sten Realisation, wo der Kosmos in ihnen ist und nicht außerhalb. Ein 
Bhakti braucht nicht forschen, er hat fühlbare Gewißheit darüber, daß 
diese Qualität existiert. In anderen Quellen ist "Gott" anschaulich be-
schrieben, u.a. in der Bhagavad Gita, Kapitel 7. 
Atheisten  können das  Vorhandensein  des  Universums,  der  energet-
ischen Prozesse und der darin geltenden Naturgesetze, die schier un-
endlichen Phänomene sowie ihre eigene Intelligenz,  die noch weiter 
entwickelbar ist, nicht als mechanischen Zufall abtun. Trotzdem halten 
sie an Darwin fest, daß sich alles von unten her aus der Materie ent-
wickelt hat und alles folglich sich nur aus materiellen Prozessen ent-
wickelt hat. Doch woher kommt die Fähigkeit, die bereits bei Einzellern 
Freßbares  von  Nicht-Freßbarem  unterscheiden  kann?  Alles  elektro-
chemische Reaktionen? Wenn dem so ist, dann könnte man die Gier 
auf diese Weise steuern, was bei unersättlichen Superreicen praktisch 
wäre.  

Was ist der persönliche Gott?
Es  gibt  Buddhisten,  die  diesen  Begriff  ablehnen  ebenso  "Atman", 
obwohl er/es eine erfahrbare Realität ist - eigentlich müßten sie sich 
dann auch selbst ablehnen. 
Das ist der "innere Mensch" bestehend aus pranischem Licht, der sich 
über das Herzzentrum (Anahata) bemerkbar macht und als süße Se-
ligkeit dauerhaft empfunden werden kann.  Die Intensität der Seligkeit 
wird bestimmt von der Bemühung des Adepten zur Entfaltung der ur-
sachlosen Freude, des Metta, im Üben der extensiven Konzentration 
sowie im Bestreben, die niedere Natur zu entmachten. Dies entspricht 
dem 2. bis 3. Jhana oder der Stufe Pranayama-Pratyahara im Yoga. 
Ohne  Ojas  (sublimierte  Geschlechtskraft)  "leuchtet"  es  nicht.  Der 
persönliche Gott,  einmal  erweckt,  ist  immer  da,  man ist  nie  alleine, 
außer man bricht die Moral. So kommt der Schüler der Forderung zur 
sexuellen Enthaltsamkeit  leichter  nach und durch ihn entwickelt  sich 
eine gelebte Empathie zu allem Lebendigen im Gegensatz zur Bruta-
lität des Materialismus. Mit ihm wird alles klarer, die Schriften und der 
spirituelle Weg werden besser verstanden. Er ist ein wunscherfüllen-
des Element, wenn man hartnäckig bittet. Und er kommuniziert mit dem 
Schüler über umgebende Lebewesen, allerdings anders als die Men-
schen es tun. Seine Stimme ist leise und im Lärm des Materialismus 
unhörbar, obwohl er immer ruft. Der persönliche Gott ist ein Aspekt der 
alles-liebenden Weisheit  und wird zu einem unverzichtbaren "Besitz" 
des Mystikers. Wer ihn hat, wird mit keinem Reichen der Welt tauschen 
wollen. 

383 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Was ist Foga?

Foga ist eine Abkürzung für False Yoga oder Fake Yoga. Foga ist die 
Reduzierung des Yoga-Systems auf Asanas, Meditation und einfache 
Atemtechniken. Warum wird das hier erwähnt? Weil diesselbe Tendenz 
im  modernisierten  Buddhismus  sich  auftut  und  den  Menschen  zwi-
schenzeitlich ebenso viele tibetisch-buddhistische Meditationen wie Yo-
gas angeboten werden.

Das ist und war niemals der Zweck von Yoga, so wird der wahre Yoga 
verkrüppelt. Das sieht man darin, daß der normale Mensch Yoga nur 
mit Asanas und Meditation assoziiert. Der Foga ist ein mit materialist-
ischen Absichten neu geschaffenes Produkt, das dem Zweck des 
Profits bzw. des Geldverdienens dient. Eine Abart von Foga sind die 
Fakire  mit  denen  diese  Tendenz  anfing.  In  Foga  sind  die  geistigen 
Werte eliminiert, wie z.B. die Edle Versittlichung, ausgeklammert wor-
den oder sind nur mehr eine Randnotiz.  Die "Klienten" begreifen die 
Yamas und Niyamas als  Korsett  (Bevormundung)  ihres eigenen Le-
bensverständnisses und bleiben weg - ein Produkt mit moralischem 
Anspruch ist  unverkäuflich.  Ohne Yama und Niyama erfahren die 
Menschen keine gezielte Transformation ihres Wesens zum Guten, ihre 
Charaktere bleiben gleich. Mehr noch, die Mehrheit nutzt die neu ge-
wonnene  Harmonisierung  und  Freilegung  von  Potentialen  zum  ver-
besserten  Erleben und Ausleben,  was karmische Auswirkungen hat, 
was auch für  die Lehrer und Verbreiter  gilt.  Hinsichtlich der unsicht-
baren  späteren  Folgen  von  Asanas  siehe  Unterkapitel  "Asana"  im 
Kapitel "Vipassana". Mit Foga wird garantiert, daß der Mensch weiter-
hin ein Gefangener in den Bedingungen des Materialismus bleibt, was 
scheinbar vielen sympathisch ist. 

Sollte der  Foga dem wahren Yoga gleichgesetzt  werden, dann muß 
man  auch  den  Materialismus  zu  einer  Welt-Religion  erheben.  Alles 
Mögliche wird heutzutage in Yoga verpackt: Tai Chi, Atemübungen, Pi-
lates, Fazien, Stressmanagement, Wellness, Aerobic, Gymnastiken für 
Gruppen, für Senioren-Entspannung, für Beckenboden, als Funktions-
gymnastik, Power-Yoga, Tanzgymnastik, holistische Gymnastik, Physio-
therapie usw. 

Der  wahre Yoga ist komplex und wird in 8 Entwicklungsstufen unter-
teilt, deren Ergebnisse mit denen der Jhanas verglichen werden kön-
nen und auf jeder Stufe unterschiedliche Techniken anwenden. Die Stu-
fen sind Yamas, Niyamas, Asana, Pranayama, Pratyahara, Dharana, 

384 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Dhyana, Samadhi. Es gibt die Neben-Yogas wie Karma-, Bhakti- und 
Jnana-Yoga.  Weiters  gibt  es  viele  Neben-Yogas,  die  alle  auf  unter-
schiedliche Einzelpotentiale im Menschen abzielen oder Ausführungs-
arten darstellen, insgesamt gibt es davon 84. Sie alle münden in den 
oberen Raja-Yoga und in den Turiya-Zustand gleich dem Buddha-Zu-
stand.

385 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Ein Wort zu Hatha-Yoga
Eigentlich  gehört  dieses  Thema nicht  zum Buddhismus,  obwohl  der 
tibetische Buddhismus zahlreiche Yogas integriert, sind hier einige auf-
klärende Worte zum inzwischen sehr populären Hatha-Yoga eingefügt, 
denn der Hatha-Yoga ist allemein zur Bodengymnastik und Wohlfühlkur 
verkommen und wird als "Droge" zum besseren Erleben und Ausleben, 
angeboten. Siehe dazu auch Unterkapitel "Asana" im Kapitel "Medita-
tion und Konzentration". Das Wort "Hatha" ist  zusammengesetzt aus 
„Ha“ für Sonne (Kraft, erhitzend) und „tha“ für Mond (Stille, kühlend). 

Unter Hatha Yoga verstehen Mystiker das Hestellen evidenter Kontakte 
des Bewußtseins mit dem Denkprinzip (dem Mentalen), die eben duch 
pysiologischen Umstände erzeugt werden können. In Hatha-Yoga wer-
den durch figürliche Körperstellungen gewisse Drücke auf neuro-psy-
chologische Zentren ausgeübt, in denen Energien eingelagert sind, 
die eben durch dieses Drücken oder Pressen "befreit" werden. Die ver-
schiedenen Körperstellungen sollen eben diese Energien als Fahrzeug 
für  das persönliche Bewußtsein  abgeben,  damit  das Selbst-Bewußt-
Werden die Verbindungen zu essentiellen Elelmenten des Kosmos auf 
das Niveau des Tagesbewußtseins bringt. Die figürlichen Positionen im 
Hatha-Yoga stellen  Bedingungen her,  die  a)  zuerst  den Körper  har-
monisieren, dann b) den Fluß der Lebenskraft gerade richten und c) zu- 
guterletzt  das Bewußtseins in den Zustand der  Befreiung versetzen. 
Falls wir nicht unbedingt die Befreiung des Bewußtseins von den er-
starrenden und gesundheitlichen Unordnungen durch Kontakte (mit der 
Welt) sehen, so kann unsere Aufmerksamkeit sicherlich von weiteren 
Ergebnissen eingenommen werden, welche, unabhängig von den Ten-
denzen des Bewußtseins oder anderer Faktoren, die den Körper har-
monisieren und die Gesundheit stärken oder schwächen können. Diese 
Frage ist allerdings nicht abhängig von speziellen Bedingungen, welche 
aber in Hatha-Yoga ausschlaggebend sind. Wenn wir allerdings den all-
gemeinen  Einfluß  der  Hatha-Yoga-Übungen  auf  die  Gesundheit  be-
trachten, so kann man sagen, daß alle Stellungen (Positionen), Atem-
übungen und andere Übungen immer eine gute gesundheitliche Wirk-
ung haben, wenn man die Basisregeln der Hatha-Yoga einfhält. 

Was sind die Basisregeln? Das ist a) ein ruhiges Denkprinzip und b) 
emotionale Unerrregbarkeit, c) das Üben der Positionen in größtmög-
lichen inneren Ruhe, und d) im leisen Ein- und Ausatmen und ganzem 
Füllen  der  Lungen,  ohne dabei  diese zu  überdehnen aber  trotzdem 
langsam die Füllmenge über das Normale hinaus zu erhöhen. Unter 
diesen Umständen können wir einen sehr günstigen Effekt auf unsere 

386 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Gesundheit erreichen. 

In Hatha-Yoga will man die erwünschten Ergebnisse mit großer Absicht 
erreichen. Da es aber leider keine guten und echten Lehrer (Meister) 
des Hatha-Yoga, besonders im Westen, gibt, sind sichere Ergebnisse 
wie in einer Schule rar. Wenn man Hatha-Yoga unter diesen Beding-
ungen ausführt, wird das einen günstigen Effekt in einer eher zufälligen 
Art auf die Gesundheit haben, aber man kann darauf zählen, es wird 
sicherlich passieren. Wenn unter einem erfahrenen Lehrer die vorge-
gebenen Positionen ausgeführt werden, wird die in den Organen ge-
bundene Lebensenergie freigesetzt. Daher ist simultan eine Selbst-Dis-
ziplin  im  Denken vorgeschrieben,  denn  diese  kostbare  Energie  darf 
nicht verschwendet (zweckentfremdet) werden, was karmisch strenger 
beurteilt  wird.  Wenn  alles  richtig  gemacht  wird,  dann  beginnt  die 
Lebensenergie (pranische Kraft) zu kreisen und harmonisiert mit Druck 
den Körper. Unter der Führung eines Meisters zwingt der Hatha-Yogi 
die Energie auf eine solche Art, daß ein  elektro-magnetisches Feld 
entsteht, in dem keine funktionale Störung entstehen kann und die so 
kreisende Energie im Körper stärkt das psychische Potential erheblich. 
Mehr dazu in den Kapiteln "Kundalini", Unterkapital "Pranayama", und 
in "Meditation und Konzentration".

Wenn also diese von den Organen befreite (pranische) Energie für eine 
ausreichend lange Zeit im Körper kreist, wird diese transformierte Kraft 
wahrgenommen. Dabei darf aber der Hatha-Yogi nicht in Verbindungen 
mit der Sinneswelt hinein gezogen werden und davor wird am Anfang 
der Übungen ausdrücklich gewarnt. Die so verfügbare Kraft gibt dem 
Yog eine höhere Lebenserfahrungen dadurch, daß sein Bewußtsein in 
die  überphysikalischen Sphären (feinstoffliches Kontinuum der  Ener-
gien) eindringen kann. Ein Yogi, der dieses Niveau erreicht hat, kann all 
das feststellen, was anderen verborgen bleibt. Gleichzeitig entwickeln 
sich  die  feinstofflichen  Sinne  und  schon  vorher  erweitert  sich  das 
Bewußtsein in höhere Welten, die man mit den normalen Sinnen nicht 
sehen  kann.  Und  all  das  ereignet  sich,  ohne  daß  die  Qualität  und 
Unterscheidungskraft verändert wird und der Yogi deduziert problemlos 
die neue Welt von der materiellen Welt, wo eben die normalen Leute 
keine Ahnung davon haben. Und diese neue Welt ist genauso real wie 
das materielle (ertastbare) Kontinuum. Dieses neue Kontinuum liegt in 
der universellen Frequenzskala höher als das uns bekannte. Der Yogi 
lernt, sich zwischen den Welten (Sphären) beliebig zu "bewegen" und 
mithilfe der Konzentrationskraft kann er unerwünschte Erscheinungen 
vertreiben. Nebenbei werden gewisse mystischen Fähigkeiten erwor-
ben, wie z.B. Gedanken lesen anderer. Ab hier geht Hatha-Yoga in den 
Raja-Yoga über und setzt mit Pratyahara fort. 

387 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

 

222 Begriffe und Definitionen

Wer sich nicht mit der Vielzahl (> 2.000) von Begriffen aus der Welt des 
Buddhismus  und  Yoga  herumschlagen  will  oder  nicht  viel  Zeit 
aufwenden will,  dem wird das "Mystisches Glossar"  des Autors em-
pfohlen  (erhältlich  als  Taschenbuch auf  Amazon).  Aufgrund von sin-
nigen Fragen werden kurz und bündig Definitionen geboten,  die mit 
Kommentaren  und  praktischen  Tips  versehen  sind.  Damit  wird  die 
ganze "Komplexität" der geistigen Entwicklung viel besser verstanden, 
die Kommunikation mit anderen wird erleichtert und Mißverständnisse 
werden klein gehalten. Praktizierende sollten nach einer gewissen Zeit 
der Bemühung (z.B. nach 2 Jahren) diese gut kennen, denn Studium 
geistiger Literatur gehört zu den Pflichten der Edlen Versittlichung und 
werden durch die eigene Empirik verständlicher. 

Eine  weitere  erstklassige Quelle  ist  hier  gegeben,  allerdings  nur  in 
tschechisch mit Titel: "Maly-mysticky-slovnik-naucny"
Das kleine mystische Lexikon mit 512 Seiten von K.Minarik, erhältlich 
über https://canopus.cz/de/maly-mysticky-slovnik-naucny. 
Der  thematische  Umfang mit  den  1800 Stichworten ist  beträchtlich 
breit und umfaßt die Berührungspunkte zwischen der Psychologie, Phy-
siologie, Neurologie, Physik und der mystischen Praxis; die tibetische 
Mystik, den Buddhismus, das Christentum und weitere orientalischen 
religiöse und philosophische Richtungen, verschiedenen europäischen 
Philosophien sowie die Astrologie.
Wer sich über das Internet informieren will, dem sei Vorsicht angeraten 
und  er  solle  vergleichen,  denn  es  gibt  dort  neben  seriösen  und 
sachkundigen Autoren auch viele Webseiten mit  abweichenden, teils 
falschen,  Inhalten. Hier einige Internet-Quellen (ohne Gewähr):
Generell: wikipedia deutsch, wikipedia englisch (besser)
Yoga: yogawiki, yogaeasy
Auch als PDF für den Buddhismus (englisch bevorzugt):
Buddhist dictionary pdf (von Nyanatolika)* 
The seekers glossâry of buddhism pdf (www.budaedu.org.tw)*

* vom Autor benutzt 

388 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Nachwort

Im jetzigen  Zeitalter,  in  Zeiten  der  Ungerechtigkeit,  des  schamlosen 
Reichtums und der  brutalen Macht  gibt  es immer noch für  alle  den 
großen Gleichmacher Tod.

Unausgereifte haben den Namen Buddhas beschlagnahmt und prägen 
„neue“ Lehren und haben die Originallehre wegen eigener Unfähigkeit, 
den  höchsten  Zustand  zu  erlangen,  angepaßt,  verwässert,   ausge-
schmückt, standardisiert oder Teile „vergessen“. 

In Zeiten, wo schier alles aus den geistigen Lehren in „Produkte ver-
packt“  und verkauft  wird  und wo Menschen aufgrund ihrer  material-
istischen Blendung nicht mehr unterscheiden können, ob das Gelehrte 
mehr den Lehrverkündern oder ihnen nützt,  ist  die Aufrechterhaltung 
der Klarheit  und Unverfälschtheit  ein hohes und wichtiges Gut.  Statt 
„Om Mani Padme Hum“ gibt es jetzt das „Om Mani Pay Me Hum“. 

In Zeiten, wo Politiker sich der Religion und der Schriften bedienen, den 
Sinn verdrehen und ihre Unterstützer jede Verantwortung ablehnen, ist 
der Weg in die Hölle vorgegeben. Daher ist es wichtig, wachsam und 
achtsam zu sein und sich zu vergegenwärtigen: der primäre Sinn des 
eigenen Lebens ist,  sich selbst zum Guten zu verbesseren, den Kar-
maschutz und das innere Licht der Weisheit zu entwickeln. Nur so wird 
das  Bollwerk gegen das Böse in der Welt  gestärkt.  Und wenn die 
Weisheit sich etabliert hat, kann man richtig und folgenlos zum Wohl 
der  anderen  wirken.  Der  Weg zum inneren  Glück  und  zum perma-
nenten Selbst-Bewußt-Werden wurde hier vorgegeben. 

Hiermit ist alles gesagt.

OM VAJRASATTVA HUM

389 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Statistik

Derzeit (Stand 2022) gibt es ca. 450 -  500 Millionen Menschen, die der 
buddhistischen Religion zugeordnet werden. Das sind ca. 7,0 -  7,5% 
der Weltbevölkerung. Davon sind ca. 45 Millionen aktiv praktizierende 
Buddhisten (tägliches Meditieren und Praktizieren). 

Die meisten Buddhisten gibt es in China, Bhutan, Japan, Kambodscha, 
Laos, Mongolei, Myanmar, Sri Lanka, Südkorea, Taiwan, Thailand und 
Vietnam. In Nepal sind es 11% der Bevölkerung, wobei der Anteil der 
Tibeter  daran statistisch nicht  ausgewiesen ist.  Der tibetische Budd-
hismus ist in Europa trotz seiner Minderheit gut vertreten, was auf die 
zeremonienhafte  Vorbereitungen  (Lamrim  und  Ngöndro)  zurückzu-
führen ist. In der Praxis ist der tibetische Buddhismus von Yoga schwer 
zu trennen. 

In Deutschland (2023) sind es ca. 300.000 und davon sind ca. 30.000 
aktive Buddhisten, wahrscheinlich mehr als statistisch erfaßt. Wieviele 
davon  den  tibetischen,  theravadischen oder  Zen-Buddhismus  prakti-
zieren ist nicht bekannt. Allgemeine Zahlen findet man auf dieser Web-
seite: www.buddhismus.de
Unbekannt  ist,  wieviele  "Gelegenheits-Buddhisten"  sind,  wieviele  die 
buddhistische  Praxis  wieder  aufgeben  und  wieviele  Neuzugänge  es 
gibt.  Ebenso unbekannt  ist,  wieviele Buddhisten im 1.  und 2.  budd-
histischen Jhana leben oder von einer Tradition (Schule) zur anderen 
wechseln oder wieviele den Bodhi realisiert haben. Auch unbekannt ist 
die Anzahl der Dharmalehrer (deutsch und nicht-deutsch). Und weiters 
unbekannt sind die Vermögenswerte (Grund, Immobilien, Ashrams, Re-
treats etc.), die in e.V.'s verborgen sind.

Daraus ergibt sich: Wenn nur 1 Millionstel der aktiven Buddhisten alles 
richtig und mit Willensstärke die Lehre Buddhas umsetzen würde, dann 
hätten  wir  mindestens  45 Buddhas  auf  dieser  Welt.  Wie  wunderbar 
wäre dies. Buddhas treten natürlich nicht öffentlich-wirksam auf (das 
passiert  nur  in  großen Zeitabständen und wenn die  Menschheit  ein 
"Refresh" braucht), sondern agieren im Unsichtbaren für die Berufenen 
und zum Wohle der Menschheit und insbesondere für das Land, wo 
das Karma sie hingesetzt hat.

Ebenso  wird  geschätzt  (2022),  daß  ca.  500  Millionen  Menschen 

390 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

weltweit meditieren (Yoga und Buddhismus) und damit einen Umsatz 
von mehr als $ 100 Milliarden (2022) generieren. Aber hat das positive 
Wirkungen für die Menschheit, wenn nur das Ego repariert wird? Bei 
den Yoga-Meditationen hören viele nach 6 Monaten wieder auf (u.a. 
Kostenproblem).  Die  maximale  Verweilzeit  bei  Yoga  beträgt  durch-
schnittlich ca. 4 Jahre. Bei den Buddhisten werden es mehr Jahre sein, 
besonders bei älteren Menschen. Wieviele in buddhistischen Sanghas 
(Nicht-Ordinierte)  ein ganzes Leben lang bleiben und praktizieren ist 
unbekannt.  Tatsache  aber  ist,  daß  heutzutage  mit  der  Lehrverkün-
digung im Westen eine  gute  Existenz möglich  ist,  da  die  "Entgelte" 
reichlicher  ausfallen als  im Osten und aufgrund der  Inflation stärker 
steigen. 

391 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Schriften und Quellen 

A) Die tibetischen Schriften
1. Gampopa: Der Kostbare Schmuck der Befreiung
    (Die Edlen Lehren mit ca. 700 Zitaten )
2. Gampopa: Die (28) Vorschriften für den Höchsten Weg
    (Zusammenfassung aus allen Sutren)
3. Padmasambhava: Das Tibetische Book der Großen Befreiung
4. Kangyur und Tengyur

Kangyur und Tengyur (Sammlungen) sind derzeit nur teilweise ins Englische 
übersetzt, auch bekannt als die 84.000. (siehe Webseite  http://84000.co  oder 
https://84000.co/ ).
Kangyur
Die Bedeutung von „Kangyur“ ist „die übersetzten Worte (des Buddhas)“. Es 
handelt  sich  um  die  gesamte  Textsammlung,  die  als  Buddhavacana  oder 
„Buddha-Wort“  gilt  und  ins  Tibetische übersetzt  wurde.  Bei  den  Texten  des 
Kangyur handelt es sich nicht nur um Auf-zeichnungen von Buddhas eigenen 
Reden, sondern auch um Lehren und Erklärungen anderer – oft von seinen 
engen Schülern mit seiner Zustimmung oder von anderen erleuchteten Wesen 
erstellt. Ebenfalls enthalten sind systematische Zusammenstellungen der Aus-
sagen Buddhas zu bestimmten Themen, z.B. die Regeln der klösterlichen Dis-
ziplin (?) in den VinayaTexten.
Tengyur
Tengyur“ bedeutet „die übersetzten Abhandlungen“. Es besteht aus Übersetz-
ungen ins Tibetische von Werken indischer buddhistischer Meister, in denen die 
Worte Buddhas erläutert und weiter ausgeführt werden. Tengyur beinhaltet das 
Tantra-Yoga.
Die Oberlamas und Tulkus der 4 verschiedenen Traditionen haben jeder für 
sich viele Bücher oder digitale Medien erstellt, die sich alle inhaltlich irgendwie 
gleichen (müssen), dafür aber blumige Titel aufweisen. 

B) Die indischen Schriften
1. Visuddha-Magga (Weg der Reinheit)
2. Vimuti-Magga (Weg der Freiheit)
3. Nagarjuna: The Middle Way (Mulamadhyamakkarika) 
4. Pali-Kanon (Tipitaka) bestehend aus

Vinaya Pitaka, Der Korb der Ordens Regeln
Mahāvagga, die große Gruppe der Ordensregeln
Cullavagga, die kleine Gruppe der Ordensregeln
Bhikkhu Vibhaṅga, Vorschriften für die Mönche
Bhikkhunī Vibhaṅga, Vorschriften für die Nonnen
Parivāra, das Rahmenwerk zu den Vorschriften
         [Anhang zum Vinaya]
Sutta Pitaka, Der Korb der Lehrsätze

392 / 397

https://84000.co/
http://84000.co/


Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Dīgha Nikāya, die Längeren Lehrreden (2018)
Majjhima Nikāya, die Mittleren Lehrreden
Saṃyutta Nikāya, die Gruppierten Lehrreden
Aṅguttara Nikāya, die Angereihten Lehrreden
Khuddaka Nikāya, die Kurzen Texte
KhuddakaPāṭha, das kleine Lesebuch
Dhammapada, der Wahrheitspfad
Udāna, die feierlichen Sinnsprüche
Itivuttaka, Aphorismen
Sutta Nipāta, Sutta Bruchstücke
Vimānavathu, die Götterpalastgeschichten
Petavathu, die Gespenstergeschichten
Theragāthā, die Sprüche der Mönche
Therīgāthā, die Sprüche der Nonnen
Jātaka, Wiedergeburtsgeschichten
Niddesa, Ausmalung  Kommentar zum Sutta Nipāta (nicht vorhanden)
Paṭhisambhidāmagga, Der analytische Weg
Apadāna, Abgaben  von Erklärungen zur Heiligkeit (nicht vorhanden)
Buddhavaṃsa, Die Geschichte der Erwachten
CariyāPitaka, Lebenswandel
Abhidhamma Pitaka, der Korb der Höheren Lehrreden
Dhammasaṅgaṇī, Auflistung der Phänomene
Vibhaṅga
DhātuKathā, PrinzipErklärungen
Puggala Paññatti, Beschreibung der Personen
Kathā Vatthu, Streitpunkte  Besprechung der strittigen Punkte (nur ein 
paar Auszüge)
Yamaka, Doppelfragen  Paare von Gegensätzen (nicht vorhanden)
Patthāna  das Buch der Bedingten Entstehung (nicht vorhanden)

Wer  neben  dem  Pali-Kanon  auch  noch  Schriften  des  Yoga  gelesen  oder 
studiert hat, wird feststellen, daß es im Pali-Kanon gründlich vermieden wurde, 
Begriffe aus dem Yoga zu verwenden. Damit  wurde eine Abrenzung offiziell 
zementiert, die aber in der empirischen Praxis verschwinden. Aber der Einzug 
von Yoga bzw. yogischen Begriffen in die buddhistische Lehre hat bereits statt-
gefunden.

393 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

Literatur allgemein

Hier eine Empfehlung diverser Literatur für eine geistige Entwicklung allgemein. 
Da nicht nur die Lehre Buddhas zur höchsten Erkenntnis führt, sondern auch 
andere System das gleiche anstreben und be-wirken, schadet es nicht,  den 
Blick über den Zaun zu richten. Dies ist ein weiterer Schritt zur Öffnung des 
Bewußtseins.  Siehe  Kapitel  "3  Systeme".  Es  ist  wie  beim  Besteigen  eines 
Berges,  man  kann  auf  mehreren  Routen  zum  Gipfel  gelangen,  doch  die 
Methoden (Werkzeuge und "Ausrüstung") kann man kombinieren, zählen tun 
nur  die  Er-gebnisse.  Literatur  und  Unterlagen  der  einzelnen  Schulen  und 
Tradiionen wurden hier aufgrund der unübersehbaren Menge nicht auf-gelistet. 
Sie  gehen  alle  auf  bestimmte  Quellen  zurück.  Unerwähnbar  bleiben  die 
unzähligen Videos und Webseiten zu Buddha's Lehre.

Nyanaponika: Geistestraining durch Achtsamkeit
Thanissaro Bhikkhu: Buddhismus Sammlung der Sutren (englisch)
Nyanatolika: Visuddhi-Magga und Worte Buddhas (Empfehlung)
Nyanatolika: Buddhist Dictionary
Nyanatusita, Soma Thera: Vimutti-Magga
Nagarjuna: The Middle Way (für Schulgelehrte und Philosophen)
Damien Keown: A very short introduction into Buddhism
Gampopa: Jewel Ornament of Liberation (Amnyi Trulchung Rinpoche)
Gampopa: Juwelenschmuck der Befreiung deutsch (Sonam Lhundrup)
Gampopa: Der Kostbare Schmuck der Befreiung (deutsch)
Gampopa: The Supreme Path Of Discipleship (28 wichtige Dinge)
K. Minarik: Yoga and Buddhism in the life of a contemporary person
Kalff: Logik der Freude (Einführung in den Buddhismus)
Karl Gjellerup: Der Pilger Kamanita (buddhistischer Roman)

Andere Quellen (meistens haben sie eine andere Terminologie für dasselbe)
Patanjali: Raja-Yoga-Sutras mit Kommentierungen von Vivekananda
Vivekananda: Jnana-, Bhakti- und Karma-Yoga
Theos Bernard: Heaven lies within us (Hatha Yoga)
K.O. Schmidt: Bhagavad Gita (die Bibel der Inder)
K.O. Schmidt: Magie der Freude
W.Y. Evans-Wentz: Das tibetische Totenbuch (Bardo Thödol)
W.Y.  Evans-Wentz:  The  Tibetan  Book  of  the  Great  Liberation 
(Padmasambhava)
W.Y. Evans-Wentz: Tibetan Yoga and Secret Doctrines
Chögyam Trungpa: Das Totenbuch der Tibeter
Garma C.C. Chang: Mahamudra
Garma C.C. Chang: 6 Yogas of Naropa
Prentice Mulford: Möglichkeit des Unmöglichen

394 / 397



Tapopa – Die zeitgemäße Praxis der Lehre Buddhas

395 / 397


	Zum Inhalt
	Was ist Buddhismus?
	Aufmerken!
	Über die Zielsetzung
	Buddhistische Wahrheiten
	Einlesen
	Warum eine Zeitgemäßheit?
	3 Systeme 3 Wege
	Zerfledderung und Diffusion
	Die zeitgemäße Praxis
	Absolutheit
	Allgemeines zur Praxis
	Sektensyndrom und spiritueller Egoismus
	Wozu Klöster oder Meditationszentren?
	Anwendungshorizont
	Unterschiede in der Lehrvermittlung
	Einen wahren Meister finden
	Wahrer Meister und guter Schüler
	Die Bedeutung der Achtsamkeit
	Analyse der Achtsamkeit
	Die Praxis der Achtsamkeit
	Das kurze Satipatthana Sutra
	Die Praxis der Ursachlosen Freude
	Die Großen Freuden
	Das Rufen der Höheren Seele
	Die Praxis der liebevollen Güte (Bodhicitta)
	Die Praxis der Moral
	Das Problem der Sexualität
	Die Praxis der Meditation & Konzentration
	Alles zur Meditation
	Alles zur Konzentration
	Extensive (transformative) Konzentration

	Glaube, Wissen, Gebet, Nicht-Zweifeln
	Lamrim und Ngöndro
	Prüfkriterien Fortschritt
	Die großen und kleinen Fallen
	Warum ist Lachen gut?
	Mahamudra
	Zen
	Fazit zur Praxis
	Bemühung im Alter

	Bewußtsein: das Allerkostbarste
	Das Geheimnis des Bewußtseins
	Was ist das Bewußtsein?
	Was ist das Denkprinzip?
	Das Denkprinzip und Tantra-Yoga
	Was ist das Unterbewußtsein?
	Was ist der Trieb?
	Was ist der Buddha-Zustand?

	Maha-Satipatthana-Sutra komplett
	Prajna-Paramita-Sutra
	BUCH IV
	Wach-Werden
	Der Weg zur Vollkommenheit
	Das größte Hindernis
	Sublimation vs. Animalität
	Die Mystik und die Sexualität
	Die höchste Paramita
	Das begleitende Wissen
	Klarheit in Begriffen
	Die Analyse des 8-fachen Pfades
	Was ist das wichtigste Requisit?
	Was ist der Mensch?
	Was ist die Persönlichkeit?
	Zu lösende Probleme
	Das mentale Problem und seine Lösung
	Gefühle und Tastsinn
	Was sind Jhanas?
	Das Anupada-Sutra (Jhanas)
	Tibetischer Tantra
	Die Erbfolge der Lehre
	Karma verstehen
	Karma: Wirkungen von Taten
	Was ist das Samsaro?
	Was passiert im Tod?
	Was ist das Bardo?
	Karmische Kräfte im Bardo
	Nicht-Haften
	Unscheinbar aber bedeutsam
	Alleine oder Gemeinsam?
	Wie wirkt Satipatthana?
	Wozu hat der Mensch ein Bewußtsein?
	Wieso gibt es überhaupt das Universum?
	Was ist das Kali-Yuga?
	Die innere Mechanik
	Was ist Konzentrationsfähigkeit?
	Was ist der Trikaya?
	Was ist Maro?
	Was ist ein Gedanke?
	Wie ist der Kosmos strukturiert?
	Was ist ein Schulgelehrter?
	Was ist Mystik und die mystischen Elemente?
	Was ist Vajrayana?
	Was ist Sukhayana?
	Was ist der "innere Schweinehund"?
	Was ist Kundalini?
	Mehr zur transformativen Konzentration
	Gibt es Gott?
	Was ist Foga?
	Ein Wort zu Hatha-Yoga
	222 Begriffe und Definitionen

	Nachwort
	Statistik
	Schriften und Quellen
	Literatur allgemein

